

This is a digital copy of a book that was preserved for generations on library shelves before it was carefully scanned by Google as part of a project to make the world's books discoverable online.

It has survived long enough for the copyright to expire and the book to enter the public domain. A public domain book is one that was never subject to copyright or whose legal copyright term has expired. Whether a book is in the public domain may vary country to country. Public domain books are our gateways to the past, representing a wealth of history, culture and knowledge that's often difficult to discover.

Marks, notations and other marginalia present in the original volume will appear in this file - a reminder of this book's long journey from the publisher to a library and finally to you.

#### Usage guidelines

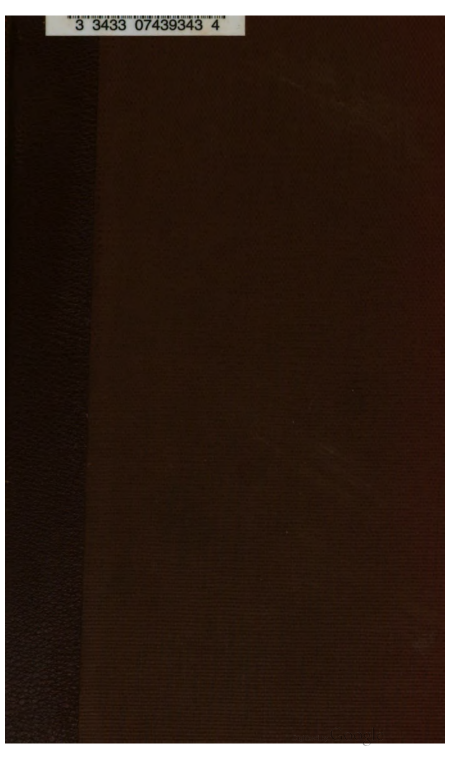
Google is proud to partner with libraries to digitize public domain materials and make them widely accessible. Public domain books belong to the public and we are merely their custodians. Nevertheless, this work is expensive, so in order to keep providing this resource, we have taken steps to prevent abuse by commercial parties, including placing technical restrictions on automated querying.

We also ask that you:

- + *Make non-commercial use of the files* We designed Google Book Search for use by individuals, and we request that you use these files for personal, non-commercial purposes.
- + Refrain from automated querying Do not send automated queries of any sort to Google's system: If you are conducting research on machine translation, optical character recognition or other areas where access to a large amount of text is helpful, please contact us. We encourage the use of public domain materials for these purposes and may be able to help.
- + *Maintain attribution* The Google "watermark" you see on each file is essential for informing people about this project and helping them find additional materials through Google Book Search. Please do not remove it.
- + *Keep it legal* Whatever your use, remember that you are responsible for ensuring that what you are doing is legal. Do not assume that just because we believe a book is in the public domain for users in the United States, that the work is also in the public domain for users in other countries. Whether a book is still in copyright varies from country to country, and we can't offer guidance on whether any specific use of any specific book is allowed. Please do not assume that a book's appearance in Google Book Search means it can be used in any manner anywhere in the world. Copyright infringement liability can be quite severe.

#### **About Google Book Search**

Google's mission is to organize the world's information and to make it universally accessible and useful. Google Book Search helps readers discover the world's books while helping authors and publishers reach new audiences. You can search through the full text of this book on the web at http://books.google.com/









# PHILOLOGUS.

## ZEITSCHRIFT

FÜR

### DAS KLASSISCHE ALTERTHUM.

**HERAUSGEGEBEN** 

VON

F. W. SCHNEIDEWIN

UND

ERNST VON LEUTSCH.



GÖTTINGEN,

VERLAG DER DIETERICHSCHEN BUCHHANDLUNG.

MDCCCLV.

Digitized by Google



#### Namen der mitarbeiter.

#### 1846-1856: Bd. I-X.

#### Herr C. Abicht in Weinheim.

- H. L. Ahrens in Hannover.
- ., M. Axt in Kreuznach.
- " C. Badham in Birmingham.
  - W. Baeumlein in Maulbronn.
- " J. G. Baiter in Zürich.
- " F. Bamberger in Braunschweig. +
- " J. Bartelmann in Oldenburg.
- " A. Baumeister in Berlin.
- " Jos. Bekker in Frankfurt a. M.
- " J. Bendixen in Plön.
- " S. Benfey in Göttingen.
  - R. Bergmann in Berlin.
- " G. Bernhardy in Halle.
- P. Bötticher in Berlin.
- " H. E. Bonnell in Berlin.
- " A. Bournot in Berlin.
- " Chr. A. Brandis in Bonn.
- ,, C. Brandstäter in Danzig.
- , L. Breitenbach in Wittenberg.
- " B. ten Brink in Appingandam.
- " L. O. Broeker in Tübingen.
- " B. Büchsenschütz in Berlin.
- " C. Bursian in Leipzig.
- " M. Crain in Dobberan.
- " J. Classen in Frankfurt a. M.

Herr G. Curtius in Kiel.

- M. Dittrich in Berlin.
- " L. Doederlein in Erlangen.
- <sub>n</sub> G. Droysen in Jena.
- , Fr. Duebner in Versailles.
- " H. Düntzer in Köln.
- " Fr. X. Eble in Waldkirch.
- "R. Enger in Ostrowo.
- C. G. Firnhaber in Wiesbaden.
- A. Fleckeisen in Frankfurt a. M.
- " P. Forchhammer in Kiel.
  - J. Franz in Berlin. +
- J. Frei in Zürich.
- " L. Friedländer in Königsberg.
  - C. E. Fröhner in Freiburg im Breisgau.
- K. H. Funckhänel in Eisenach.
- . E. Geisler in Breslau.
  - A. Gennadios in Athen.
- E. Gerhard in Berlin.

n

77

- B. Giseke in Meiningen.
- , K. Göttling in Jena.
- "W. H. Grauert in Wien. †
- , J. Grimm in Berlin.
- , G. F. Grotefend in Hannover. +
- " C. Günther in Braunschweig.
- , A. von Gutschmid in Leipsig.
- " Fr. Haase in Breslau.
- n K. Hagena in Oldenburg.
- , K. Halm in München.
- " Th. Hansing in Lüneburg. +
- , J. A. Hartung in Schleusingen.
- " M. Haupt in Berlin.
- , A. Hecker in Leyden.
- " C. Heiland in Stendal.
- <sub>n</sub> O. Heine in Pforts.
- <sub>n</sub> H. Heller in Berlin.
- H. Henkel in Magdeburg.
- <sub>n</sub> C. Heraeus in Hanau.
- R. Hercher in Rudolstadt.

- H rr G. Hermann in Leipzig. +
  - K. Fr. Hermann in Göttingen. †
  - " M. Herz in Greifswalde.
  - n G. H. B. Hertzberg in Elbing.
  - , G. A. Hirschig in Leyden.
  - n R. B. Hirschig in Leyden.
  - n C. A. J. Hoffmann in Ltineburg.
    - , E. E. Hudemann in Schleswig.
  - n A. Hug in Zürich.
  - , Fr. Jacob in Ltibeck. †
  - n O. Jahn in Bonn.
  - " L. von Jan in Schweinfurt.
    - J. Jeep in Wolfenbüttel.
  - n W. Jordan in Salzwedel.
  - " F. Kämpf in Neu-Ruppin.
  - " E. Kärcher in Carlsruhe. †
  - " C. Kampe in Greiffenberg.
  - n C. L. Kayser in Heidelberg.
  - , W. C. Kayser in Sagan.
  - " H. Keil in Berlin.
  - . K. Keil in Pforta.
  - " A. Kirchhoff in Berlin.
  - " C. Kirchner in Pforta. +
  - " H. A. Koch in Putbus.
  - " Th. Kock in Guben.
  - " W. H. Kolster in Meldorf.
  - <sub>n</sub> H. Krahner in Posen.
  - n C. Kramarczik in Heiligenstadt.
  - " K. Lachmann in Berlin. +
  - , Th. Ladewig in Neustrelitz.
  - n M. Landsberg in Breslau.
  - n C. Lange in Oels.
  - " L. Lange in Prag.
  - n H. Lehmann in Greifswald.
  - n K. Lehrs in Königsberg.
  - n L. Lersch in Bonn. +
  - " E. L. von Leutsch in Göttingen.
  - n H. Liesegang in Berlin.
  - " Fl. Lobeck in Königsberg.

Herr H. Lotze in Göttingen.

J. N. Madvig in Kopenhagen.

" T. A. Mähly in Basel.

n A. Meineke in Berlin.

O. Meissner in Königsberg.

"Fr. Meister in Jena.

n L. Merklin in Dorpat.

Ch. T. Metropulos in Göttingen.

<sub>n</sub> H. C. Michaelis in Zütphen.

Th. Möbius in Leipzig.

" E. Moller in Göttingen.

, A. Mommsen in Meldorf.

Th. Mommsen in Breslau.

" C. Mordtmann in Konstantinopel.

, F. A. G. Müldener in Göttingen.

C. F. W. Mueller in Königsberg.

" Ed. Müller in Liegnitz.

P. R. Müller in Jena.

C. Fr. Nägelsbach in Erlangen.

A. Nauck in Berlin.

K. Nipperdey in Jena.

" A. Nolte in Arnheim.

S. Obbarius in Rudolstadt.

Fr. Osann in Giessen.

, H. Paldamus in Greifswald.

J. G. Patakis in Göttingen.

" C. Peter in Pforta.

n C. Petersen in Hamburg.

W. Pfitzner in Neu-Strelitz.

" C. Prantl in München.

L. Preller in Weimar.

n Th. Pressel in Ttibingen.

" H. Purmann in Breslau.

R. Rauchenstein in Aarau.

, C. Rehdantz in Berlin.

w. Rein in Eisenach.

, J. Ressler in Breslau.

O. Ribbeck in Elberfeld.

n Fr. Ritschl in Bonn.

#### Herr Fr. Ritter in Bonn.

- . H. Ritter in Göttingen.
- " G. Röper in Danzig.
- " L. Roth in Basel.
- " J. Roulez in Gent.
- n H. Sauppe in Göttingen.
- " Arn. Schaefer in Grimma.
  - K. Scheibe in Neustrelitz.
- "G. Schmidt in Göttingen.
- . H. Schmidt in Wittenberg.
- M. Schmidt in Oels.
- . O. Schneider in Gotha.
  - F. W. Schneidewin in Göttingen. +
- n A. Schöll in Weimar.
- . C. G. Schömann in Greifswald.
- n F. G. Schöne in Herford.
- , J. H. C. Schubart in Cassel.
- " K. Schwenck in Frankfurt a. M.
- K. Sintenis in Zerbst.
- n N. Sparschuh in Mainz.
- n L. Spengel in München.
- n L. Stephani in St. Petersburg.
- n R. Stiehle in Berlin.
- , H. W. Stoll in Weilburg.
- " F. W. Streuber in Basel.
- " Fr. Susemihl in Greifswald.
- , W. Tell in Lübben.
- w. S. Teuffel in Tübingen.
- n Fr. Ueberweg in Duisburg.
- 7 G. F. Unger in Baircuth.
- " R. Unger in Friedland.
  - L. Urlichs in Greifswald.
- , J. L. Ussing in Kopenhagen.
- " W. Vischer in Basel.
- n C. Volckmar in Ilfeld.
- , Fr. Vollbrecht in Clausthal.
  - , Fr. G. Wagner in Breslau.
- <sub>n</sub> G. Waitz in Göttingen.
- " Chr. Walz in Tübingen.

Herr H. Weissenborn in Erfurt.

, W. Weissenborn in Eisenach.

F. G. Welcker in Bonn.

n C. Wex in Schwerin.

" Fr. Wieseler in Göttingen.

E. Wölfflin in Basel.

n G. Wolff in Berlin.

, Ed. Wunder in Grimma.

" E. Wurm in München,

### INHALT DES ZEHNTEN JAHRGANGES.

|                                                                              | Beite      |
|------------------------------------------------------------------------------|------------|
| Ceber den syr. palimpsest der Ilias. Von K. W. Kayser 145. 193. 313.         | 375        |
| De Musaei procemio. Scr. Th. Roeper                                          | 563        |
| De tempore quo scripserit Dionysius Periegetes. Scr. A. de Gutschmid         | 702        |
| Tyrtaeus XI, 7. Von Fr. W. Schneidewin                                       | 812        |
| Anacreon de Natura Deorum. Von C. Fr. Hermann ,                              | 822        |
| Spartanisches volkslied. Von R. Rauchenstein                                 | 81         |
| Ueber Aeschylos Pers. 769—780. Von Ad. Schöll                                | 181        |
| Za Aeschylos und den gottesdienstl. alterthümern. Von Fr. Wieseler           | 380        |
| Zwei schwierige stellen aus den Trachinierinnen des Sophokles. Von L.        |            |
| Doederlein                                                                   | 833<br>367 |
| Eritische bemerkungen zu Eurip. Phoenissae. Von F. G. Schoene 82.            |            |
| Andsche Demerkungen zu Eurip. Phoenissae. von F. G. Bondene Sz.              | 281        |
| Zu Eurip. Medea. Von E. von Leutsch                                          | 700        |
| Zn Aristophenes Von demaalhen                                                | 112        |
| Zu Aristophanes. Von demselben                                               | 110        |
| Hegemon von Thasos. Von Ernst von Leutsch                                    | 704        |
| Babrii fab. 123. Scr. Th. Roeper                                             |            |
| Deuri Iau. 125. Scr. I fi. E.oeper                                           | 991        |
| Scriptorum rerum Aegyptiacarum series ad temporum rationem exacta.           |            |
| See A do Curtachmid                                                          | 712        |
| Ser. A. de Gutschmid                                                         |            |
| Res idem                                                                     | 696        |
| Mar Nosten Von D Stichle                                                     | 151        |
| Ser. id em                                                                   | TOT        |
| Herodot's vorleanness Von de manihen                                         | 410        |
| Herodot's vorlesungen. Von demseiben                                         | 310        |
| Za Herodotos. Von R. Hercher                                                 | 249        |
| Zn Herodotos Von C. Abjeht 565                                               | 700        |
| Zn Herodotos. Von C. Abicht                                                  | 421        |
| Sa Zenophon's Hellenica. Von C. Tell                                         | KAT        |
| Ad. Emperius marginalien sum Appian. Von Fr. W. Schneidewin                  | 944        |
| Platonica. Scr. R. B. Hirschig                                               | 188        |
| Hieronymi Wolfii emendationes Platonicae. Ed. A. Genadios                    | 247        |
| Addends ad notas in Platonis Philebum. Scr. Ch. Badham                       | 840        |
| Bemerkungen zum siebenten buch der Nikomachischen ethik. Art. I.             | 010        |
| II. III. Von J. Bendiren                                                     | 263        |
| II. III. Von J. Bendixen 199. Ad. Emperii coniccturae in Plutarchi Amatorium | 331        |
| Zu Porphyrius. Von R. Hercher                                                | 342        |
| Zu Lysias, P. R. Müller                                                      | 125        |
| Zu Lysias. P. R. Müller                                                      | 198        |
| Zu Isocrates Panegyr. \$. 106. Von Wilh. Vischer                             | 245        |
| Ueber zwei stellen in Demosthenes rede de corona. Von H. L. Roth             | 884        |
| Zu Libanios reden. Von M. Schmidt 409. 590. 608. 626.                        | 635        |
| Zn Lucian. Von R. Hercher, Th. Roeper 342.                                   | 617        |
| Verbesserungen einiger stellen der briefe des Rhetor Alciphron. Von Me-      |            |
| tropulos                                                                     | 134        |
| tropulos Alkiphron. Von R. Hercher                                           | 299        |
| Za Aelian. Von demselben                                                     | 344        |
| 44 Galen. Von demselben                                                      | 340        |
| Za Achmet's 'Oresponsation, Von demselben                                    | 842        |

#### Inhalt.

| In Ioannis Stobaei Florilegium. Scr. Th. Roeper                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | 569  |
|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|------|
| Zu Stobaeus. Von M. Schmidt                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    | 249  |
| Zu Heraklits Alleg. Homericae. Von R. Hercher                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  | 342  |
| Zu Hesychius. Vou M. Schmidt u. Ernst von Leutsch 431.571.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     | 807. |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |      |
| Griechische inschriften. Von C. Bursian, K. Fr. Hermann, A.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    |      |
| Baumeister 179. 293. 300.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      | 365  |
| Zu Catullus. Von Ernst von Leutsch                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             | 735  |
| Zu Catullus. Von Ernst von Leutsch                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             | 310  |
| Ueber den innern zusammenhang von Horat. Epistol. I, 16. Von W.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | 310  |
| To Train and Mileria Euskinmentiking von Horke. Epistol. 1, 10. von w.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         |      |
| H. Kolster                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     | 045  |
| Ueber Horat. Carm. II, 17. Von demselben                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       | 618  |
| Ueber das aurum ovatum des Persins. Von J. L. Ussing                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           | 190  |
| Nachtrag dazu. Von K. Fr. Hermann                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              | 866  |
| Nachtrag dazu. Von K. Fr. Hermann                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              | 573  |
| Zu Cicer. or. pro Milone. Von L. Lange 168.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    | 101  |
| 7. Channe and a True Tr Commer                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 | 201  |
| Zu Ciceros reden. Von H. Campe                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 | 021  |
| Zur iuristischen erklärung der rede Cic. pro Quincho. Von B. Benie y                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           | 136  |
| Kritische bemerkungen zu Ciceronis Paradoxa. Von O. Heine                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      | 116  |
| Zu Iul. Caesar. Von Heller                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     | 732  |
| Zu Sallust's Catilina Von G. Schmidt                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           | 734  |
| Zu Livius. Von Ernst von Leutsch 125. 144. 150.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | 211  |
| Zur Kritik von Hygin's faheln. Von Ed. Wölfflin                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | 803  |
| Fronto and Tecitae Von Fr W Schneidewin                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        | 891  |
| Fronto und Tacitus. Von Fr. W. Schneidewin Zu Asconius. Von L. Lange                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           | 129  |
| 2d Ascomus. Von D. Dange                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       | 100  |
| Quaestiones Messanicae. Von C. G. Froehner                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     | 869  |
| Quaestiones Messapicae. Von C. G. Froehner                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     | 97   |
| Conc. Que. Von Dr. Gerster.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    | •    |
| Choriambus. O. Meissner                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        | 1    |
| Choriambus. O. Meissner                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        | •    |
| Andeutungen zur beurtheilung des lateinischen hexameters. Von Mor.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |      |
| Crain                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          | 200  |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |      |
| Variae Lectiones. Von R. Stiehle                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               | 169  |
| Parerga critica. Scr. C. F. Hermann                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            | 288  |
| Miscellanea critica. Scr. Ch. Badham                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           | 336  |
| Variae Lectiones. Von F. W. Schneidewin                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        | 349  |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |      |
| Ueber die bedeutung und entstehung des namen Pelasger. Von Mor.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |      |
| Conin                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          | 577  |
| Crain                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          | EKO  |
| Rom und die Ramnes. Von C. W. Fronner.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         | 902  |
| Ueber das ende der Dreissig in Athen. Von R. Rauchenstein .                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    | 991  |
| Altgeographisches. Von R. Stiehle                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              | 220  |
| 6 ·· 6 ·· 1 ·· · · · · · · · · · · · ·                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         |      |
| Die verehrung der göttermutter im Piraeus. Von C. Fr. Hermann.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 | 298  |
| Elqueριώτης. Von Fr. Wieseler                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  | 701  |
| The contract of the second sec |      |
| 7 Ch. Oslank Naturalan                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         | 825  |
| J. Chr. Schaub. Nekrolog                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |      |
| Fr. W. Schneidewin. Nekrolog verfasst von Ernst von Leutsch.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   | 745  |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |      |
| Index Auctorum. Composuit Ernestus a Leutsch                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   | 770  |
| Bibliographische übersicht der philologischen literatur von januar bis                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         |      |
| inli 1952 Von I. Sohmidt und Ernet von Lentsch                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 | 774  |

#### I.

#### Choriambus.

Im vortrage der prosodischen form - v v -, insofern sie als selbständiger rhythmus auftritt, kann das ohr nichts anderes vernehmen, als den dreitheiligen oder sogenannten tripel-Dieser formirs sich usspränglich, wonn dei taktiheile derselben zeitdauer ( ) ) so zu gehör kommen, dass nur ein hauptaccent auf dem ersten (guten) takttheil sich bemerklich macht: ]]]; ihm ist das gewicht des zweiten gliedes (wieder guter takttheil) untergeordaet, während das dritte (schlechter takttheil) fast accentlos erscheint. Durch solche dy-Maische differenz wird jene dreitheilige gruppe dem gehör eben als in sich abgeschlossenes ganzes fühlbar, d. h. wir vernehmen in der folge: 🏥 \iint etc. vollkommen deutlich die wiederkehr des ungeraden oder tripeltaktes: 4 | JJJ | JJ | etc. Dass hiebei die gelegentliche spaltung eines viertels in zwei achtel, wie sie der choriambus selbst schon zeigt, für die taktische auffassung gleichgültig ist, wissen wir. Wie zweifellos und leicht fasslich aun auch der dreiviertel-tukt dem gehör ersebeint, so zerersacht doch die untersuchung der von den metrikern als, choriamben citirten verse nicht wenig schwierigkeit. Vor allem kommt hier in betracht die angebliche mischung von choriumben mit iambischen dipodien. Sie enthält für uns geradezu einen widerspruch; denn wir wissen, dass der choriambus mit dreitheiligen, die inmbische dipodie aber mit geraden takt ins ohr fallt. Sollten nun in einem verse beide entgegengesetzte taktaten verbunden sein! Es wäre nicht unmöglich - wenn auch vielleicht überkünstelt und darum dem lebendigen sinn der alten Ar das natürlich-einfache widersprechend — müsste aber doch jedenfalls nach bestimmtem gesetz, also in regelmässigem weched beider taktarten geschehen, wofern nicht das ohr bei der re-

Philologus, X. Jahrg. 1.

citation höchst widrig irritirt und ihm mit dem verlust aller (aktischen einheit zugleich jeder ästhetische genuss untergehen sollte. Ein solches gesetz indess fehlt augenscheinlich ganz. Doch wir lassen die sache selbst reden und erinnern zunächst an die choriamben, welche Hermann in den glyconeischen versen zu finden vermeinte. Unsere theorie müsste sie für eine täuschung durch die form erklären. Der glyconeus (Soph. Philoct. 1147).

έθνη σηρών ούς όδ έχει: 
$$\mathbf{C}[\mathbf{j}]$$

enthält im schlusstakt keinen choriambus, sondern einen daktylus mit überzähliger silbe; diese aber repräsentirt das sweite olied im C takte (siehe d. einleit. zum glyconeus), ist also ihrem vollen taktischen werthe nach gleich sweien vierteln (1)=1), mag nun das zweite viertel, wie im vorstehenden falle, pausirt oder in voller geltung erscheinen, was in versen zutrifft, die mitten im worte schliessen. Um nun für die folge kurz und sicher die prosodische form — v v — nach ihrem doppelten sinne zu unterscheiden. will ich den bezeichneten irrthümlichen choriumbus übermil unter dem bilde Ind verstehen und ihn als selbständige rythmische figuration pseudochoriambus nennen 1). Er bewegt sich also im Ctakte und lässt mit dem wahren choriambus im 4 takt keine verwechselung zu. Geichwohl hat Hermann beide fast überall verwechselt und meist da choriamben gesehen, wo der gerade glykonische takt unzweiselhaft zu gehör kommt; lediglich darum, weil er JMJ = JMJ setzte, duktylenver-

bindungen, die nur für das auge gleich, für das gehör aber ganz und gar verschieden sind. —

<sup>1)</sup> Ich nenne ihn dipaietos: was gegen "pseudochoriambus" etwas für sich hat. Doch darauf kommt wenig an. Aber die soche, die nicht-unterscheidung ganz verschieden rhythmisirter füsse, selbat wo der notenwerth derselbe bleibt, auch durch die benennung ist einigermassen schauerlich. Z. b. dass man uns in den graden stellen der trochäen einen anspäst 3 auftreten lässt; — ein schöner marschrhythmus solch ein katapäst. Oder an den ungraden der iamben einen daktylus — 6 o. Odereinen spondeus — . Lehrs.

die verzugsweise, wie beobachtet wurde, dem glyconischen verse eigenthümlich sind. Beispiele siehe unten. Zur begründung des bisberigen mag zunächst der chor aus Aristophanes Nub. 563 disposirt werden. Der leichten übersicht wegen ist strophe und antistrophe unmittelbar gegen einander gestellt.

strophe

| phe unmittelbar (         | gegen einande                                            | r gestellt.      | ,            |
|---------------------------|----------------------------------------------------------|------------------|--------------|
| Głyk                      | onischer viervie                                         | rtellakt.        |              |
| VI ὑψιμέδοντα             | µèr Đeῶr                                                 |                  |              |
| CIMMI                     | 137/31                                                   |                  |              |
| 2. Zητα τυρας wie v. 1.   |                                                          | A.               | • • •        |
| 3. πρώτα μέγα             | A .                                                      |                  | ٠.           |
| inni                      | 1 6 6 7 7 11                                             | 1                |              |
| 4. τόν τε μεγα            | σθενή τριαίνης                                           | ταμίαν `         |              |
| 5. γης τε καὶ             | άλμνοας θαλά                                             | o .              |              |
| תותנו                     | A 1                                                      | -                | B.           |
| 6. σης άγριον             |                                                          |                  |              |
| ות גַתתנו                 |                                                          | į                | • ,          |
| 7. καὶ μεγαλών            | A . 1                                                    | . A f .          | έρα σεμνότα- |
| 8.<br>                    | מינותו וו                                                | βιοθοίμμον       | C            |
|                           | 1 1                                                      | nninni<br>Nninni | I I I I      |
| 9. <del>260</del> 0' inno | ال ا<br>الأي ي من الله الله الله الله الله الله الله الل | 333331<br>880- ) | المها        |
| נולתנוג                   | וגתו                                                     |                  | ٠            |
| 10. λάμπφοις άχ           | izioir kazékei                                           |                  |              |
|                           | MIII .                                                   | D.               | •            |
| 11. γης πέδον μ           | eyaş ev Beoiş<br>Lina                                    | İ                |              |
| 12. έρ θρητοϊσί           | τε δαίμων.                                               |                  |              |
| ותתנונו                   |                                                          |                  |              |

Antistrophe. 1. άμφί μοι αύτε Φοϊβ άναΣ C | wie in der strophe. 2. Andie Kurdiar eyer desgl. 3. vyexégara mérgav. 4. ητ' Έφεσου μάκαιρα πάγ-χουσον έχεις wie strophe. 5. olnor, er & xópai de Avdesgl. 6. δών μεγάλως σέβουσιν. 7. η τ' έπιγώριος ήμετέρα θεός αλγίδος ήρίοwie strophe.
γος πολιούχος 'Αθώνα 9. παργασίαν θ' ής μασέγων 10. πέτραν σύν πεύκαις σελαγεί desed. 11. Βάκχαις Δελφίσιν έμπρέπων 12. χωμαστής Διότυσος — wie strophe.

Welche versgattungen von den gelehrten auch immer in vorstehenden char hineindisponirt sein mögen, - unsere theorie vermag sie nicht anzuerkennen. Was ist aus Hermanns choriamben geworden und aus dem geleit ihrer iambischen dipodie? Glyconeen, wie man deutlich genug sieht: glyconischer takt und glyconische rhythmen erbauen das ganne und halten es zusammen in einfachheit, kraft und einheit. Der chor zerfällt in 4 kleinere taktische abschnitte oder perioden. A umfasst 2 glyconei und schliesst ab mit einem pherecratens, im ganzen sechs takte. Die 2te periode B ist weniger regelmässig gebildet: während v. 5 und v. 6 einen glyconeus und pherecratens enthalten, weist v. 4 ausser einem glyconeus noch einen überzähligen takt, und zwar im rhythmus des bekannten pseudochoriambus. Abgesehen davon, dass der vortrag durch ein "accelerando" der bewegung gar leicht 3 takte gleich sweien oder durch das entgegengesetzte, "riturdando" 3 takte gleich vieren setzen, also ein normales verhältniss zwischen den einzelnen taktischen abschnitten herstellen konnte, lassen sich jene sieben takte auch so unschwer dem ohr als ein ganzes insinui-

ren, da es durch vergleichung der sinnelnen takte unter sich hinlänglich zufriedengestellt und namentlich durch die reguläre bildung von v. 5 mit darauf folgendem arreifellosem abschluss durch den pherecrateus v. 6. vollkommen entschädigt wird. Aehnliche abweichungen vom gewöhnlichen bieten nicht selten in der beutigen musik die genialsten componisten: auch sie bilden bisweilen perioden aus 5, 7, oder 9 takten. Abschnitt C stellt uns das dem glyconeus vorzugsweise eigenthämliche motiv des daktylus fortgeführt dar. Drei takte der art haben zum abschluss einen analog gebauten pherekrateus nach sich. Den übergang zu den gewöhnlichen glyconischen rhythmen macht v. 10. eingeführt durch einen aufschlag und gleichsam die finalperiode D einleitend. Seine zusammensetzung aus zwei glyconischen schlusstakten, (deren zweiter der charakteristische pseudochoriambus), wirkt nachdrücklicher darauf hin, die übergrosse beweglichkeit der voraufgehenden vv. 7. und 8 vergessen zu machen, als der gewöhnliche glykoneus gekonnt hatte, insofern diesem jene ruhepunkte zu ende der takte (\_) fehlen. V. 9 scheint darum sinnreich als vermittelungsglied gewählt: nicht weniger sinareich auch die gleichzeitige anwendung des auftakts, wodurch er vor allen übrigen versen ausgezeichnet, um so milder und würdevoller eintritt. Interessant ist's die finalperiode, dass ich so sage omnibus numeris absoluta zu finden: ihr vorder - und nachsatz gewährt dem ohr in runden Stakten die vollständigste befriedigung. Rücksichtlich der antistrophe ist nichts besonderes anzumerken: ihre kleinen differenzen sind die bei glyonischem rhythmus gewöhnlichen. Artig ist in v. 3 bei anwendung der seltneren triole (ὑψικέρατα = ] [ ] ] ) wieder die hülfe des na-

tärlichen wortaccentes, eine von uns schan oft beobachtete sorglichkeit des dichters.

Die zweite von Hermann angeführte hauptstelle, deren er sich zum erweis choriambischer füsse im wechsel mit iambischen dipedien bedient, ist Aristoph. Achar. 1150. Eine disposition des ganzen wird auch hier die durchweg glycquischen rhythmen und ihren Ctakt am besteu verauschaulichen.

```
3. úc niv ánlo lóya. waxie
                          ονα Λήναια χορη-
    9. σίζουσα πάραλος, ἐπὶ τραπέζη κειμένη
   10. oxillor xara u
   11. λόντος λαβεῖν αὐτοῦ χύων
         ווזרן ועדע ניו
Antistrophe.
     1. τουτο μέν αὐτῷ κακὸν ἕν κἆθ' ἔτερον
    2. νυπτερινών γένοιτο.
         wie strophe.
    3. ήπιαλῶν γὰρ οἴκαδ' ἐξ
    4. ίππασίας βαδίζων,
    5. είτα κατάξειέ τις αιντοῦ μεθύων
         wie str.
```

6. την κεφαλην Όρέστης

desgi.



Der chor zerfällt, wie man sieht, in die beiden größeren perioden A. und B. Die erste umfasst drei zweitheilige abschnitte a, b und c, der undern sind zwei dreitheilige abschnitte Ba und Bb zugewiesen. Das ganze bewegt sich in glyconischen rhyth-Abschnitt Aa zeigt wieder den weniger regelmässigen Ban von 5 takten, was bereits ähnlich im vorigen chor (strophe v. 4) beobachtet wurde, nur dass im vorliegenden falle auf den dreitaktigen vers unmittelbar der abschliessende pherecrateus folgt. Ausserdem leitet hier der pseudochoriambus den glyconeus ein (,," Αντίμαχον"); dort ging ningekehrt der glyconeus vor-Dem ganz einfach aus glyconeus und pherecrateus gebildeten abschnitt Ab folgt, entsprechend den beiden ersten versen der strophe, der schlussabschnitt Ac; pur ist im dreitaktigen verse auch der glyconeus aus zwei preudochoriamben zusammen. gesetzt, sodass also drei rbythmen der art hinter einander zu gehör kommen. Die antistrophische periode A. zeigt keine erbebliche differenz. In v. 1 findet sich ein glyconeus aus zwei pseudochoriamben statt des regelmässigen strophischen. In v. 3. ist die präposition it wegen des engen anschlusses an das den folgenden vers eröffnende "innasias" mit | bezeichnet statt (das strophische "xaxo," hat freilich kaum ein geringeres anrecht auf dieselbe bezeichnung). - Periode B. bringt in der rhythmischen figuration der glyconeen mancherlei interessante wechsel, und führt diese selbst beinahe durchweg mit dem auftakt Bben des auftaktes wegen geht nun abschnitt Ba mit unnaterbrochenem strome bin; jeglicher ruhepunkt (wie ihn der gewöhnliche glyconeus am ende des schlusstaktes bietet)) ist verleren; sudem wird die bewegung jenes stromes auffallend be-schleunigt durch aussergewöhnliche häufung von achteln; auch eine vierteltriole, wiederum gekräftigt durch den wortaccent, erscheint eingestreut; - das ganze trägt unbestreitbar den charackter heftiger strebsamkeit. Halten wir die färbung des auszudrückenden gedankens dagegen - begehrlichkeit eines wunsches, der lehhaft baldige erfüllung ersehnt und diese bereits sich vorspiegelt, - so müssen wie gestellen, dass ihn die rhythmische form mit drastischer komik und wahrheit darstellt. -In abschnitt Bb giebt v. 10 einen aus zwei schlusstakten zusammengesetzten glykoneus und zwar, wie Hermann sagen würde "- mit einem iambus in der basis". Die dynamische steigerung des verses, welche er zu wege bringt, ist in der einleitung zum glyconeus erörtert. V. 12 haben wir die seltnere form des glyconeus ohne motiv des daktylus; er schliesst sich mit aufschlag unmittelbar an v. 10. Analog gebildet der pherecrateus. Die kleinen abweichungen der antistrophe ergeben sieh auf den ersten blick aus dem beigefügten notenbilde. In der triole v. 9 (σπέλεθον) fehlt der wortaccent nicht.

Als vorbereitung für ein 3tes hauptbeispiel, welches alsbald unten die irrthümliche auffassung von choriamben im vereine mit iambischen dipodien erweisen soll, muss ich zuvörderst den fall erläutern, da die iambische dipodie zu anfang des verses mit einem spondens eintritt. Ar. Vesp. 526 bildet folgende

periode:

Der korrespondirende v. 631 zeigt im ersten takt 2) den gebrauch der uns bereits genügend bekannten triolenform und zwar wieder unterstützt vom wortsceinte, wodurch also oben

<sup>2)</sup> Unter der prosodischen täuschung einer iambischen dipodie

diese auffassung des rhythmus als triole, wie früher erläutert, nicht nur erleichtert, sondern auch in ihrer richtigkeit unzweifelhaft und gleichsam handgreiflich gemacht wird. Doch es könnte iemand sagen, dass sich bei voller geltung des wortaccentes einώποθ' auch ganz voll iambisch, also ] [ ] etc. verstehen liesse. Gewiss - wenn nichts weiter als die prosodische form in betracht käme \_\_ \_ o. Allein die "apta verborum pronunciatio" stränbt sich dawider. Wer nähme nicht anstoss, den gewichtvollen nachdruck, welcher der negation ov inhärirt, zumal bei der kräftigen affirmation des ganzen hier auszusprechenden gedankens, in einen matten accentlosen auftakt zu erweisen, während die minder bedeutsame sylbe no sich zum umfang dreier achtel dehnt, dadurch aber den natürlich raschen und unmittelbaren anschluss des enklitischen noch geradezu behindert? Das widersinnige einer solchen sylbenverzerrung ist einleuchtend genug, eben sowohl aber die naturgemässheit und kraft der von unserer theorie gelehrten rhythmisation, wenn sie où nono?

= | ] ... | setzt. (Dass bei der iambischen auffassung des οὐ πώποθ' dem aus zweien pseudochoriamben construirten strophischen glykoneus alsdann ein antistrophischer mit aufschlag entspräche, — was bisber nicht beobachtet wurde — erwähne ich nur nebenher).

Zum voraus merke ich hier an, dass der gebrauch jener triole nichts weniger als selten zu sein scheint; auch die volle form von 3 reellen achteln:

gentreten. In der wirksamkeit des eindrucks wäre seine häufige anwendung allerdings sehr wohl begründet.

Aber noch ein anderer punkt bedarf der erwägung, bevor ich auf die disposition des oben bezeichneten dritten hauptbei-

spiels eingehen kanu.

Wir haben bisher gesehen, dass ein unmittelbarer und regelleser wechsel von choriamben und iambischen dipodien sich nicht füglich statuiren lässt. Das auftreten jener prosodischen formen ergab vielmehr den glyconischen C takt mit gelegentlicher erscheinung von pseudochoriamben. Wie aber wenn der sylbencomplex — o o — in reichlicher wiederholung vorhanden ist, das ganze indess trotzdem iambisch schliesst? — In der that wird die taktische auffassung alsdann zweiselhaft. So z. b. ein pessus aus dem später zu besprechenden Aristophanischen chor:

Das bild bei A. zeigt die uns bereits geläufige messung der periode im glyconischen C takt, den abschliessenden pherecrateus mit aufschlag, eng dem voraufgehenden verse angefügt. B stellt wahre choriamben im dreitheiligen takt dar mit übergang in den viervierteltakt beim schlussverse. Es ist gewiss, dass ein gebildetes ohr — nach unserer ansicht die höchste instanz bei beurtheilung metrischer leistungen - mit solchem taktwechsel nichts weniger als unzufrieden sich bezeigt: vielmehr scheint er sinnreich und artig erfunden; denn er erfrischt nicht aur durch die näher zusammengeräckten in verschiedener dynamik wirksamen taktischen accente, während die choriambischen drei viertel nur einen einzigen accent recht fühlbar machen; sondern sein eintritt verleiht auch dem schluss eine gewisse noble ruhe, und bringt so das ganze mit interessanter abrundung zu gehör; er verhütet entschieden, dass der bereits länger vernommene ‡takt ins triviale fällt. Dabei hat man wohl festzuhalten, dass bei diesem übergange vom ungeraden zum geraden takt, lediglich die taktform, keineswegs aber der grad der bewegung an sich oder das "tempo" eine veränderung erleidet. richtige vortrag muss also 4 viertel genau in derselben zeit absolviren, als er unmittelbar vorber zu drei vierteln bedurfte. Man taktire in der gauzen periode gleich anfangs nur den beginn jedes einzelnen takts mit einem niederschlage und behalte die bewegung streng bei, so wird die execution des überganges aus 3 vierteln in 4 viertel leicht und handgreislich. Was bestimmt uns nun aber hei vorliegender periode, ob die messung bei A. oder B. zu wählen sei? Zur antwort dient: vor allem der gedankeninhalt dessen, was in rhythmischem wortlaut uns entgegenklingt; denn überall ist aufgabe des dichters, wortlaut und gedanke mit einander in harmonie zu setzen, eine aufgabe deren der antike dichter zuverlässig stets eingedenk blieb. Aber auch andre umstände z. b. die natur der zunächst voraufgehenden wie der unmittelbar nachfolgenden taktart könnten in betracht kommen. Ich verweise darüber auf die unten zu gebende daratellung des ganzen chors. Vorbereitend für ihn bleibt uns endlich noch übrig den choriambischen tetrameter zu veranschaulichen; ich bin genöthigt, ihn episodisch zu anticipiren. Gebildet ist er ursprünglich aus der dreifachen wiederholung des sylbenverbandes — v v — v — v. So im vers von der Sapphoden Hephästie anführt:

Auch hier springt die möglichkeit einer doppelten auffassung alsbald ins auge, da nichts hindert, jenen sylbenverband entweder pseudocheriambisch zu messen, also:

**אוגרת בותונתל בונתל בונתל בונתל בוו** 

Unbestreitbar ist, dass im fall der pseudocheriambischen messung schlechterdings für das ohr jede nothwendigkeit fehlt, den vers wirklich als ein ganzes d. h. als tatrameter zu vernehmen. Unwillkührlich vielmehr scheidet es ihn in zwei hälften, deren vordere einen aus 2 pseudochoriamben geformten glykoneus enthält, während die andere einen pherecrateus giebt. Der augebliche tetrameter metamorphosirt sich also in eine aus vorderund nach-satz konstruirte glykonische periode. Etwas ganz anderes resultirt, sobald man wirkliche choriamben im tripeltakte misst. Nun kommt in der that ein tetrameter zu gehör.

Interessant ist im letzten gliede des dritten rhythmus die triole (). Sie wirkt vorzüglich darauf hin, mit glätte und abrundung den schluss herbeizuführen, der bei streng regelmässiger bildung, also \(\frac{1}{2}\cdots\cdot\) | \(\frac{1}{2}\cdot\) | \(\frac{1}{2}\cdo\) | \(\frac{1}{2}\cdot\) | \(

der eben besprochene schluss — v v — v — 5) folgt, zuverlässig auf wahre choriamben d. h. auf den dreitheiligen takt

3) Ein und derselbe sylbenverband kam also, lediglich durch modification des taktischen prinzips in doppelte anwendung, bald rein glyconisch, nämlich als pherecrateus, bald choriambisch, als schlusswendung: ein beweis, wie scharf die alte metrik distinguirte, und wie geschickt sie ihre mittel zu gebrauchen verstand. hinweist. Auch sind im felle jener wiederhelung sämmtliche von Hermann hierhergezogene beispiele der art, dass in seiner vermeintlichen als schluss eintretenden iambisch-katalektischen dipodie stets die erste sylbe kurz erscheint, mithin die triolenbildung sich bestätigt. — Eben diese triole aber findet man im choriambischen tetrameter auch in der mitte des fussses, wie sie bereits oben beobachtet wurde; so dass also statt

λιγούν δοκῶ μοι καθορᾶν καὶ καπνόν, ὧ γυναῖκες

Aus vorbemerkten gründen entscheiden wir uns für die wirklich choriambische messung des verses, nach welcher sein klang ist;

ו זירן וולְתרנותתנות ווילוו

Verse dieser bildung scheinen zahlreich zu sein, und auch hier wird die triolenanwendung in mitte des fusses, also der tripeltakt dadurch bekräftigt, dass, soweit meine beobachtung reicht, überall in Hermanns "iambischer dipodie als vorläufer des choriambus" (tact 1 in unserem beispiel) die erste sylbe eine länge enthält, wodurch also die glyconische messung eines solchen verses:

wenn auch möglich, doch niemals nothwendig erscheint. Dass aber für unsern fall der tripeltakt, bei welchem der vers in kraft und innerer einheit einhergeht, vor dem glyconischen bei weitem den vorzug gewinnt, fühlt das gebildete ohr wohl deutlich genug.

Als beispiel einer auflösung des choriambischen tetrameters

dienen folgende verse Anakreons:

άταπέτομαι δή πρός Όλυμπον πτερύγεσσι κούφαις

וגול ותניתל לונתלל ונתלתלו ב

διά τὸν ἔρωτ'· οὐ γὰρ ἐμοὶ παῖς ἐθέλει συνηβᾶν. | Ebenso.

Wenn schon nicht die oben bezeichneten gründe uns zur dreitbeiligen messung dieser verse bestimmten, wer sollte den widerspruch leugnen, welchen das glyconische tempo mit seinen ruhepunkten nach jedem pseudochoriambus hier zwischen gedanken und rhythmus zu wege bringt?:

ויווותותוונתוונתלוט

ἀναπέτομαι δη προς Όλυμπον πτερύγεσσι κούφαις etc.
Die gänzliche unstatthaftigkeit solcher auffassung leuchtet ein.

Als cheriambischen tetrameter führt Hermann auch folgenden vers Anakreons auf:

έχ ποταμοῦ 'πανέρχομαι πάντα φέρουσα λαμπρά,

wo nach seiner meinung an stelle des zweiten choriambus eine iambische dipodie tritt. Der vollstäudige irrthum ist unverkennbar. Aus dem bisherigen sind wir hinlänglich helehrt, dass solche prosodische folge nur glyconische messung zulässt. Der angebliche tetrameter zerfällt unzweifelhaft in einen glykoneus mit folgendem pherekrateus

# ת גגור ועינתר ( ווגיער ווע דעע ( ו

Der mehrfach erwähnte chor, dessen richtiges verständniss in den voraufgehenden bemerkungen vorbereitet wurde, ist entnommen aus Arist. Lysistr. v. 319 sqq.

ΗΜ. 3. πέτου, πάτου, Νικοδίκη

C | [ ] ] ] ] ] | 4. πρὶν έμπεπρησθαι Καλύκην

5. καὶ Κριτύλλαν περιφυσήτω

δ. ὑπό τε νόμων ἀργαλέων,

| ] ] ] ] ] ] ] ] | β.

7. ὑπό τε γερόντων ὀλέθρων.

| ] ] ] ] ] ] ] ] | β.

```
10. μόγις ἀπὸ κρήσης ὑπ' ἄχλου καὶ θορίβου καὶ πατάγου χυ-
        תוְתהוֹ ונתהוֹ ונתהוֹ ונתהוֹ
        τρείου
        וגננו
               11. δούλησιο ώστιζομένη
                  ומענומננו
               12. στιγματίαις θ' άρπαλέως
               13. άραμέτη, ταίσιν έμαϊς wie v. 12. D.
               14. dnuorioi xaquivais
               15. φέρουσ ύδως βοηθώ
           16. ήχουσα γάρ τυφογέρον
           18. φέροντας, ώσπες βαλανεύσον-
              τας, ές πόλιν, ώς τριτάλαντον βάρος,
           21. ώς πυρί χρή τὰς μυσαράς
                     έχω πιμποαμένας ίδοιμι,
  וגדתו ותותתו ונתווו
24. ἀλλὰ πολέμου καὶ μανιών ὁυσαμένας Ελλάδα καὶ πολίτας
    ויננותנַתתנונתנונתנונתיתנו
```

Digitized by Google

25. ἐφ' οἰςπερ, ὧ χρυσολόφα

C | Λ | Λ | Λ | Λ | Λ | Λ | Λ |

26. πολιοῦχε, σὰς ἔσχον ἔδρας.

27. καὶ σε καλῶ ξύμμαχον, ὧ

‡ | Λ | Λ | Λ | Λ |

28. Τριτογένει, ἢν τις ἐκεί| ebenso.

29. νας ὑποπίμπρησιν ἀνὴρ

H.

30. φέρειν ὕδωρ μετ' ημῶν.

C ) ] ) ] ] ] ] ] ] ] Mit hülfe des vorstehenden bildes und in betracht der gegebenen erläuterungen verursacht der chor keine weitere schwierigkeit. Die anlage des ganzen zeigt 8 perioden bei regelmässigem wechsel des dreitheiligen (choriambischen) und geraden (glykonischen) takts. Ausserdem schliessen sich die perioden A. B. C. D. gleichsam als erster theil ab bei vorwaltendem tripeltakt. Den zweiten theil bildet periode E, durchweg im glykonischen tempo. Ihr schliesst sich, drei perioden F. G. H. umfassend, der finalsatz as: in ungezwungener und kürzerer art - keineswegs, wie Hermann meint, mit antistrophischer correspondenz - rekapitulirt er die motive des ersten theiles. Dort fand sich die ausgedehnteste fortführung des choriambischen motivs in den perioden A and C unter der form von tetrametern, während periode C sogar mit einem pentameter endigte. An diese beiden grössesten dimensionen erinnert periode F., der eingang des finalsatzes: tetrameter und pentameter folgt in ihr auf einander. Nachdem in periode G. die glykonischen motive der periode B des ersten theils auch nur verkurzt, (in 2 versen) angedeutet worden, reiht sich ihr, die choriambischen dimeter bei D repräsentirend, die schlussperiode H. an. Sie erscheint ebenfalls verkurzt auf 4 verse, da doch abschnitt D fünf zählt. Bei der vollständigen analogie von v. 15 und v. 30, im rhythmus und fast im wortlaut, kommen diese verse mit dem charakter eines refrains zu gehör und verleiken dem ganzen eine ausnehmende abrundung. - Betreffs der einzelheit ist nur weniges, das nicht bereits früber erörtert wäre. So die richtigkeit der messung in periode A. siehe oben. Wir fügen hier noch ein wichtiges argument für jene binzu, nämlich den entsprechenden gedankeninhalt --aufregung, besorgniss, eile; sie finden eben im tripeltakt einen getreuen ausdruck. Von gleich angemessener wahl zeugen die glykonischen rhythmen bei B: überall anstakt, so dass die abschnitte a und b wie in einem athem fortgleiten. Bemerkenswerth ist v. 5. der auftakt in triolenform . Da jeder auftakt den voraufgehenden vers als schlussviertel ergäuzt, so ist jene triole eigentlich als ausgang des sylbenverbandes:  $-\sigma\theta\bar{\omega}$  Καλύκην κατ Κοξ- aufzufassen, d. h. als integrirender theil der rhythmischen figuration . Diese aber zeigt genaue analogie der bereits im choriambischen tempo beobachteten bildung:  $-\sigma$   $-\sigma$  () ) und kann für eine übertra-

gung aus der ungeraden in die gerade taktart gelten. Diese triole sowohl als die bald darauf in vierteln eintretenden wirken nachdrücklich darauf hin, entsprechend dem gedanken, gesteigerte unruhe und hass auszuprägen. In abschnitt C. folgt auf 2 choriambische tetrameter ein pentameter derselben rhythmisation. Die charakteristische schlusswendung mit eingewebter triole ist auch ihm eigen. Periode D. wurde schon oben besprochen. Die richtigkeit ihrer dreitheiligen messung steht auch darum wohl ausser zweifel, weil sie dem eben vernommenen tripeltakt bei gleicher färbung des gedankens unmittelbar sich anfügt. Beim übergange zum C takt (siehe oben) ist die vollstandige reinheit der iamben bemerkenswerth, wodurch die richtige auffassung durch das ohr ebenso leicht als sicher von statten geht. Das interessante jenes taktwechsels erhöht sich nicht wenig, wenn man erwägt, dass eben durch ihn der gedankeninhalt, - endliches erreichen des ziels, wenn auch mit erschöpfung, trotz allen hindernissen des weges - fast malerisch treu wiedergegeben wird. In periode E. wiederum überall auftakte; sehr angemessen, da die aufregung nur für einen augenblick und um weniges nachlässt; zu rechten ruhepunkten mag es noch immer nicht kommen. Periode F. repräsentirt, wie oben bemerkt, in ihrem choriambischen tetrameter und pentameter die umfangreichsten perioden des ersten theils. V. 24. im ersten takt finden wir die bisher beim choriambus noch nicht beobachtete triolenfigur mit vollen drei achteln (ἀλλὰ πολέμου) JJJJJ. Periode G.

v. 26 zeigt einen aufschlag in der seltenern zweisylbigen gestalt des glykoneus. Ueber den schlussabschnitt H. vgl. d. obige. Auch hier — wie überall —, stehen gedanke und ausdruck mit einander in schöner harmonie. Dem nachdenklichen und sachkundigen beobachter des ganzen chors ergiebt sich wohl noch manche kleine, aber darum nicht weniger interessante feinheit, die zur stelle von uns entweder gar nicht berührt, oder nur

flächtig angedeutet werden konnte; so unter andern namentlich auch in rücksicht des wortsceutes.

Das letzte grössere beispiel, dessen rhythmisch-taktische disposition ich unternehme, um einerseits das wesen des cheriambus, dann aber Hermanns verwechselung desselben mit dem pseudochoriambus gehörig zu verdeutlichen, ist entlehnt aus Soph. Oed. rex 483 sqq. Auch in ihm wechselt drei- und viertheiliger takt, wie folgt.

1. δεισά μέν ουν δεινά ταράσ-)

וותלנותתנו<del>ז</del>

2. σει σοφός οίωνοθέτας, desgl.

3. ούτε δοκοῦντ', οὐτ' ἀποφά- \ | desgl.

4. σχο<del>ρο</del>. ό, τι λέξω δ' ἀπορῶ. | desgl.

5. πέτομαι δ' έλπίσιν, ουτ'

6. ἐνθάδ ὁρῶν, οὐτ ὀπίσω.

7. τί γὰς η Λαβδακίδαις

CITITALITY

8. \$ τφ Πολύβου νείκος έκειτ

9. ούτε πάροιθέν πος έγως

11. πρός ότου χρησάμετος δή

βασάνφ

12. επί τὰν ἐπίδαμον φάτιν εἶμ'

<u>ורעין וריען ו</u>

13. Οἰδιπόδα, Λαβδακίδαις

14. έπίχουρος άδήλων θανάτων.

1. άλλ' ὁ μὲν οὖν Ζεὺς, ὅ τ' Ἀπόλ-

# | wie strophe.

2. λων ξυνετοί καὶ τὰ βροτῶν | desgl.

3. εἰδότες ἀνδρῶν δ' ὅτι μάν-| desgl.

A. 4. τις πλέον η γου φέρεται, desgl.

5. κρίσις ούκ έστιν άλη-

desgl.

6. θής· σοφία δ αν σοφίαν | desgl.

7. παραμείψειεν άνηρ.

C | desgl.

8. άλλ' ούποτ' έγωγ' άν, πρὶν ίδοιμ'

| desgl.

9. добо виос, пенфонеров

desgl.

10. αν καταφαίην. φανερά

desgi.

. 11. γὰρ ἐπ' αὐτῷ πτερόεσσ' ἦλθε Β

κόρα

| desgl.

12.ποτέ, καὶ σοφὸς ώφθη, βασάνφ

| desgl.

18. θ' ἡδύπολις τῷ ἀπ' ἐμᾶς

desgl.

14. φρενός οϋποτ' όφλήσει κακίαν.

| desgl.

"Illi quidem valde videntur errare, qui eundem versum quam saepissime repeti putantes, non interpunctiones, non fines vocabulorum, postremo non sensum et indolem carminis respiciunt." So Hermann El. D. Metr. p. 426; bevor er vorliegende chorstelle in seiner weise disponirt. Inwiefern jener ausspruch über Hermann's ganzes system den stab bricht, bleibt hier ausser betracht; erlaubt aber sei es, ihn als massstab für die prüfung unserer eigenen theorie zu verwenden. Die composition unserer strophe formirt zwei grössere perioden: A mit drei, B mit vier untergeordneten abschnitten. Ueberall waltet grosse einfachheit und vollständige barmonie der theile unter einander, wie es dem tragiker geziemt. Denn jeder abschnitt - die nebengesetzte klammer macht ihn bemerklich - zeigt einen zweitaktigen vordersatz, gefolgt von einem eben so langen nachsatze. Wir wissen aus dem früheren, dass eben diese bildung die natürlichste, fasslichste und für das ohr befriedigendste ist. Wenn demnach stets je zwei verse mit dem unzweiselhaften charakter innerer einheit d. h. als ein ganzes vernommen werden, so begreift sich, dass in periode A, deren motive im tripeltakt einhergehn, die erscheinung choriambischer dimeter nur eine form für das auge bleibt. Hier hat sie in der that nichts als ihre herkömmlichkeit für sich; die wirklich richtige abtheilung verlangt choriambischakatalektische tetrameter. Denken wir uns aber in periode A. je zwei abschnitte zu einer zeile verbunden, so sind in stropbe wie antistrophe die fines vocabulorum auf das strengste berücksichtigt: überall schliesst mit dem verse auch das wort. Periode B, im C takt, zeigt die vollkommenste gliederung, welche musik nur zu schaffen vermag: vier abschnitte, jeder mit zweitaktigem vorder- und nachsatz, wie periode A; so dass nun je swei abschnitte als ein grosses viergliedriges ganzes (nämlich v. 7. 8. 9. 10 = vorders. nachs., vorders. nachs.) in ihrer vollständigen analogie (d. h. zu v. 11. 12. 13. 14. derselben bildung) zu gehör kommen; - die ganze periode zu 16 takten. Wie nun aber? Wenn bei Sä. je 2 verse im verhältniss des vorder- und nachsatzes zu einander stehn, also auf das obr den eindruck eines ganzen machen, wäre alsdann nicht auch hier die abtheilung in zwei verse nur form fürs auge, und ihre verbindung zu einer zeile das richtige? Es ist offenbar zu distinguiren zwischen dem charakter des glykoneus als vers schlechthin und seinem charakter als glied eines taktischen abschnittes. In letzterer, als der allgemeinen auffassung, kann er natürlich vor dem choriambischen dimeter nichts voraus haben: denn zwei takte, von zweien analog konstruirten gefolgt, fallen als periode ins ohr, wobei die taktart, ob zwei- ob dreitheilig, natürlich ganz indifferent bleibt. Will man also zwei glykonische verse zu einer zeile verbinden, um dem auge die dimension einer glykonischen periode zu insinuiren, so lässt sich dagegen nichts einwenden.

Inswischen zur zeit ist dies nicht sitte: vielmehr setat man zeile = vers irgend einer gattung. Der glykonens aber als sers d. h. als complex einer gewissen sylbenzahl beschränkt sich auf nur zwei takte, während der choriambische tetrameter in solchem sinne vier takte darstellt. Es erfordert also in der that die konsequenz, jedem glykoneus eine einzelzeile anzuweisen und iene form fürs auge hat zugleich tiefere begründung. Ueberblicken wir demnach periode B. so fällt auch in ihr vers- und wortschluss überall zusammen in strophe und antistrophe. zweiter blick auf das ganze lehrt, wie grosse rücksicht von seiten unserer theorie den "interpunctiones" zu theil geworden. Und was sollen wir endlich über: "sensus und indeles carminis" sagen? Zwei worte mögen sie charakterisiren und - rechtfertigen: periode A. durchweg tief aufgeregte empfindung, darum der bewegte tripeltakt; periode B - vorwaltende reflexion; ihr entsprechend der gemässigte C takt, reichlich durchwebt von den mehr zurückhaltenden rhythmen des pseudochoriambus. Im einzelnen bedarf nur noch weniges der berührung. Zuerst v. 5, we der eingangschoriambus das erste viertel pansirt zeigt. Wenn each bisher noch nicht beobachtet, kann diese figuration doch durchaus nicht befremden, da sie wiederum eine genaue analogie im glykonischen takt zur seite hat, ich meine den mit einem segenannten "iambus oder pyrrhichius in der basis" anhebenden glykoneus. [Erinnern wir uns an die auf glykonische rhythmen übertragene choriambische schlusswendung mit der triole, wovon eben das nähere.] Warum aber v. 5 und 6. nicht als ionici a minore messen, was doch so zwanglos scheint? -- Allerdings. wenn unsre theorie es über sich brächte, mit sylben zu hökern. statt vielmehr gespannten blicks den intentionen des dichters zu folgen. Was sollte ihn da zu plötzlicher änderung der taktischen basis bewegen, wo er den ausdruck eines und desselben affektes zu malen bemüht ist? - Doch wir haben auch zu erwägen, welcher querstand durch die jenen ionici nothwendig voraufgehenden swei viertelpausen an den tag kommt: Ant. v. 4: -τις πλέον η γου φέρεται.

erschiene alsdann auf höchst widerliche art von

v. 5. × ρίσις ο ο κ έστιν ά-

gestachelt, erfolgies ihr früheres leben wiederzugewinnen strebt. Die messung dagegen, die unsere theorie lehrt, verkummert nirgend den energischen fortschritt des ganzen und gewährt jener pause von einem viertel ausreichende begründung in dem unerlässlichen komma hinter géoeras. Man recitire im zusammenhange und taktisch richtig beide messungen, und wir sind der unbedingten beistimmung jedes gebildeten ohrs versichert. - V. 7. enthält einen pseudochoriambisch gebauten glykoneus mit pausirtem ersten viertel, also einen pyrrhichius in der basis. Weniger bequem wird diese pause dem correspondirenden verse der antistrophe, indem dort der voraufgehende vers mit keiner interpunktion endet, also unmittelbar dem folgenden anzufügen wäre. Zudem hätten wir einen wechsel der taktart gar in demselben satse, scheinbar der nachdrücklichste widerspruck zu obigen bemerkungen. Ja, aber auch nur scheinbar. Man erwäge zuvörderst sensum et indolem der antistrophe: offenbar repräsentirt sie nur die form, nirgend den charakter der strophe; aller affekt ist völlig verkühlt und trockene reflexion spinnt sich fort, eine reflexion, die eben so gut im gewöhnlichen trimeter auftreten konnte. Wo aber der affekt fehlt, muss wohl der taktwechsel sur blossen formalität berabsinken. Dazu kommt die äusserst umsichtige wahl der rhythmen, welche der dichter zur einführung der neuen taktart verwendet. Denn v. 5. klang: 4 1 ) []])]; es folgen v. 6. noch zwei dreitheilige takte und schon v. 7 steht im C takt unter der form: C | ) ) | , ein unverkennbarer reflex von v. 5., nur dass das schlussviertel gedehnt oder, in der sprache der kontrapunktisten zu reden, "per augmentationem" erscheint. Diese sinnreiche handhabung der motive entfernt alles überraschende von dem eintritt der neuen taktart, und macht den übergang sanft und unmerklich. bringt den bereits waltenden C takt zu voller geltung und es schliessen sich demnach v. 6 u. 7 der antistrophe in der that zwanglos an einander. Im allgemeinen endlich ist zu sagen, dass es überhaupt nicht wunder nehmen darf, wenn die antistrophe ausser den oft beobachteten rhythmischen differenzen, gelegentlich unebenheiten nachweist, von denen die strophe ganz frei war. Denn ohne zweifel ergeht es hier dem dichter gauz ähnlich, wie nicht selten dem genialsten musiker in der vokalkomposition, wo man zuweilen gestehen muss, dass die zu einem mehrstrophischen liedertext erfundene melodie, für die erste strophe vollendet schön und ausdrucksvoll, bezüglich der zweiten oder vielleicht dritten strophe ungleich weniger gelungen, bisweilen sogar unangemessen erscheint. Sehr erklärlich! nur charakter und gedanke jener ersten strophe erfüllten den masiker bei der conception, wenn auch nicht ausschliesslich doch verzugzweise; das etwa abweichende colorit in einer der folgenden strophen konute nur allgemeine berücksichtigung beanspru-So ist as für den tragischen dichter die strophe, wo die conception der syllabischen rhythmen, als ausdruck des darzustellenden gedankens, in ihrer vollen ursprünglichkeit über ihn kennt, während eben diese conception in rücksicht auf die antistrophe nur das gepräge der nachbildung trägt. - Ueber die zweisylbigen takte v. 11, 12, 14 wurde schon oben das nöthige beigebracht. - Bei veranschaulichung der noch übrigen wirklich choriambischen bildungen wird uns kürze gestattet sein. die bisherigen erörterungen enthalten sie genügende deutlichkeit. 1) Der choriambische dimeter, er ist stets akatalektisch und Hermann irrt, wenn er katalektische formationen der art zu finden glaubt, da diese, wie sogleich erhellen wird, ganz andrer natur sied. Ein system choriambischer dimeter endet gewöhnlich mit der bereits beim tetrameter beobachteten schlusswendung:

וגונותותנונ

le stelle zwei beispiele gegeneinander:

a) Aeschyl. Sept. 924.

1. δαϊόφοων οὐ φιλογα- ‡ | ] ] desgl. |

2. θης, ετύμως δακουχέων — desgl.

3. έχ φρενός, α κλαιομένας μου μινύθει desgl. desgl. desgl.

4 roseda dvose avantoir | ] ] ] ] ] ]

b) Aeschyl. Agam. 209.

1. μάστις έκλαγξεν, προφέρων 🛔

2. Αρτεμιν, ώστε χθόνα βά-3. πτροις επικρούσαντας Ατρεί-

4 δας δάκου μη κατασγείν.

| desgl. | desgl. | desgl. | desgl. | desgl. | desgl. |

Bei a v. 3 und 4 ist der bekannte weniger regelmässige periodenbau von 5 takten sichtbar, so dass also der vordersatz v. 3.
drei statt zweier takte enthält (s. oben) woran sich der schlussvers (nachsatz) — mit eingemischter triole fügt. — [Beide triolea in v. 4 bei a u. b sind vom wortaccent unterstützt.] V. 3 a.
eathielte demnach einen choriambischen trimeter, nicht wie Hermaan meint, einen dimeter mit folgendem monometer. Letzterer
ist im taktischen verbande einer periode undenkbar, da ihm jeder
gegensatz fehlen würde, dessen doch unser ohr schlechterdings
aicht entrathen kann, ohne an der auffassung des ganzen irre
werden. Die vermeintlichen katalektischen dimeter (qui ex

Digitized by Google

ano constant ordine legasdico) hat Euripides gebildet, Bacch. 105. Sie sind felgendermassen zu verstehen:

strophisch. antistrophisch. 1. δ Σεμέλας τροφοί Θη-1. ο θαλάμευμα Κουρή-& | wie stroph. 2. των, ζάθεοί τε Κρήτες 2. βαι, στεφανούσθε κισσφ. A. desgl.
3. dioysrétogss érandoi.
| wie stroph. desgl. 3. βρύετε, βρύετε ηλοήρει 4. σμίλακι καλλικάρπφ, 4. ένθα τρικόρυθες άντροις 5. καὶ καταβακγιοῦσθε δουὸς 5. βυρσότονον χύχλωμα τόδε | wie stroph. 6. μοι. Κορύβαντες εύρον. C | ] ] ] ] ] ] ] ] ] ] ] ] ] ] ] ] [ 6. η ελάτας κλάδοισι». B. **וונגרתלות לתתלו** 

Dass in obiger musterhaft angelegten und vortrefflich tönenden periode von choriambischen elementen nicht die rede sein kann, lehrt ein blick auf das entworfene bild. Gleich die rhythmisation von v. 1. erregt unser besonderes interesse. Sie offenbart eine dritte variation desselben schon oben vielfach beobachteten sylbenverbandes — v v — v — v, bewerkstelligt durch blosse modification des taktischen princips (Vergl. d. frühere beim choriamb. tetrameter). Der übersicht wegen mag die dreifache auffassung der prosodischen phrase — v v — v — bier zusammengestellt sein:

1) ω Σεμέλας τροφοί Θη-

 verleikt dem schluss des ganzen einen pomphasten schwung. Was sonst noch bemerkenswerth int, namentlich auch die vielfach wirksamen unterstützungen des wostaccents, ernicht der geneigte leser leicht aus dem bilde selbst.

2) Der choriambische hexameter. Auch er zeigt die charakteristische schlusswendung. Z. b. von Philicus Corcyraeus: τη γθονίη μυστικά Δήμητρί τε και Περσεφόνη και Κλυμένφ τα δώρα

# | ] ] ] | desgl. | desgl. | ] ] ] ] ] ] ] ] ]

oder von Simmias:

'Ατδροθέα δώρον ὁ Φωκεύς κρατεράς μηδοσύνας ήρα τίνων Αθάνας.

Schliesslich bleibt noch eine eigenthümliche versbildung aufzuführen, die wir in Anakreons fragmenten vorfinden. Man könnte sie seendochoriamb. tetrameter nennen; denn unstreitig kommt in ihnen der glykonische takt zu gehör, obwohl Hermann freilich wieder choriamben zu sehn glaubt. Ich lasse das ganze felgen:

1. πρίν μέν έχων βερβέριον, καλύμματ' έσφηκωμένα, וגיעלגונגע[ונ

1. Νεόπλυτον είλυμα κακής άσπίδος, άρτοπώλισιν

2. Κήθελε πόργοισιν όμιλεων ο πονηθός Αρτεμων

וגדלת בונות בונ

1. πολλά μέν έν δουρί τιθείς αὐχένα πολλά δ' έν προχφ,

ו גיתת לות לת לונ

Einem pseudochoriambischen glykoneus schliesst sich, wie man sieht, entweder in unmittelbarer einverleibung durch dem auftakt, aber ohne diesen locker verbunden ein pherekrateus an. Auf zwei solche verse folgt, echoartig, jedesmal wieder ein pherekrateus als dritter, die periode abschliesender vers, wie a (in d. etwas feblt) b, c, d nachweisen. Der letzte pherekrateus ist stets dem vorhergehenden mit dem auftakt eng angefügt. Sehr gut für den ausdruck des ungehörigen prunkes, in dem der klägliche Artemon plötzlich erscheint, sind aber die ungewöhnlichen vorschläge bei d. v. 1. gewählt. Der spott des dichters fühlt sich deutlich beraus. —

Das kapitel vom choriambus kanu also hiermit geschlossen werden. Seine rhythmisch-taktische natur, wie der spezifische unterschied zwischen ihm und dem pseudochoriambus dürfte nach den bisherigen erörterungen zur genüge einleuchten. Wir können nur bedauern, dass nicht auch über diesen versfuss bereits eine monographie, ähnlich der Seidlerschen über den dochmius, vorliegt. Wie nöthig eine solche ist, hat unsere untersuchung fast bei jedem schritte erfahren. Möchte ihr ganzer verlauf zu der überzeugung verhelfen, dass die schöpfungen der antiken metrik mehr bieten als bloss mechanische sylbentheilung, dass sie vielmehr überall die lebendigste regsamkeit unseres geistigsten sinnes — des ohrs voraussetzen zu ihrem genuss, wie zu ihrer kritik.

Königsberg.

O. Meissner.

#### II.

### Herodots entwicklung zu seinem beruf 1).

#### 1. Wann war Herodot in Samos?

Sowohl die überlieferung bei Suidas, dass Herodot seine geschichten auf Samos geschrieben, als in Herodots büchern selbst die augenscheinkunde der samischen werke und denkmäler und die grosse vertrautheit mit samischen begebenheiten der entfernteren und näheren vergangenheit stellen fest, dass der geschichtschreiber längere zeit auf dieser insel geweilt und thätig gewesen. Es fragt sich, in welcher epoche seines lebens und seiner arbeit.

Nach Böckh (über die Antigone) wäre Herodot bis ol. 84, 4, d. i. ungefähr bis in sein 49stes jahr in Samos gewesen, von we er um die zeit der grossen belagerung von Samos durch die Athener, vielleicht schon vor derselben, sich nach Athen begeben. Weil nämlich das (im Plutarch an seni 3 in einem einschiebsel enthaltene) fragment eines epigramms aussagt, dass Sophokles in seinem 55sten jahr dem Herodot eine ode gedichtet, und weil Sophokles in diesem alter unter den feldherren gegen Samos war, denkt sich Böckh seine befreundung mit Herodot, die veranlassung der ode, im zusammenhang mit des letztern aufbruch von Samos nach Athen. Hierdurch kommt man mit der überlieferung sehr entschieden in widerspruch. Denn die pflanzersendung nach Thurii, an der Herodot nach mehrfachen zeugwissen theilgenommen, fällt 3 jahre und Herodots belohnte vorlesung seiner geschichten zn Athen 4 jahre früher. Gegen das erstere wendet Böckh ein, Herodot könne später nach Thurii gezogen und, dass er gleich anfangs unter den ansiedlern gewesen, eine blosse voraussetzung sein. Die zeit der vorlesung erklärt er für völlig unbestimmt, da die notate des Euseb. häufig rein hypothetisch seien. Diese möglichkeiten (der blos muthmasslichen fassung beider angaben), welchen mit gleichem recht die entgegengesetzten möglichkeiten (ihres beruhens auf begründeter tradition) gegenüberstehen, könnte man zu annahmen er-

<sup>1)</sup> Vgl. Philol. IX, 193.

heben, wenn Böckhs vorstellung, welcher die überlieferungen weichen sollen, die vorstellung, dass jene ode durch das zusammentreffen des dichters mit dem geschichtschreiber gerade bei dessen wegzuge von Samos veranlasst worden, von einer andern als eben auch nur bypothetischen natur wäre. Böckh bezweifelt, dass Sophokles die ode nach Thurii geschickt. Warum? Gingen nicht schiffe genug zwischen Athen und Thurii bin und her? Und hätte Perikles die pflanzung von Thurii unterstützt, wenn er nicht auf solchen seeverkehr und solche verbindung hätte zählen können? Konnte also nicht Sophokles, wie Pindar vor ihm, seine ode "gleich der phöniken-waare über das graue meer senden"? Oder ist die andere annahme, Herodot babe, nachdem er drei jahre in Thurii ansässig war, einen besuch in Athen gemacht, bei welchem der dichter ihn begrüsst, eine so schwierige, dass wir vorziehen müssten, die angabe seines anschlusses an die pflanzer von Thurii für irrig, und den zeitansatz für seine öffentliche belohnung in Athen, für welche man sich doch auf eine urkunde bezog (Plut. v. d. bosh. d. H. 26), für willkührlich zu erklären? Bei einem so reiselustigen, an Athen so sichtlich hängenden Thurier, welchen wir 10 jahre nach dem samischen krieg auch wieder in Athen treffen (V, 77), ist hier in der that keine schwierigkeit. Und wenn man keinen grund hat, das datum von der mitansiedlung in Thurii zu bezweifeln, so gibt es für das andere von der vorhergegangenen belohnung zu Athen sogar gründe, es für genau richtig anzuerkennen. Herodots eigenes werk bietet bestimmte anhaltspunkte dafür, dass er diejenige gestalt des werks, die es vor der erweiterung, welche er ihm nach der übersiedlung in's Thurische gab, gewonnen hatte, in Athen zum abschlusse zur zeit des 30 jährigen friedensvertrags gebracht hat, also gerade im jabre vor dem, in welches Euseb. die vorlesung und belohnung setzt 2). Hiervon später; da keinenfalls zur verwerfung dieses notats und voraussetzung, Herodot habe Samos erst 440 verlassen, irgend eine nöthigung vorliegt.

Suidas hatte die angabe vor sich, dass Herodot frübzeitig nach Samos gekommen. Diese übersiedlung ist nicht nur das erste, was er aus Herodots leben angibt, sondern er lässt ihn sich auf Samos zum geschichtschreiber bilden. Wenn er der angabe, dass Herodot hier geschichte geschrieben, gleich die

<sup>1)</sup> Nämlich in's 4te jahr der 83sten ol. (v. Chr. 4\*5/\*\*\*\*). In's 3te haben sie nur Scaliger und neuere gesetzt, in der meinung, diese vorlesung müsse an den Panathenäen stattgefunden haben. Dies fest würde höchstens für den vortrag einer kleinen probe vom ganzen raum übrig gebabt haben. Das datum bezeichnet aber schon durch die ansehnlichkeit der belohnung, noch mehr durch den bestimmten ausdruck, dass H. "seine bücher" vorgelesen, das ganze werk. Es ist also wohl an eine fortgesetzte vorlesung etwa im odeion in der winterzeit des ersten friedensjahres zu denken.

zahl der bücher und den umfang ihres gegenstandes se, wie sie was vorliegen, hinzufügt, so darf man diese ausdehnung der angabe (auf die schreibung des ganzen werkes noch in Samos) als zuthat des lexikographen ansehen, weil das werk selbst sieh als gewinn mehrfacher wanderungen und arbeit des ganzen iebens deutlich genug beseichnet. Der sinn aber, dass Herodot auf Samos augefangen habe, geschichte zu schreiben, ergibt sich aus der anknüpfung an die unmittelbar vorhergehenden worte, er habe sieh hier in der ionischen sprechart gebildet. Wörtlich freilich darf man auch dies nicht nehmen, weil der samische dialekt, nach Herodots eigenem zeugniss (1, 142) ein ganz eigenthumlicher, nicht eins mit der ionischen spriftsprache sein konnte, und die letztere, die sich zugleich mit der damals bereits ansebnlichen prosa-litteratur der lonier entwickelt hatte, aus büchern zu lernen war. Da der antheil von Halikarnass an der ionischen bildung nicht unbezeugt ist, und Herodot als ein kind vornehmer eltern nicht ohne unterricht geblieben sein wird, muss er wohl schon als knabe die ionische schreibart kennen gelernt haben, welcher in jenem zeitalter auch seine engeren stammverwandten, die Dorier, wie der philosoph Diogenes ans Kreta, der arzt Hippokrates aus Kos, in ihren schriften sieh bedienten. Immerhin aber mochte das altgebildete und damals wieder blühende Samos reicher als Halikarnass an büchern und an unterrichteten, geistig thätigen männern sein. Soll also irgend etwas von dieser tradition des lexikographen stehen bleiben, so ist es einzig dies, dass Herodot sich in Samos entwickelt hat. Die epoche lässt sich aber mit ziemlicher wahrscheinlichkeit noch näher bezeichnen.

Nach Suidas war es wegen des machthabers von Halikarnass Lygdamis, dass Herodot nach Samos übersiedelte. Diesem Lygdamis war nach ihm auch Herodots oheim Panyasis verfeindet, and Panyasis muss gleichfalls in Samos, und zwar geraume zeit, gelebt haben, da ihn der samische geschichtschreiber Duris geradezu Samier nannte. Es liegt nicht ferne, dass obeim und neffe miteinander nach Samos gewichen. Nun setzt Suidas die blüthe des Panyasis in einer ersten angabe in olympiade 78, in dieselbe Eusebios das bekanntwerden des Herodot. Für Panyasis, da er nach der zweiten angabe des Suidas ol. 75, nach Ruseb. und Synkellos bereits ol. 72 f. blühte, ist jener ansatz auffallend spät; für Herodot, wenn er auch (nach den gründen meiner frühern abhandlung) 5 jahre früher als nach der gewöhnlichen annahme geboren war, das bekanntwerden in derselben epoche, seinem 21sten lebensjahr, auffallend früh. Beides aber erklärt sich, wenn beide gerade in dieser 78sten olympiade mit einander nach Samos kamen, Panyasis als bereits berühmter epiker ehrenvoll aufgenommen und (nach Duris) bürger ward, der jüngling an der seite des geehrten nicht unbemerkt blieb,

so dass bald seine bestrebungen und ersten geistes - proben eindruck machten; da denn ganz natürlich ihre eintrittszeit in Samos vom nachruf als eine epoche in beider leben festgehalten wurde. Hiermit vereinigt sich die eben so auffallende bestimmung der lebenszeit des jüngeren epikers Chöriles von Samos durch des Panyasis blüthezeit. Chöriles, den Lysandres i. j. 404 zum sänger seiner thaten mit sich führte (Plut. Lys. 18), kann nicht, wie Suidas angibt, "in des Panyasis zeiten ol. 75". schon ein jüngling gewesen sein, weil er dann in den neunzigen gewesen ware, als Lysandros seine verberrlichung von ihm erwartete. Da er aber ein lieblingsknabe und schüler des Herodot gewesen sein soll, musste er früh den viel älteren Panyasis kennen lernen. Wann sonst, als da beide nach Samos, der heimath des Chörilos kamen? Und die 78ste olympiade, die ja auch, nach Suidas selbst, eine der überlieferten zahlen für des Panyasis blüthe war, passt zum beginn dieses verhältnisses auch in rücksicht des wirklichen jugendalters des Chörilos. Wenn von ihr an (v. j. 468 ff.) Panyasis und Herodot 7, 8 jahre zu Samos weilten, konnte Chörilos zwischen seinem 8ten etwa und 17ten jahr ihm bekannt werden, ohne in Lysandros epoche älter als im anfange seiner siebziger zu sein (in welchem alter nicht wenige berühmte Griechen noch thätig waren), und damit stimmt auf der andern seite die überlieferung, dass er wenige jahre nach seiner begleitung des Lysandros gestorben, nämlich bei dem Makedonen Archelaos, der selbst schon 399 starb 3).

"Diese zeitbestimmung also für Herodots aufenthalt in Samon ermittelt sich wenigstens aus der leidlichsten behandlung, die uns eine so zersplitterte überlieferung noch gestattet. Wenn aber, wie sich ergeben wird, der gegenstand selbst der damaligen beschäftigung des Herodot sich mit mit seinem überlieferten einfluss auf Chörilos im einklange zeigt, gewinnt hierdurch die rücksicht auf den letzteren bei unserer zeitbestimmung an gül-

<sup>3)</sup> Hierbei ist angenommen, dass Chörilos geborner Samier war. Plutarch a. o. nennt ihn ausdrücklich bürger von Samos. Dass ihn andere Halikarnasser nannten, rührt wohl nur von der überlieferung her, dass ihn als knaben Herodot geliebt und unterrichtet. Die vorstellung, er sei ein aus Samos entlaufener sklave gewesen, ist vielleicht vertriebenen aristokraten auf Anäa hielt, die erst Lysandros nach Samos zurückführte, wofür sie ihn von Chörilos preisen liessen. In der zeit der heimathflüchtigkeit kann er dann, wie zu Halikarnass, so zu Iasos, das ihm andere zum vaterlande gaben, geweilt haben. Samier aber, wie ihn doch wohl die meisten nannten, und bürger von Samos, wie Plutarch ihn bezeichnet, würde er nicht heissen, wenn ihn als einem ausländer erst in seinem alter die aristokraten eingebürgert hätten, mat welchen er heimkam. Denn von da an kann er höchstens ein paar jahre auf Samos gelebt haben, da ja Archelaos, dem er, nach behaglichem aufenthalt an seinem hof (Athen. p. 345 d), im tode voranging, bereits im 5ten jahr nach Lysandros epoche starb.

tigkeit. Und wenn wir die erste arbeit Herodots mit upuren ihrer entstehung in Samos bezeichnet, ihre weitere gestaltung aber von den angelegenheiten Athens in den ersten der 80er elympiaden so bedingt finden werden, dass Herodot zur letztern zeit in unmittelbarer berührung mit dem mutterlande zu denken ist, so muss dann auch dies bestätigend auf den zeitansatz der thätigkeit in Samos als der vorausgegangenen zurückwirken.

#### 2. Was schrieb Herodot zuerst?

Als knabe soll Chörilos beständig zu Herodots füssen gesessen haben, als mann besang er episch den "sieg der Athener über die Perser". Es war der sieg über den perser Xerxes, was Herodot zu der zeit als Chörilos seiner unterweisung genoss, geschichtlich zu beschreiben begann. Dass diese abfassung oder der jetzige inhalt des 7ten bis 9ten buchs die erste arbeit Herodots unter den uns vorliegenden gewesen, hat mehrfache grunde für sich. Die annahme empfiehlt sich schon dadurch, dass der stoff der bedeutendste und neueste, wenn unsere bestimmung der hinkunft Herodots nach Samos richtig ist, nur um 10 jahre ihr vorausliegend, vielleicht noch gar nicht bearbeitet (während von den ältern geschichten das gegentheil nachweislich ist), gewiss noch nicht erschöpft war. Nun findet sich aber auch im 7ten bis 9ten buch eine erhebliche anzahl stellen, welche namen und sachen, die schon in den vordern büchern besprochen oder ausgeführt sind, ohne rückweisung oder bezug auf diese frühere besprechung, in der form des erstmaligen vorkommens geben, und wird umgekehrt in den vordern büchern vieles kurz genannt, zum theil mit dem teehnichen ausdruck, als wäre es schon bekannt oder beschrieben, was erst bei seiner wiederberührung in den letzten von beschreibung oder erklärung begleitet ist. Insofern setzen also die letzten die vordern sicht, diese aber die letzten als schon geschrieben voraus 4).

Die letzten bücher beziehen sich bei solchen wiederberührten dingen nicht auf die vorangehenden (obgleich in andern parthieen und in den letzten büchern selbst solche ausdrückliche bezüge auf das, was innerhalb ihrer schon vorgekommen, gar nicht selten sind), natürlich aus dem grunde, weil bei der niederschrift dieser stellen die jetzt vorhergehenden bücher woch nicht da waren. Die vordern bücher aber ver-

<sup>4)</sup> Nur als wenige beispiele für mehr vergleiche man VII, 85 (Sagartier) mit I, 125 e. VII, 106 (Atarneus) mit I, 160. IX, 32 (Hermotybier und Kalasirier) mit II, 164—168. VIII, 98 (beschreibung und mamensangabe des angareion) mit III, 126 (ohne weiteres: τοτὰ ἀγγα-ρήμον). VII 54 ("ein persisches schwert, was sie akinakes nennen") mit IV, 62 (ohne weiteres: "stählerner akinakes"). VII, 205 mit V, 41—48. IX, 75 mit VI, 92. Die rückweisung VII, 93 üher den ältern namen der Karer auf I, 171 werde ich im weiterfolgenden erklären.

verweisen auf diese letzten (V, 22 auf VIII, 187 ff.), weil die letzten früher geschrieben waren. Für diese frühere abfassung des herodotischen Xerxeskriegs entscheidet aun dessen zusammenhang mit dem proömion.

Das proömion (I, 1 ff.) gibt eine ansahl grischisch-epischer mythen als vorspiele des geschichtlichen kriegs in der ihnen geliehenen form von anführungen und urtheilen der Perser. Diese mythen reden von fehden zwischen Griechen und andern Asiaten (nicht Persern) in einer vorzeit, da die Perser noch lange nicht in Asien herrschten. War Herodots absicht von anfang als den ersten geschichtlichen beleidiger der Griechen nicht einen Perser, sondern wie wir es jetzt (I, 5 f.) lesen, den Lyder Krösos darzustellen, so war es unnöthig, die reibungen zwischen Asiaten und Griechen. die dem Lyder-angriff auf die letztern vorausgegangen, als persische angelegenheiten, die sie nicht waren, zu behandeln. Gleichwohl lässt Herodot in dieser einleitung die Perser urtheilen. nach beiderseits ungeahndeten raubstücken hätten durch den troischen krieg die Griechen den anfang der beleidigung gegen sie gemacht (1, 4), mit der erklärung: Asien und die inwohnenden barbarenvölker rechnen die Perser zu sich. Aber an diese beleidigung der Perser durch Troja's zerstörung knüpfen weder die zunächstliegenden Griechen-unterjochungen der Lyder-könige, noch die persische des Cyros an, welche letztere vielmehr durch die verwicklung der lonier in den aufstand des Paktyas veranlasst wird (1, 161 f.). Bei Xerxes hingegen tritt gleich anfangs diese persische anschauung hervor, die alles asiatische, wie lang es auch der perserherrschaft vorausliege, Persien zugeeignet. der ersten berathung sagt er (VII, 11 e.), er wolle erfahren. was ihm die Hellenen anthun können, "welche schon Peleps, meiner väter knecht so unterworfen hat, dass noch jetzt nach diesem ihrem unterwerfer leute und land benannt sind". der vorbereitung seines kriegs erinnert Herodot (VII, 20) an den troischen, und unterwegs, indem Xerxes (42 f.) auf der "burg des Priamos" der Ilischen Athena opfert und seine magier den helden grabspenden giessen (worauf nachts ein schrecken in das lager fällt), zeigt sich Xerxes hiermit jener "zerstörung der macht des Priamos" eingedenk, "seit welcher, nach dem proömion, die Perser immer, was hellenisch ist, für ihren feind angesehen". Auf das bestimmteste knüpft aber Herodot die erzählung vom ausgang des Xerxeskriegs an diesen in die vergangenheit zurückgreifenden anspruch der Perser.

Artayktes nämlich, der persische vogt von Sestos (VII, 33. 78 e.), hat sich von Xerxes bei dessen übergang nach Europa das reiche Heiligthum des Protesilaos zu Eläus unter dem vorwande schenken lassen (IX, 115), dass dieser tempel des helden, der mit gegen Troja gezogen, "das haus eines Hellenen sei, der im kriege gegen Xerxes' land den verdienten lohn gefunden". Dies haus

noge Xerxes ihm schenken, damit man sich's vergehen lasse, wider sein land zu ziehen". Dass aber, erklärt Herodot, Protexilass des königs land bekriegt, behauptete Artayktes in dem sinne, weil die Perser gans Asien für ihr und ihres jederzeitigen binigs eigenthem achten". Indem nun nach der sehmählichen heimficht des Xerxes und nach Sestos' ereberung Artayktes für diesen tempelraub von den siegreichen Athenern hingerichtet wird, se ist dies die strafe, mit welcher das schicksel jene perserannassung widerlegt, die Artayktes zum rechtsgrunde seines frevels nahm, und die Xerxes bei ankundigung seines kriegs zugesprochen und bei eröffnung desselben in der verwilligung an Artayktes angewendet hat. So achliesat sich Herodots Xerzeskrieg in seinem ende genau mit dem proëmion ausammen. Und da diesen zusammenhang die jetzt dazwischen liegenden bucher nicht aufnehmen und fortleiten, vielmehr diese enge verknüpfung durch die grosse zwischenmasse verdunkeln. ergibt sich, dass der wesentliche umfang und inhalt des 7ten bis 9ten bache ursprünglich die unmittelbare fortsetzung des proömion and mit diesem ein selbständig gerundetes ganze war.

# 3. Spuren, dass Herodot sein erstes (den Xerxes-krieg) in Samos geschrieben.

Da Herodot an seinem werke durch sein ganzes leben gearbeitet hat, fehlen auch in seinem Xerxeskriege die spuren seiser späteren epochen und seiner letzten hand nicht. Während de jüngsten dieser spuren in kleinen nachträgen bestehen, wie sie ehne änderungen leicht ananbringen waren, zeugen andere stellen für ein früheres tiefer eingreifendes umarbeiten unter athenischem einfluss. Gleichwohl ist noch merklich, dass er wesentliche partbieen des Xerxeskriegs, die in der erzählægsfolge, wie der geschichte selbst, zu den letzten gehören, unter dem einfluss seines verhältnisses zu Samos verfesst bat. Das verdienst der Samier um die letzte entscheidangsschlacht gegen die truppen des Xerxes bei Mykale, ihre schon vorher grossartig bethätigte hellenische gesinnung (IX, 99), ihre veranlassung des entschlusses zu dieser schlacht selbst, verbunden mit dem eintritt in den Hellenen bund zuerst unter allen loniern (IX, 90 f.), ihr antheil am kampfe nach möglichteit und bewegendes beispiel zum abfalle der lonier (IX, 103), and die erste stiftung des hellenischionischen seehundes auf ihrer insel (106) — ist alles bei unserm geschichtschreiber, wo nicht mit einer gunst, doch mit einer bestimmtheit erzählt, die er wohl ver aus den erinnerungen der Samier selbst schöpfen konute. Besonders redend aber ist die vorhergehende darstellung von der bedenklichkeit der Hellenenflotte. Die sechs männer aus Chios, welche dieselbe bereits im frühjahr gegen das ionische lager der Perser führen wollten, brachten nie (VIII, 182) nicht über Delos hinaus. "Denn vor allem weiterliegenden batten die Hellenen gross arg, aus unkunde der gegenden, und weil die meinung war, da wimmle alles von kriegsvolk; von Samos aher wussten sie nicht anders als dass es so weit läge wie die säulen des Herakles". Da die vorgebliche unkunde der gegenden durch viel ältere geschichten, die Herodot selbst später aufschrieb 5), widerlegt wird, und in der dem damaligen Hellenenvolk zugeschriebenen vorstellung von der gefährlichen entlegenheit von Samos die übertreibung auf der hand liegt, ist die annahme natürlich, dass einer der betheiligten Samier mit dieser lebhaftigkeit aus dem geschichtschreiber spreche. Denn war dem so, dann hatte um so entschiedener nur die wärme, gute vorbedeutung und entschlossene führung der Samier (IX, 91), die flotte vorwärts gebracht und war ihr verdienst um den sieg bei Mykale desto grösser.

In der erzählung der nächstvorhergehenden hauptschlacht bei Platää führt Herodot als abtheilung des lakedämonischen heeres eine Pitauatenschaar auf (deren ständischen begriff Thukydides 1, 20 nicht eimal anerkennt). Der streit ihres führers Amompharetos (IX. 53 ff.) mit den feldherren, dessen ausgang in die hauptschlacht selbst verläuft, ist ziemlich die ausgeführteste und lebendigste der dortigen scenen. Auch die auszeichnung dieses Pitanatenhauptmanns im kampfe selbst und sein heldengrab ist nicht vergessen (IX, 71. 85). Wenn uns nun Herodot an anderem orte (III, 55) sagt, dass er in Sparta als gast eines Pitanaten war, so erkennen wir die quelle dieser schilderung; und wenn er an derselben stelle angibt, dass und warum dieser sein wirth zu Pitana vor allen gästen die Samier ehrte, so dürfen wir wehl schliessen, dass Herodot selbst seiner gastfreundschaft darum genoss, weil er von Samos aus, mit Samiern oder empfohlen durch solche, nach Pitana kam. Zugleich belegt uns dies, dass der junge geschichtschreiber, sohald er in Samos die abfassung des Xerxeskriegs angefangen hatte, seine stoffsammlung durch ausflüge in's mutterland betrieb. Wir bätten das ohnehin voraussetzen müssen, weil er nur auf diesem wege, eine so umfassende erzählung, wie er sie beabsichtigte, schöpfen konnte. Da die hauptzüge seines gegenstandes den künftigen lesern allen, die besondern vielen verschiedenen aus naher erfahrung bekannt waren, musste er, um seiner darstellung das nöthige gewicht zu versprechen, sich in den betheiligten staaten selbst unterrichten. Er verschaffte sich also von anfang allmählig diejenige kenntniss der landschaften und städteverhältnisse griechenlands, wie sie sein Xerxeskrieg schliesslich in der ausgestaltung, wie er uns vorliegt, auf das reichlichste darthut. Für die schilderung hingegen der vorgänge auf persischer seite hatte er weder die gleiche controle der leser zu befahren, noch war eine reise in's innere des persischen reichs der nethwendige weg für seine kun-

<sup>5)</sup> V, 94 f. 99 f. 1, 69. 83. 111, 39. 48. 54. 59 e.

den. Eine selche nöthigt uns die ausführung der vorberathungen und träume des Xerxes eben so wenig vorauszusetzen, als die beschreibung des weges, auf dem der könig sein heer herangeführt, welche nur von Phrygien an (VII, 26 f.) lokalschilderungen enthält. Im gegentheil, da Herodot die reitbotenpost, deren stationen an den hauptstrassen des persischen reichs auf abstände von wenigen meilen vertheilt waren, in seinem Xerxeskriege VIII, 98 nach anderer zeugniss ( $\lambda \acute{s}\gamma o \nu \sigma \iota \ \gamma \acute{a}\varrho$ ) beschreibt, folgt, dass er damals diese strassen noch nicht bereis't hatte. Soweit für die geschichte vom heer des Xerxes die besondern erinnerungen in Herodots beimath nicht reichteu<sup>6</sup>), konnte er sich über gar manches in Samos und in der nähe von Samos belehren. Zn geschweigen der älteren verwicklungen von Samos mit den Persern und des umstandes, dass der Perserzug unter Darios gegen Hellas von Samos ausgegangen (VI, 95), und abgesehen von errinnerungen persischer tracht und weise, die sich an des Mandrokles weih-gemälde im Heräon (IV, 88) oder den umgang mit einzelnen persischen leuten in Samos (IV, 43 e.) knüpfen konnten, so hatten die Samier den zug der flotte des Xerxes and ihre schlachten mit auszeichnung mitgemacht (VIII, 85). Das völker- und führer-verzeichniss aber vom landheere des Xerxes mochte Herodot, wo nicht durch einen landsmann, einen karischen dolmetscher von der kanzlei eines satrapen (vgl. VIII, 133) oder einen karischen offizier in persischem dienst (vgl. LX, 107), wohl etwa von den söhnen des Themistokles verschafft bekommen. Diese sassen ja in der nächsten nachbarschaft des samischen Anäa zu Magnesia am Mäandros (Thukyd. I, 138. Pausan. I, 26, 4). Da ihr grosser vater nur 1 oder 2 jahre todt war, als Herodot nach Samos kam, da er mit allem persischen sich gründlich bekannt gemacht (Thukyd. I, 138), unmittelbar aber vor seinem tode die leitung des persischen beerwesens hatte 7), befanden sich gewiss verschiedene heerlisten in seinem nachlasse. Seben wir nun im Xerxeskriege des Heredet, wie der geschichtschreiber auf allen stationen dieses heereszugs vom Hellespont bis nach Athen die umstände und ortsanekdoten des ungeheuren ereignisses einsammelte, so ist um so weniger zu denken, dass er die erkundigung bei der familie des griechischen haupthelden dieses krieges unterlassen haben sollte, deren wohnsitz seiner heimath so ungleich näher, und der insel, wo er anfing, geschichte zu schreiben, so benachbart war, dass hier die anknüpfung und ein fortgesetzter verkehr mit derselben gar keine schwierigkeit haben konnte 8).

<sup>6)</sup> Halikarnasser und Karer auf persischer seite VII, 98 f. vgl. 195.
VIII, 68. 87 f. 101 ff. 131 f 136 e. S. auch VIII, 104. IX, 107.
7) Thuk. I, 138. Plut. Them. 31. Kim. 18. Diod. 11, 58. Val. Max.
5, 6. Aristoph. Ritt. 48 m. Schol.

<sup>8)</sup> Insofern Samos damals als bündnerin Athens eigentlich im Philologus. X. Jahrg. 1.

Herodot erscheint ja auch in seinem Xerxeskriege bekannt genug mit allem, was Themistokles erdacht und erwogen, gesprochen und gethan. Um sodann mit Athen, welches für eine schilderung dieses kriegs eben so wichtig unter den städten war. wie unter den helden Themistokles, den geschichtschreiber in verbindung zu bringen, war Samos ein trefflicher vermittlungsort, da es, wie um die erste stiftung des seebundes, so um den entschiedenen übergang der hegemonie auf Athen (Plut. Aristid. 23) vorzüglich verdient, zu jener zeit (neben Chios etwa) die am besten angeschene unter den bündnerstädten der Athener sein musste. Diese umstände also vereinigen sich gut mit der überlieferung vom eintritt Herodots in seinen beruf gerade zu Samos, während zur bestätigung derselben die oben bemerkten züge in seinem ersten werke dienen, die unter seinen auffassungen der vorgänge bei Mykale und des einen bei Platää den zusammenbang des geschichtschreibers mit Samos wahrnehmen lassen.

### 4. Rückkehr von Samos mit Panyasis.

Von Panyasis gibt Suidas an, dass ihn Lygdamis um's leben brachte, von Herodot, dass er von Samos zum sturze des Lygdamis zurückkam. Nachdem wir nicht ohne grund angenommen haben, Herodot sei gleichzeitig mit Panyasis nach Samos gewichen, fassen wir diese abgerissenen notizen am natürlichsten so, dass bei ebenfalls gleichzeitiger heimkehr beider vertriebenen mit einer gegenpartei, die den Lygdamis angriff, Panyasis im anfange des aufstandes fiel, in dessen fortschritt unter Herodots theilnahme Lygdamis ausgetrieben wurde.

Ueber den zeitpunkt, wann dies geschah, schweigt die überlieferung. Da uns aber einzelne anführungen und die ganze haltung des herodotischen Xerxeskriegs wahrscheinlich machen werden, dass derselbe in Athen im anfange der 80er olympiaden ausgearbeitet wurde, und da Herodot, ehe er Halikarnass zum zweitenmale verliess, doch wohl (wie auch bei Suidas angenommen ist) erst eine zeit lang der wiedererrungenen heimath und seines besitzes darin genossen haben wird, so können wir die rückkehr kaum später als um's ende der 79sten olymp. setzen. Früher ist sie anch nicht anzunehmen, als nach sieben oder acht-

kriegstande mit Persien war, ist erstlich zu erinnern, dass in den jahren, worin wir den aufenthalt Herodots in Samos setzen, der krieg in diesen gegenden, so viel wir wissen, nicht fortgeführt wurde, vornehmlich aber zu beachten, dass die Perser durchaus geneigt blieben, den friedensverkehr mit den ihnen entzogenen küsten – und insel-städten (auf deren angehörigkeit sie nicht verzichteten: Herod. VI, 42. Thuk. VII, 5) und in denselben freundliche verbindungen mit einzelnen zu unterhalten. S. Plut. Themist. 26. 32. Perikl. 26. Thuk. III, 34. V, 1. Müller Dorier I, s. 186. Dahlmann forschungen II, 1 s. 63. Krüger comment, de Thuc. hist. parte postr. p. 339. 344. 353 und studien I s. 94 f.

jährigem aufenthalte zu Sames. Auf selche dauer desselben führte das oben (1) beigebrachte.

Larcher u. a. setzen den ted des Panyasis an's ende der 80sten olympiade, neuere noch später, und wieder geraume zeit spater den sturz des Lygdamis. Das letztere thun sie darum, weil sie die ermordung des Panyasis nicht mit Herodots beimkehr, sondern, als ursache, mit seiner entweichung aus der vaterstadt verknüpfen; da denn freilich der sturs des Lygdamie, den Herodot betrieben haben soll, um eben so viel jahre später felgen muss als man ihn auf Samos zubringen lässt. Diese seffassung streitet nicht mit der überlieferung, folgt aber auch nicht nothwendig aus ihr. Die überlieferung sagt nur, "wegen des Lygdamis" habe Herodot Halikarnass verlassen; nicht, wegen der ermordung seines oheims. Eben so wenig sagt sie, wann und warum Panyasis ermordet, oder unter welchen umständen Lygdamis durch den heimkehrenden Herodot ausgetrieben worden. Unsere andre verknüpfung verträgt sich also eben so gut mit der überlieferung. Es nöthigt auch nichts zu jenem vergleichungsweise späteren ansatze schon der flucht Herodots and der gewaltthat des Lygdamis. Diesen hat man blos darum wahrscheinlich gefunden, weil man erstlich den Herodot nach einem zengniss, dessen unzuverlässigkeit mein früherer aufsatz verstellig macht, für später geboren hielt als die andern zeug-nisse ergeben; sodann auch für die berrschaft des Lygdamis cine spätere antrittszeit passend erachtete. Da Artemisia, die berrin von Halikarnass in Herodots erster jugend, keinenfalls our 479 gestorben sein kann, und ihr (nach Suidas) Pisindelis ihr sohn folgte, erst diesem aber sein sohn Lygdamis: so schiesen einige und zwanzig jahre nach dem zeitpunkt, in welchem Artemisia noch am leben war, eine mässige zwischenfrist für des herankommen ihres enkels zur regierungsfähigkeit. Ich will nicht geltend machen, wie wenig zuverlässig Suidas in solchen genealogieen ist, der z. b. gleich jene Artemisia aus der zeit der Perserkriege in seinem artikel "Pigres" als des Mausolos gemahlin bezeichnet, also mit der über 100 jahre spätern königis verwechselt. Nach der sitte der gleichnamigkeit von enkeln mit grossvätern könnte man eher wahrscheinlich finden, dass Lygdamis der sohn, als der enkel Artemisiens gewesen, da ihr vater Lygdamis hiess (VII, 99); und Pisiadelis möchte dann immerhin ihr älterer sohn, etwa nach ihres gatten und vorgängers vater benanut, gewesen sein. Allein es sei, wie wir es bei Suidas lesen. Pisindelis sei der sohn der Artemisia, der nach Herodot im j. 480 bereits ein junger mann und (wie der zusam-menbang der stelle gibt) in kriegsfähigem alter gewesen. Bei dem frühen heirathen der Asiaten kann er daher schon damals einen sechsjährigen sobn, Lygdamis, gehabt haben, und dieser war dann in dem j. 468, in welchem wir vor ihm den Panyasis

und Herodot nach Samos weichen lassen, 18 jahre alt. Es ist von seinem vater nichts bekannt, was dessen leben über die mannesjahre hinaus — von ihm selbst nichts, was ein reiferes alter bei seinem herrschaftsantritt bewiese. Wir sind also auch von dieser seite nicht behindert, die flucht unserer Halikarnasser nach Samos in die epoche, für die es anhaltspunkte gab, und die heimkehr innerhalb der zeitgrenze zu setzen, auf die uns die zeichen vom darauf folgenden verweilen Herodots in Athen beschränken.

Ward nun Lygdamis zu ende der 79sten olympias von der partei gestürzt, die ihm vor acht jahren hatte weichen müssen, so trifft sein sturz zusammen mit der rückkehr der attischen kriegsflotten in dies meerbecken (C. 1. p. 292), welches sie vor acht jahren verlassen hatten, wo sie sich gegen Thases wenden mussten und an den thrakischen küsten beschäftigung fanden. Vom einfluss der athenischen seeherrschaft muss Halikarnass bereits in jener früheren zeit als Themistokles im benachbarten Rhodos schaltete (Plut. Them. 21), berührt und seitdem besteuert worden sein. Den dynasten von Halikarnass waren aber jedenfalls die Perser wegen alter verbindung mit ihnen und nach allgemeiner maxime günstiger als die Athener. Um so gewisser war die den dynasten widerstrebende bürger-partei für gänzliche lossagung von Persien, um gestützt auf die bundesseemacht sich der gewalthaber zu entledigen, nach dem früheren beispiele der Chier (VIII, 132) und der Samier (IX, 90). Als 469 Cimon aus dem busen bei Halikarnass auslaufend den grossen sieg am Eurymedon erfocht, mochte sich in Halikarnass diese partei zum offveren hervortritt ermuthigt fühlen, und der machthaber sich möglichst geschmeidig zeigen, dafür aber nach entfernung der attischen geschwader desto heftiger gegen jene losbrechen und einen theil der partei, darunter Panyasis und Herodot, zur flucht nöthigen. 460 aber mag eine der attischen flotten, die in dienem jahr in Cypros, in Phonike, in Aegypten fochten, bei Halikarnass die heimkehrenden unterstützt haben. Panyasis, da er seher war, (teratoskopos, wie es bei Suidas heisst), stand wahrscheinlich als aneifernder prophet in den reihen dieser gegner des Lygdamis und fiel als ein opfer der wiewohl vergeblichen rache des machthabers; wie denn von politischen rollen der seher und von der rache, der sie ausgesetzt waren, sich mehr beispiele in Herodots geschichten finden (VI, 83. IX, 87) 9).

<sup>9)</sup> Fabricius vermuthet, Suidas habe durch irrthum die eigenschaft das teraskopos auf den halikarnassischen epiker übergetragen von einem jüngeren Panyasis, dessen zwei bücher über traumdeutung Artemidor (I, 66. 11, 35) citirt. Allein diese bücher können gar wohl den namen des Panyasis ebendarum geführt haben, weil der epische dichter auch als zeichendeuter berühmt war; wie wir häufig fach zehristen von späterer arbeit berühmten fachmännern zugetheilt finden, das späte physikomy-

Dass Herodet, der als geschichtschreiber so sehr die attische partei hielt, sie verber praktisch in seiner vaterstadt gehalten, ist glaublich. Und für Panyasis kann man eine andeutung solcher gesinnung derin finden, dass er, der epiker derischen stammes und sänger des derischen beldeu Herakles, ein zweites episches gedicht Ionika verfasst hat, welches in 7 gesängen die anpflanzung Ioniens von Atben aus unter führung des athenischen königsohnes darstellte, den hauptrechtstitel der Athener für ihren anspruch auf die hegemonie Ioniens (IX, 106 vgl. 97. VII, 9. 51. VIII, 22).

Ich habe diese von der überlieferung nur unbestimmt angelegten vorstellungen insoweit ausgeführt, als dadurch die momente verknüpft werden, die uns den anschluss Herodots in seiner entwicklungszeit an seinen berühmten oheim andeuten. Wer dafür halten will, dass Panyasis einige jahre später geendet, Herodot später nach Samos gekommen oder länger dort gelebt, und der aufstand, an dem er sich, um des oheims tod zu rächen betheiligt, etwa ol. 82, 4 stattgefunden, nachdem bereits Herodot von Samos aus das mutterland, vornehmlich Athen fleissig besucht - der kann mit dem positiv gegebenen auch auskommen. Aber auch er muss zugeben, dass der geschichtschreiber in seinen ersten verbindungen, wo nicht der genosse, doch der nachfolger, und in seiner politischen rolle der erbe seines obeims gewesen. Nur glaube für dies spätersetzen der ereignisse niemand eine stütze darin zu finden, dass bei Suidas von Herodots rackkehr aus Samos nach der heimath gleich zu seiner wanderung nach Thurii mit der wendung fortgegangen wird: "weil er sich aber hernach von seinen mitbürgern beneidet sah, zog er in's Thurische, als es die Athener anpflanzten, freiwillig hinnber." Dies "hernach" (vorsgor) ist unbestimmt genug. Der "neid der mitbürger" hat die angeblich thurische grabschrift für Herodot (Steph. v. Θούριος) zur quelle, welche, weil sie den entschiedenen charakter eines gelehrten epigramms hat, ihre erklärung des vaterlandswechsels aus der überall den trefflichen sich anhängenden misgunst eher einem poetischen gemeinplatz als einer näheren kunde von Herodots leben verdankt. Und die kurze anknüpfung dieser auswanderung an die beimkehr bei Suidas ist um so unzuverlässiger, weil des aufenthalts in Athen, den Herodets werk am stärksten - und der nördlichen und südlichen reisen, die es aufs deutlichste bezeugt, mit keiner sylbe von dem lexikegraphen gedacht wird. Denn auch nach dem umzug nach Thurii wird nur noch der tod erwähnt. Nach allem bleibt wahr-

thologische buch dem Herakleitos, dem Skylax einen jüngeren periplus, ärztliche schristen dem Hippokrates, ein allerlei-weisheits-buch dem Hippias von Elis (Lobeck Aglaoph. p. 336), tugendsprüche den Sokrati-kern u. s. w. Die verbindung der ependichtung und teratoskopie kommt anch soust vor (vgl. Suidas: Antiphon).

scheinlicher, dass Heredot den politischen kampf in seiner geburtstadt eor dem zeitraum durchgemacht, wo er in jener lebhaften, sympathie mit Athen und seinen zeithewegungen erscheint, welche hernach mehr und mehr gegen den unbefangenen sinn des wandergastes der völker und die behagliche weltbeschanung zurücktrat.

## 5. Einfluss des Panyasis auf Herodot: dichterkenntniss, vorbestimmungsglauben.

Die zusammenfassung der andeutungen für Herodots dauernde anschliessung an seinen oheim in seinen entwicklungsjahren steht in einem verhältniss gegenseitiger bestätigung mit der wahrnahme von richtungen und neigungen des geschichtschreibers, die sich am natürlichsten vom einflusse des dichters und propheten auf

seine bildung herleiten.

In beiläufigen erwähnungen zeigt Herodot eine ausgebreitete kenntniss von dichtern und gedichten. Ein iambisches gedicht des Archilochos führt er I, 12, ein elegisches von Solon V, 113, ein lied von Alkäos V, 95, eines der Sappho II, 135 an; wie er sich auch mit der familiengeschichte dieser "sangmeisterin" (μουσοποιός), und den umständen des fabelerzählers Aesopos (II, 134) bekannt zeigt, und des Anakreon III, 121 gedenkt. Er erkennt die alte klage-melodie des Linos bei verschiedenen völkern wieder II, 79, führt die auf Delos gesungenen hymnen, die in Ionien und auf den inseln verbreitet seien, auf den lykischen Apollonsänger Olen IV, 35 zurück, erinnert an die tragischen chöre Sikyons und den wechsel ihres inhalts V, 67, bezeichnet den Arion als erfinder des chorischen dithyrambos I, 23, und gibt III, 131 die epoche an, in welcher Argos den ersten ruhm in der musik gehabt; wobei man mit an den zweiten förderer des chordithyrambos, Lasos von Hermione denken kann, den er VII, 6 in anderem zusammenhang mit namen erwähnt. Die nachher grössten meister der chorlyrik, die schon in seine zeit reichen, berührt er auch, den Simonides V, 102 mit bezug auf den bestimmten gegenstand eines siegesgesanges, den Pindaros III, 38 mit anwendung einer sentenz desselben. Was er vom attischen tragiker Phrynichos VI, 20 erzählt, gehört dort zur geschichte; von Aeschylos aber hebt er II, 156 eine götter-verknüpfung hervor. Da er über diese bemerkt, sie finde sich unter den dichtern früheren geschlechts bei Aeschylos allein, musste er sich einer umfassenden belesenheit in den älteren dichtern bewusst sein, und da die einschränkung andeutet, bei neueren dichtern komme diese verknüpfung mehr vor, war er in diesen ebenfalls zu hause.

Wie Herodot die dichter nicht blos kannte, sondern in sich aufnahm, lassen auch stellen bemerken, wo er dichter-sentenzen

wiedergibt. Man vergleiche VII, 16: κατάπες την πάρτων χρησιματάτην ανθρώποισι θάλασσαν πνεύματα φασί ανίμων έμπίπτοντα ού περιοράν φύσει τη έαυτης χρησθαι mit Solons bekanntem distichen: 'Εξ ανέμων δε θάλασσα ταράσσεται. ην δε τις αυτήν Μή ung, navror egei dixaiorary. Und VII, 152 - el navrec arθρωποι τὰ οἰκήϊα κακὰ ές μέσον συνενείκαιεν, άλλάξασθαι βουλόμου τοισι πλησίοισι, έγκύψαντες αν ές τα τών πέλας κακά, άσπαcios exacros avror unoperciaro onico rà ecercixarro mit Val. Max. VII, 2 ext. 2: Aiebat Solon, si in unum locum cuncti mala sea contulissent, futurum ut propria deportare domum, quam ex communi miseriarum acervo portionem suam ferre mallent.

Nicht gemein ist besonders Herodots vertrautheit mit dem epes, mit Homer 10), Hesiod 11), dem kyklos 12) und den epischen genealogieen 15), so wie mit der jüngeren theologischen red liturgischen epik 14).

Die bestimmte ansicht des geschichtschreibers über das seitalter des Homer und Hesiod (11, 53) mit der erklärung, dass er die für älter ausgegebenen dichter für jünger als sie halte, sein setivirtes urtheil, dass die Kypria, die gemeinhin noch lange den Homer beigelegt wurden, nicht von ihm herrühren (11, 117), med der ähnliche zweifel über die epigonen (IV, 32) geben uns die frühste spur einer kritik des epos, die erst viel später von der griechischen gelehrsamkeit wieder aufgenommen wurde. Frühreitig die neigung Herodots zur dichter-lesung anzuregen und nahren, war das vorbild des obeims und seine theilnahme gesignet. Von demselben konnte ibm die anleitung zu einem taterscheidenden auffassen der epik um so natürlicher kommen. da Panyasis, als wiedererwecker des damals bereits zurückgetretenen heroischen epos, wie er ja ausdrücklich bezeichnet wird, sich nothwendig dem vergleichenden studium der älteren epen batte unterziehen müssen.

Was uns ausserdem als beruf des Panyasis genannt wird: de vorzeichenkunde, finden wir durch die ganze anschauungsweise Herodots hindurchgebreitet. Seine geschichten sind voll von

<sup>10)</sup> Homer, schöpfer der götter-charaktere II, 53. Vgl. II, 23 u. III, 115. Ilias: Díomed. arist. II, 116. Katalog: VII, 161. IX, 116. Odymee: II, 116 f. IV, 29.

<sup>11)</sup> Hesiod, Theog. II, 53. Werke u. t. II, 82. Melampodie: IX, 34. II, 49. VII, 91. III, 91. (Hyperboreer IV, 32.)
12) Kypria VII, 191 e. II, 117. 120. (II. u. Pers. I, 155: ec el rec πατίρα αποκτείνας των παίδων αύτου φείσαιτο 💳 Νήπιος ος πατέρα κτείνας zuidus zaraliine...) Nosten VII, 91 e. 90. Thebais V, 67. Oedipodie, Epigonen V, 60 f. IV, 32.

<sup>13)</sup> Minyer I, 2. VII. 58. 193. 197. IV, 179. 147 ff. VI, 52. 138 e. Persiden und Herakliden II, 91. 98. 43. 145. VIII, 43 e. IX, 26. VI, 52. 55. VII, 204. VIII, 131.

<sup>14)</sup> II, 53. 156. 81. 123. IV, 95. 13 f. VII, 6. VI, 98. VIII, 20. 77. % IX, 43. V, 43. 90. 93. VI, 57. VIII, 141. IV, 178. VIII. 62.

schicksalsvorbedeutungen. Da slud von naturzeichen günstige 15), schreckhafte 16), von unfällen vorausmahnende 17), abmahnende 18), heimsuchende plagen über einzelne 19), über stämme und länder 20), und werden schicksalswendungen vorangezeigt durch ungewöhnliches auftreten von thieren 21), durch widernatürliche, monstrese geburten <sup>22</sup>), und andere wunderbare vorkommnisse an natürli-chen <sup>25</sup>) und an heiligen dingen <sup>24</sup>). Da sind träume bedeutend für einzelne 25), vorzüglich aber für dynastieen 26). Da sind worte und namen schicksalslosungen, die es zu verstehen und zu ergreifen gilt oder mit welchen man unwilkührlich sich verreden kann 27). Da finden wir erklärende auslegungen der Telmessier von vorzeichen 28), der magier von zeichen und träumen 29), und die angabe von der methode der Aegypter (11, 82).

Herodot ist auch mit den geschlechtern der griechischen opferseher und den merkwürdigen lebensumständen einer anzahl solcher bekannt 50). In den ägyptischen geschichten erwähnt er yieler weissagungen 51) und der dortigen orakelbeiligthümer 52). Er weiss von den weissagungsarten der Libyer und der Skythen 35), von einem orakel der Chalyber, dem thrakischen der Besser, dem lykischen zu Patara 34). Von griechischen gedenkt er der schätze und sprüche des seiner heimath nächsten Branchiden-orakels 35), aber auch der am ort vernommenen legenden des abgelegensten, des dodonäischen 56), kennt das thesprotische todtenorakel (V, 92), die weihgeschenke und bedingungen des

15) III, 76. 86. V, 114.

16) I, 74. VIII, 37. IX, 10. VII. 42. 43. VI, 98. 134. VIII, 64. Vgl. 16) 1, 74. VIII, 37. IA, 10. VII. 42. 43. VI, 80. 134. VIII, 64. III, 10. IV, 28. 17) IV, 79. VI, 27. 18) I, 174. II, 175. 19) I, 19. III, 149. 20) IV, 149. 151. VI, 139. VII, 134. 169. VIII, 129. IX, 93. 21) I, 78. VII, 125. 22) III, 153. VII, 57. I, 84. 23) I, 59. VIII; 137. IX, 120. 24) VI, 82. 86. VIII, 41. 55. 37. 65. IX, 100. 25) III 149. VI. 118.

25) III, 149. VI, 118. 26) I, 34, 107 f. 120. 209. III, 30. VII, 12—18. II, 139. 141. III,

124. V, 55. VI, 107. 131.
27) I, 165 vgl. 167. III, 64. VI, 50. V, 1. 98. VII, 180. IX, 91. III, 153. VI, 139 f. VII, 137. VIII, 114 mit IX, 64.
28) I, 78. 84.

29) VII, 19. 37. I, 107. 120.

30) III, 132. V, 44. IX, 33. 37. 38. VI, 83. VII, 219 f. VIII, 27. IX, 92 ff.

31) II, 133. 139. 141. 147. 151 f. 158 vgl. 18. 111. 174.

32) II, 54 (42). 83. 152. 155. IV, 181. 33) II, 172. IV, 67. 34) VII, 76. 111. I, 182.

35) I, 46. 92. 457 f. II, 159. V, 36. VI, 19.

36) 1, 46. 11, 52. 54 f. IX, 93.

traumorakels von Amphieraos 57), das unterirdische des Trephosies (1, 46. VIII, 134), die apollinischen in Theben, auf dem Pteen, zn Aba 58), und von Delphi die örtlichkeit, die weihgeschenke nach standplätzen 59), so wie propheten, prophetinnen md berähmte männer Delphi'a 40).

Freilich gehörte das orakelwesen bei den alten dergestalt zum leben der staaten und der einzelnen, dass im gesichtskreis jedes praktischen treibens und jeder erinnerung vergangener geschichten weissagestätten, zeichen und sprüche lagen. Keineswegs aber war es die sache eines jeden, so von allen arten reglaubter mahnungen und so vielen vermeintlichen thatsachen eines ausgedehnten schicksalswitzes kunde zu sammeln, sich in so weitem umkreis von den orakeln und wahrsagungsweisen des inlandes und auslandes kenntniss zu verschaffen, oder in Dodona und in Pytho zu verweilen, dort, um sich mit angehörigen des heiligthums über ihre vorstellungen vom herkommen des götterglaubens und vom zusammenhang ihres dienstes mit dem des libyschen und des thebischen Ammon zu besprechen, bier, um die denkmale der orakelbefrager alter und neuer zeit und erinnerungen der Delphier sich aufzuzeichnen. Man sieht auch ziemlich, dass Herodot an solche orte und in solche gespräche schon anderweitig erworbene vorstellungen und überlieferungen mitbrachte, und schwerlich die Delphier selbst von all den sprüchen zum theil sehr alter zeit, und mit denselben verknüpften sagen, wie sie Herodot gibt, das bereite gedächtniss hatten. Denn an 60 pythische sprüche enthalten seine bücher, darunter zwanzig wörtlich in der versform gegebene.

Noch minder allgemeinzugänglich waren die episch geformten weissagungen mythischer und geschichtlicher spruchkünder (chresmologen); wie solcher epischen sprüche Herodot von dem altböotischen sagenkönig Laios (V, 43) und den mythischen propheten Bakis und Musäos (VIII, 96) kennt, und als einen verwahrer der Laios-sprüche den Antichares von Eleon (im zweiten geschlecht vor Herodot), als einen ordner der epen des Musäos (VII, 6) den Onomakritos aus Athen (im letzten geschlecht vor Herodot) erwähnt. Diese spruchsammlungen gingen auf das schicksal der stämme und völker, oder wurden darauf bezogen. Misdeutungen (IX, 42 f.) und fälschungen (VII, 6) im einzelnen zugebend, erklärt sich Herodot im allgemeinen für ihre glaubwürdigkeit, namentlich ihre voraussage von hauptzügen der Perserkriege (VII, 6. VIII, 96. IX, 43), führt aus Bakis dreimal (VIII,

<sup>37)</sup> I, 46. 49. 52. 92. 38) I, 92. VIII, 134. 135. I, 46. VIII, 27. 33. 134. 39) I, 14. 25. 31 e. 50 f. 92. II, 135. III, 57. IV, 162. VIII, 27 121. 122. IX, 81.

<sup>40)</sup> VIII, 37. VII, 140. 141. 149. VI, 66. V, 62. 72 e. S. a 20. 51.

20. 77. IX, 48) stellen au, die eingetroffen, und schreibt sprüche gleichen bezugs auch dem Musäos zu, die er vielleicht nur deswegen nicht ebenfalls hersetzt, weil er der unzuverlässigkeit jenes bearbeiters der Musäos-epen selbst gedacht hat. Vielleicht ist jedoch der VI, 98 angeführte spruchvers über Delos, "der da geschrieben war", aus Musäos. Ausserdem theilt er von einem alten athenischen chresmologen Lysistratos (VIII, 96) einen spruch in epischem verse mit, der beim seesieg über die Perser in erfüllung gegangen. Ein vierter geschichtlicher chresmolog, den er nennt, und von ihm einen glückswink an Peisistratos, wie er aus prophetischer eingebung in epischer form ihn ausgesprochen. 1, 62 wiedergibt, ist der Akarnane Amphilytos. Uebrigens werden auch beziehungen der spruchlieder dieser gattung, die in den zeiten vor den Perserkriegen gesammelt und von mächtigen verwahrt werden (V, 90), auf die kämpfe der Griechen untereinander in der periode nach den Perserkriegen (V, 93) und in ferneren tagen (VIII, 141) von Herodot erwähnt 1).

Es geht aus diesen stellen hervor, dass machthaber in dem besitz und der geheimhaltung solcher weissagenden epen ihren vortheil sahen, und dass die chresmologen, die sich den fürsten gelegentlich oder auch bleibend anschlossen, aus der zusammenstellung, auslegung und prophetischen weiterdichtung der erblich oder berufsmässig überkommenen sprüche ihr gewerbe machten. Wahrscheinlich bedurfte es also besonderer verbindungen, um in dem umfange mit dem inhalt verschiedener solcher sammlungen bekannt zu werden, wie wir es bei Herodot finden. Seine vermittlung mit solcher kenntniss und mit trägern derselben finde ich in dem verwandten berufe seines oheims.

Der teratoskopos, wie Suidas den Panyasis nennt, wird weder bei den alten folgerichtig von dem mantis und dessen sonstigen arten unterschieden, noch lassen beziehungsweise scheinbare unterscheidungen sich durchführen 42). Dass zwischen den zweigen der zukunftdeutung verschiedene combinationen und ein ineinanderschweifen der mittel und übung stattfand, liegt in der natur der sache. Da sowohl die götter-orakel als die propheten-chresmen mitunter die künftigen thatsächlichen voranzeigen von kämpfen und gefahren, die sie weissagten, in der form der terata oder phasmata angaben 45), musste sich schon darum der

<sup>41)</sup> Vgl. auch Pausan. III, 11 e. II, 21. 4. Diog. Laert. 1, 115 f. Suidas Ἐπιμενίδειον δέρμα.

<sup>42)</sup> S. Hermann lehrb. d. gottesdienstl. alterth. d. Gr. S. 37 u. 38. Zu der bemerkung S. 38 anm. 23, dass es für die beschäftigung der lamiden mit eingeweideschau nur schwache beweise gebe, ist Herodot IX, 33 zu vergleichen, wo der lamide Tisamenos eingeweideschau übt. Wiederum gibt sich IX, 95 (vgl. 94 e.) ein opferseber und eingeweideschauer für den sohn und schüler eines blinden aus, dem Apoll die weissagung in's herz gepflanzt.

seichendeuter um erakelsprüche und chresmen bekümmern. Da man über vorgekommene zeichen sehr häufig die erklärung eines getter-orakels einholte und erhielt, hatte an solchen sprüchen der zeichendeuter vorgänge seiner auslegung für gleiche und ähnliche fälle, die zu beachten, zu sammeln er nicht versäumen mochte. Ben so natürlich ergab in bezug auf die vorstellungen und auslegungen sich hin . und berentlehnung und verwandschaft in der symbolik zwischen den aus der wirklichkeit aufgegriffenen zeichen, den für weissagend gehaltenen traumbildern und den bildlichen einkleidungen von orakelsprüchen 44). Wie daher unter den begriff des chresmologen neben dem begeisterten spruchsingen und dem verwalten alter prophetenlieder auch das auslegen von orakelsprüchen fiel (VII, 143), so hatte gewiss ein zeichendeuter, der sich auszeichnen wollte, gleichfalls kunde von götterweissagungen und prophetenliedern und gerne verbindung mit orakeln und propheten; zumal wenn er zugleich, wie Panyasis, epischer dichter (deren sich manche heiligthümer zur abfassung ihrer orakel bedienten) 45) und gelehrter epiker war.

Nach diesen gesichtspunkten lassen sich bei Herodot gewisse formen und gewisse stoffe unterscheiden, deren aneigung vom antheil des Panyasis an seiner bildung und von den berufsverbältnissen desselben theils unmittelbar, theils mittelbar herrühren dürfte.

# 6. Chresmologische gedichte als grundlagen von erzählungen Herodots.

Binige erzählungen Herodots, obwohl sie sich an geschichtliche personen und ereignisse knüpfen, verrathen doch in hauptzügen poetische zubereitung und im ganzen die tendenz der verberrlichung des orakels. Sie enthalten sprüche in der epischen form, die durch ihr genaues verhältniss zu dieser tendenz ebenfalls auf die nachhülfe der poesie zurückdeuten.

1) Die geschichte des Krösos, angelegt auf die gefahr menschlichen glücks und vergeblichkeit des sicherungsbestrebens, enthält drei epische pythiasprüche. Der erste (1, 47) bewährt bei einer ganz besonderen erprobung die allwissenheit des orakels, die er mit voller emphase ausspricht. Der zweite (1, 55) ist ein musterstück der doppelsinnigen orakelsprache, die das eistretende gegentheil dessen, was sie vorauszusagen scheint, einschließt. Der dritte (1, 85) enthält die andeutung der katastrophe des Krösos in der voraussage des dabei eintretenden wunders. Den ganzen apolog krönt (1, 91) die geforderte recht-

<sup>44)</sup> Maulthier: III, 153. I, 55. Löwe: I, 84. VII, 180 e. V, 56. VI, 131. V, 92. 2. Brot im ofen VIII, 137. V, 92. 6 g. e. Vgl. IV, 163 f. 45) Hermann a. o. S. 40 anm. 28.

fertigung des orakelgottes, der des Kröses fall zwei jahre aufgehalten, ihn aus dem feuer gerettet, das unvermeigliche aber ihm treffend geweissagt zu haben erklärt und ihn zum eingesteben seiner blindheit nöthigt.

Wenn auch niemand das ganze für baare geschichte erkennen wird, könnte man etwa den versuch machen, die ächtheitder pythiasprüche zu retten. Zur erklärung des ersten könnte man sagen, die Delphier hätten ja wohl davon unterrichtet sein können, dass der um voraussicht so bemühte Krösos die schildkröten - weissagung (vgl. Eurip. Elektr. v. 887 ff.) sehr häufig anwende. Für den zweiten spruch müsste man annehmen, das orakel habe durch den maulthier-könig den unwahrscheinlichen fall ausdrücken wollen; für den dritten voraussetzen, es sei bloss auf beruhigung des königs über die stummheit seines sohnes bei dem vorgeben abgesehen gewesen, dass der tag an dem er sprechen würde, unglücklich sein müsste. Denn die überzeugung, dass der stumme nicht sprechen werde, sei natürlich gewesen; und dass er wirklich am unglückstage des Krösos die sprache gewonnen, erst hinterher erfunden worden. Es ist aber, dass Krösos durch eine erstmalige erprobung des orakels den ersten dieser sprüche veranlasst, schon darum nicht wahrscheinlich, weil seine vorfahren sich bereits des delphischen orakels bedienten (I, 25 vgl. 13). Dem zweiten spruch liegen bestimmte vorstellungen zu grunde, welche erstlich die art wie das geweissagte eintrat, schon vor sich haben, zweitens eine tradition über Kyros voraussetzen, die sich wohl erst nach seinem tode gebildet hat. Für das erste würde sich eine blosse meinung, dass irgend ein wahrscheinlicher oder unwahrscheinlicher Mederkönig den Lyder besiegen könne, keineswegs natürlich durch die worte ausdrücken; wenn ein solcher könig würde, "sollte der Lyder" zum kiesreichen Hermos fliehen", also in sein eigenes gebiet. Wohl aber war diese fassung dem natürlich, welcher schon wusste, dass Krösos, ehe Kyros vor Sardes kam und es einnahm, sich vor ihm, dem er schon mit seinem beere begegnet war, in sein land und seine stadt am Hermos zurückgezogen hatte. Zweitens die auffassung des Kyros als maulthier hat ausgesprochen (1, 91 g. e.) die herleitung desselben von der erbtochter des medischen oberherrn und einem nicht königlichen Perser zur grundlage, welche, nicht urkundlich persisch, für eine sage der Meder zu erkennen ist, die einen trost für den verlust ihrer oberherrschaft an die Perser in der vorstellung suchten, dass ihr überwinder von ihnen selbst herstamme 46). Der zweite spruch konnte also diese fassung erst geraume zeit nach dem erfolgten sturze des Krösos erbalten. Und der dritte passt denn doch zu gut auf die wundergeschichte, welcher er vorausgebt, als dass man ihn, ohne sie zu glauben für echt halten könnte.

46) S. Duuker gesch. des alterth. II s. 468 ff. 475 ff. Vgl. Herod, III, 2.

Diese sprüche warden also nicht vorher gegeben; gans wohl aber der, von dem Herodot (1, 58) nur den inhalt angibt. Denn diese voraussage der "zeratörung eines grossen reichs durch den Halys-übergang" hat die praktische zweideutigkeit, die eben keine allwissenheit, aber eine natürliche klugheit des orakels veraussetzt. Und der angehängte rath, dass Krösos die beste Hellemen-macht sich verbünde, entspricht ebenfalls dem bedacht der Delpher auf völker verknüpfungen. Die Hellenenfreundlichkeit des Krösos, sein zukunftssicherungsverlangen, seine reiche beschenkung des delphischen orakels, und die ausgezeichneten chren, mit welchen die Delpher diese erwiederten, macht alles auch glauben, sewohl dass er das orakel noch zu andern, seine hoffnung entschiedener nährenden sprüchen verleitet haben mochte, als auch, dass der contrast, den hiermit sein jäher sturz machte, sie nicht rubig liess. Zu natürlich war da das allgemeine urtheil: was haben nun dem Lyderkönig seine ungemeinen opfer an den pythischen gott und die verheissungen des orakels genätzt? - Sehr erklärlich ging also von den verwaltern des dreifusses ein streben aus, die verhandlungen des königs mit dem orakel in eine darstellung hinüber zu rücken, die sich zur rechtfertigung gegen solche vorwürfe anliess. Bis aber diese von der entschuldigung bis zu ihrem gegentheil, bis zu dieser bestimmten beglaubigung des orakel vorwissens und seiner einbeit mit dem schicksalswitze, die wir bei Herodot finden, sich beraufbilden konnte, musste zwischen den ursprünglichen thatsachen und der dichtung zeit genug vergehen, um jene zu ver-dankeln und diese durch übergänge zu runden. Wenn wir au dieser letzten rundung dem geschichtschreiber immerbin seinen selbstthätigen antheil augestehen, ist doch, was die gedichteten pythiasprüche betrifft, die seine erzählung verknüpft und umgibt, wahrscheinlicher, dass er sie vorgefunden als auf eigene hand verfasst bahe. Er batte also dichter vor sich, welche mit dem delphischen orakel entweder durch unmittelbare angehörigkeit eder durch gesinnung und zwecke verbunden waren.

2) Gleichfalls mit drei epischen pythiassprüchen verknüpft med nicht minder angelegt auf die verberrlichung des orakels ist die geschichte von Battos. Der erste spruch (IV, 155) besiehlt ihm, dem es am wenigsten möglich scheint, die anpstanzung in Libyen. Nachdem das schicksal durch noth zur unternehmung med besetzung eines libyschen küsteneilandes getrieben, erklärt der zweite (157) den schlechten erfolg daher, dass dies nicht Libyen sei. Hierauf nach der übersiedlung auf die küste nächst der insel und sechs jahre später, auf betreiben der eingebornen, in das kyrenäische, hilft erst im zweiten geschlecht dieser letztern niederlassung und über ein halbes jahrbundert nach der ersten unternehmung der dritte spruch (159) zu jenem zuwachse der pstanzung, mit dem ihre blüthe anhebt. Die ganze erzählung

bei Heredot ergibt, dass das orakel mit scheinbar ganz unzureichenden mitteln eine überseeische gründung verherbestimmt und hand in hand mit dem schicksal unter langjährigen schwierigkeiten dahin geleitet und befördert, wo der erfolg die aufgabe gerechtfertigt. Man kann aber auch hier, ähnlich wie bei der geschichte des Krösos, noch durchsehen, dass ursprünglich der wirkliche gang der unternehmung dem orakel eher zum vorwurf als zum ruhme gereichen musste. Denn in die treffliche gegend von Kyrene (IV, 199), wo die pflanzung erst emporblühte, kamen die siedler nicht durch anweisung des orakels, sondern durch rath und führung der Libyer. Dies wird freilich (158) so vergestellt, dass die Libyer sie über die nähere und allerbeste gegend binweggetäuscht, und schon der erste niederlassungsort, welcher der forderung des orakels entsprach, (158) wohlgelegen gewesen. Allein auf diesem wuchs die pflanzung nicht; und zu ihrer mehrung griff das orakel erst dann wieder ein, als sie ohne seise hülfe das günstige gebiet von Kyrene besetzt und bereits geraume zeit inne hatten. Vor dieser übersiedlung war es den auf orakelgebot ausgewanderten durch zwei menschenalter schlecht ergangen und das orakel mit wiederholten klagen von ihnen heimgesucht worden. Wie also Herodots erzählung auch hier auf eine erst allmählig zur glänzenden rechtfertigung ausgebiltdete entschuldigung des orakels zurückdeutet, so ist sicht minder an dieser ausbildung wieder die hand der poesie bemerklich. Ihr spiel verräth sich in der angeblichen herkunft und gebrechlichkeit des pflanzungführers. Der name seines mütterlichen grossvaters (154) Etearchos ist der titel des Ammonierkönigs in der libyschen oase (II, 32), wo eine griechische pflanzung (III, 26) war, mit der die Kyrenäer zur zeit ihres bestandes verbindung hatten (11, 32). Also war wohl dies letztere verhältniss erst der anlass zur herleitung des stifters von Kyrene von einem gleichnamigen mütterlichen ahn, der ein könig auf Kreta gewesen. Diese herleitung war nach Herodot sage der Kyrenäer, mit welchen die Theräer, deren eingeborner jener pflanzungsführer war, nicht übereinstimmten, ihn also einfach von dem Minyer Polymnestos auf Thera und einer Theräerin herleiteten. Die verstossene königstochter Phronime, welche die Kyrenäersage als kebsfrau des Polymnestos an die stelle der Theraerin setzt, und der Themison, der sie nach Thera bringt, verrathen sich ebenfalls, da ihre namen gerade den charakter ausdrücken, den die erzählung ihnen gibt, als gestalten der dichtung. Und endlich zeigt sich die dichtung in derselben erzählung daran, dass der pflanzungführer Battos durch ein spiel mit dem laut soines namens zu einem stammler gemacht ist. Diese nur auf den anklang des namens gestützte vorstellung von seiner gebrechlichkeit, eben wie die herleitung von einer mit mübe dem tod entgangenen, heimathflüchtigen königstochter und kebsfrau,

eetsprach der tendenz, das wunder zu steigern, welches das ora-kel gewirkt, indem es den schwächlichen sohn einer verstossenen erbin zum werkzeug einer folgenreichen stiftung erkor. Alle schwierigkeiten, welche sodann diese stiftung aufhielten und erst an dritten gründungsort unter dem enkel des ersterkorenen gedeihen liessen, traten als fortsetzung dieser vordichtung nun unter denselben gesichtspunkt der scheinbaren unmöglichkeit, in welcher gleichwohl das orakel die bestimmung mit sicherheit erkannt und um so bewundernswerther vorausgesehen habe, je später sie nach unzureichenden anfängen sich erfüllte. Dieser darstellungsabsicht gemäss musste denn Battos nur um hülfe für sein persönliches gebrechen zum orakel kommen und die weisung desselben, als pflanzer nach Libyen zu gehen, mit überraschung und unwillen vernehmen. Anders die Theräersage. Sie setzt (IV, 150) keine unfähigkeit zu einem führer bei diesem Battos voraus, indem sie den alten könig, den die Pythia eine stadt in Libyen gründen heisst, bei seiner bitte, einen jüngern zu beauftragen, auf Battos zeigen lässt. Herodot selbst (155) gibt nicht zu, dass Battos von seinem gebrechen diesen namen bekommen habe; denn Battos sei das libysche wort für könig, and ursprünglich müsse dieser nachmalige könig in Libyen einen andern namen gehabt haben. Was aber nur spielende anwendung dieses titelnamens ist, dass sein träger ein stammler gewesen, nimmt Herodot an. Denn dass denselben das orakel gleich bei der aufforderung zur pflanzung Battos d. i. könig angeredet, darin sieht Herodot nur die prophetische bezeichnung des namens, der ihm werden sollte. Und freilich der orakelspruch selber, indem er sagt: "Battos, du kommst der sprache halber", beruht auf jener vorstellung vom sprachgebrechen des Battos und auf der (von der Theräer-sage abweichenden) angabe, dass es dieses gebrechen gewesen, was ihn zum orakelbesuch getrieben. Also ist dieser orakelspruch mit der tendenzdichtung und in ihr entstanden. Und Herodot hat sie so vorgefunden, nicht selbst gedichtet, da er den namen in der anrede der Pythia anders ableitet als die erzählung thut, die umstände des Battos aber, die sie angibt und der apruch voraussetzt, gelten lässt. Hier ist somit ein zweiter fall, der lehrt, Herodot hatte dichter vor sich, welche vergangene begebenheiten, mit erfindung von Pythiassprüchen, zur empfehlung und bestärkung des orakelglaubens ausbildeten 47).

<sup>47)</sup> Da die zwei andern der fortschreitenden erzählung verknüpsten epischen orakelsprüche kein solches inneres kennzeichen der erdichtung haben, könnte man, um alle drei als wirklich den erfolgen vorausgegangene delphische sprüche sestzuhalten, versucht sein, in dem ersten interpretiren: du kommst, um eine orakel-stimme einzuholen. Einen gegensatz würde dies mit dem solgenden nicht machen; wosür Battos rath suche

3) In hokem grade dieselbe tendens hat such die geschichte von Kypselos, die wieder drei epische sprüche aufführt und in ihrem wunderbarsten zuge gleichfalls aus einem spiel mit dem namen herausgedichtet ist. Der erste spruch, bei Herodot (V, 92) der sweitangeführte — schon er bezeichnet person und ort durch den wortsinn ihrer namen - sagt den Korinthern oder ibren edeln die furchtbarkeit des gewalthabers Kypselos lange vor seiner geburt voraus. Auch der zweite (den Herodot unmittelbar vorher gibt) fällt noch vor seiner geburt, ja der vater des Kypselos kommt gerade wegen der unfruchtbarkeit seiner frauen vor das orakel, als dieses ihm die erste nachricht gibt von der empfängniss der hinkenden Bakchiadentochter, seiner frau, und die ehren, die ihm künftig werden sollen, so wie das einstige gewaltige schalten des sohnes prophezeit, den Labda unter dem berzen trägt. Man muss ein sehr orthodoxes Griechenkind sein, um zu glauben, das orakel habe diese erhöhung des noch ungebornen kindes einer ihrer gebrechlichkeit wegen an einen geringen mann (ούτις σε τίει) hinausgegebnen edeltochter voraussehen können. Wir haben also hier wie bei der Battos-legende die verberrlichung des orakelgottes an der schwäche, deren spätkunftige stärke er vorherbestimmt. Und wie sich dort das wunder dadurch steigert, dass die mutter des erkornen, eh sie es ward, dem tode preisgegeben schien, so hier dadurch, dass dem vorausverkündigten als säugling ein unvermeidlicher tod zu drohen scheint. Denn die Bakchiaden, aufmerksam gemacht durch den zweiten spruch und nun mit ihm den räthselhaften früheren verstebend, lauern auf die geburt des gefährliches kindes, geben hin, um es zu tödten, erhalten es arglos ausgeliefert, bringen es aber doch nicht gleich über sich, es umzubringen, und als sie sofort mit erneutem vorsatz das zurückgegebene auchen, finden sie es nicht; denn die ängstlich gewordene mutter hat es in einer lade versteckt. Diese nachstellungsgeschichte steht und fällt natürlich mit der allwissenheit des orakels, da pur ein wirklich vorhergegangener so bestimmter spruch die Herodes absicht der Bakchiaden erklären kann. Auch daan aber bleibt das wunder noch gross genug, da die gewarntes, so zum zuvorkommen entschlossnen das kipd, nachdem sie es in dem guten versteck der lade nicht gefunden, fürderhin ruhig in ihrer nähe aufwachsen lassen, bis es als mann durch den dritten spruch, der ihm und seinen kindern die königswürde prophezeit, zum angriff und erringen der ihm so lange vorherbestimmten gewalt ermuthigt wird. Wir sehen an alle dem, dass diese sprüche den vollen eindruck der gewaltigen umwälzung bin-

würde es nicht sagen; und als ganz allgemeine aussage, er komme um einen spruch, wie jeder der das orakel anging, erscheint es so über-flüssig und leer, dass diese erklärung neben einer gegehenen von bestimmtem bezug und inhalt ganz unwahrscheinlich ist.

ter sich haben, die Kypselos in Korinth vollbrachte, und der dritte, der zugleich das ausgeben seiner dynastie im zweiten gliede bestimmt, nicht aber gemacht werden konnte, als zu eiser zeit, wo das ausgehen wenigetens bereits grosse wahrscheinlichkeit hatte. So hat auch die nachstellungsgeschichte zu ihrer natürlichen grundlage die harte demütbigung der Bakchiaden durch Kypselos: als er sie in den staub getreten, mechten sie freilich mehr als einmal sagen: warum haben wir dies elende kind der erbärmlichsten Bakchindentochter nicht in der wiege erwürgt! und alle welt mochte sagen: hätten es die Bakehiaden voraus gewusst, wie ihnen die Kypseliden mitspielen: an seiner mutter brust bätten sie den Kypselos umgebracht. Wenn nun Herodot sagt: von seiner rettung in der kypsele bekam er den namen Kypselos, können wir es getrost umkehrend segen: von seinem namen Kypselos nahm die dichtung, welche seine furchtbarkeit für die Bakchiden als vorherbestimmtes, unvermeidliches verhängniss darstellen wollte, die kypsele, die dies ihn aufbehaltende verhängniss durch eine besondere rettungsgeschichte auszudrücken diente. In wirklichkeit batte Kypselos seinen namen als einen im stamme seines vaters berkömmlichen erhalten. Denn sein vater war ein Känide, und vom athenischen sweige der Käniden hiess einer ebenfalls Kypselos, der doch wohl nicht auch als kind in einer kypsele gerettet worden war 48).

### 7. Chresmologische gedichte (fortsetzung).

Die drei angeführten poetisch ausgebildeten geschichtsapologe haben nächst der tendenz der orakel verherrlichung noch das miteinander gemein, dass es aus der niedrigkeit aufgekommene dynastieen sind, deren vorausbestimmung und gemessene daner sie darstellen. Von Kypselos ist schon erwähnt, dass ihm, der sich vom geringen mann zum fürsten Korinths erhebt, das erakel die herrschaft bis ins zweite glied bestimmt (V, 92, 5 vgl. 111, 50—53). Krösos ist der fünfte der Mermnaden, deren erster durch königsmord aus einem trabanten könig wurde, worauf ihm das orakel die herrschaft zusprach und die rache verschob bis auf den fünften des geschlechts (I, 13. 91). Battas, wie wenigstens die dichtung es darstellt, ohne vermögensmacht (IV, 155: τέφ δυνάμει; κοίη χειρί;) wird stifter einer überseeischen dynastie, deren dauer das orakel vorhinein auf acht geschlechter abgrenzt (IV, 163).

Mit aufstrebenden aber oder kämpfenden dynastieen ist es gerade, dass wir die oben (5) angeführten, bei Herodot erwähnten geschichtlichen chresmologen in praktischer verbindung sehen. So ermuthigte den Peisistratos beim wiedererkämpfen sei-

<sup>48)</sup> V, 92, 2. VI, 34, 128. Stephan. Φιλαίδαι. Philologus. X. Jahrg. 1.

ner macht in Athen der prophetische angriffs rath des chresmolegen Amphilytos; so gab dem Dorieus, der sich im ausland eine herrschaft zu gründen trachtete, Antichares aus den sprüchen des Laios die pflanzungstätte an, die seinem geschlecht nach mythischem erbrecht zustehe 49); so stellte Onomakritos für die dynasten Athens die chresmen des Musäos zusammen und trug in ihrem gefolge in Susa dem grosskönig diejenigen vor, die ihn zur eroberung von Hellas und wiedereinsetzung dieser dynasten begeistern sollten. Der bezug auf dynastieen, verbunden mit den kennzeichen dichterischer gestaltung zum zweck der einschärfung des orakelglaubens ist es nun, was mich von den genannten geschichtsapologen Herodots annehmen lässt, dass ihnen epische dichtungen gerade von chresmologen zu grund liegen, aus welchen der geschichtschreiber die angeblichen Pythiasprüche im epischen vers entnommen. Die chresmologen wies ihr beruf an, sich um die schicksale älterer dynastieen und ihre leitung durch orakel zu hekümmern; sie mussten sich solcher kundig zeigen, um sich machthabern und machtbegierigen bei gegenwärtigen fragen gleicher natur zu empfehlen; und es lag in ihrem interesse, sowohl das vertrauen auf die vorherbestimmung und das vorwissen des orakels, als die furcht vor miskennung der geschicke und misdeutung der sprüche durch beispiele zu steigern. Diese beispiele konnten keine andern sein, als solche geschichten, deren haupterfolge wohlbekannt, deren engere zusammenbänge aber schon dunkel genug waren, um dem witz dieser dichter eine absichtsvolle ausführung zu gestatten.

Dass es in diesen muthmasslich von chresmologen gedichteten beispiel-geschichten immer das pythische orakel ist, welches verherrlicht wird, und nicht etwa die prophetische hellsicht von chresmologen selbst, bildet keinen einwand gegen ihre urbeberschaft. So gewiss die verwalter des pythischen orakels diese ihrer anstalt in die vergangenheit zugeschriebenen aussprüche göttlichen wissens nicht zurückweisen mochten, so vortheilhaft war es ohne zweifel den chresmologen sich als vertraute des angeschensten Hellenen-orakels und diener des Apollon darzustellen. Auch die mythischen propheten, deren sprüche sie fortpflanzten, waren von der vorstellung jener zeit wahrscheinlich alle mehr oder weniger eng an den pythischen gott geknüpft. Bei Laios, insofern chresmen für sein vermächtniss ausgegeben wurden, setzen wir diese anknüpfung billig voraus, da der mythus ihn und sein ganzes geschlecht als opfer des pythischen gottes darstellt, und auch die verheissung, die der sohn des Laios nach Athen brachte und als schatten im attischen grabe aufrecht hielt, ein pythisches orakel war. Den Musäos nannte die sage schüler oder sogar lehrer des Orpheus 50), und Orpheus

<sup>49)</sup> V, 43 vgl. 45. S. auch 42 u. vgl. IV, 178 e. 50) Clem. Strom. 1, 397. Lobeck Aglsoph. 353.

war Apollons prophet und diener <sup>51</sup>). Wenn Onomakritos die chreamen des Orpheus (Suidas), wie die des Musäos abgefasst haben soll, so ist dies schwerlich zweierlei gewesen. Die Eumelpia, die dem Musäos beigelegt ward, sang vom ursprung des delphischen orakels (Pausan. X, 5, 3). Aristeas, der als begeisterter des Phöbos umberwanderte und das Arimaspenlied von den abernordischen Apollondienern sang, stiftete, vergangenes weissagend, in Metapont den Apollon-cult, den der pythische gott bestätigte und in regelmässigen gaben des "goldnen sommers" von den Metapontinern annahm <sup>52</sup>). Seine chresmen scheint Aristeas an den mythischen Hyperboreer Abaris angeknüpft zu haben, der sie ebenfalls von Apollon empfangen 53). Der chresmoleg Buklos, der, nach Pausanias, voraussagungen wie Bakis über den perserkrieg gegeben, weist in seinem beinamen Ἐμπυριβήτης auf den delphischen dreifuss zurück. Da die Sibylle sich überall an Apolloheiligthümer, auch an das delphische (Plut. pyth. or. 9), anschloss und in ihren chresmen sich eben sowohl als Apollons tochter oder braut oder schwester gab, wie als nymphentochter (Paus. X, 12), so folgt nicht einmal für Bakis aus der angabe dass er nymphenbegeistert gewesen 5+), die abhängig-keit seiner chresmen vom pythischen gott; und sicher bekannte wenigstens ein theil der epischen chresmologen sich zur pythischen schule (Plut. pyth. or. 25).

Die wenigen aus den chresmologen epen uns erhaltenen bruchstücke sind immer unmittelbare wahrsage-sprüche, schilderungen von bevorstebendem, etwa mit warnung, mit angehängtem rath, oder mahnungen zu ersprieslichen opfern und verrichtungen. Daher könnte man bedenken tragen, den chresmologen erzählungen über alte sprüche und deren bestätigung beizulegen. Allein wenn uns aus Hesiods werken und tagen blos ein anzahl der vorschriften für den lebenswandel und die jahresgeschäfte erbalten wären, könnten wir ebenso von dieser form alles erzählende ausgeschlossen glauben, und doch findet sich darin ausser dem mythus von Prometheus und Pandora, und der episode von den weltaltern, die erzählende angabe vorneherein vom prozess des dichters mit seinem bruder, weiterhin von der einwanderung des vaters, dann auch vom wettsieg des dichters in Chalkis. der prophet Aristeas seine wanderungen, die weisen der välker, zu welchen er gekommen und von welchen er kunde geschöpft, dabei die ursache der Kimmerier-wanderung in seinen epen erzählte, sehen wir, dass die prophetischen epiker sich nicht auf

<sup>51)</sup> Pind. Pyth. IV, 174. Aeschylos bei Erstosth. Katast. 24.
52) Her. IV, 13 ff. Müller Dor. I, s. 264.
53) Lykurg in schol. z. Gregor. Naz. catal. bibl. Bodl. p. 51 und Eudocia p. 20. Preller gr. mythol. I s. 158 \*).
54) Pausan. IX, 12, 6; IV, 27, 2. Aristophan. frieden v. 1070 a Heidbreede De Sibyllis p. 30 sequ.

andeutungen des künftigen und mahnsprüche beschränkten. Will man gleichwohl den orakelfreundlichen verfassern jener von Herodot übernommenen geschichts-apologe nur die mit den letztern entstandenen angeblich pythischen verse, nicht aber die epische behandlung der dazu gehörigen erzählung beilegen, so bliebe, da beide bestandtheile doch wechselseitig verknüpft und auch die hauptzüge der erzählung vom geschichtschreiber (nach oben bemerkten spuren) vorgefunden sind, wohl nur eine annahme übrig. Die chresmologen müssten, wie sie auf die zukunft bezogene sprüche theils eignen vorrath, theils von andern eingeholte delphische, bei praktischen anlässen erklärten, so jene einstmaligen ereignissen angeblich vorhergegangenen sprüche vorräthig gehalten und ihre erklärung zum belehrenden exempel bei schicklichen anlässen mündlich gegeben haben. Alsdann bedurfte es nur um so mehr eines öfteren umgangs mit angehörigen dieses berufs, um in den besitz einer anzahl gruppen solcher sprüche und ihrer erklärung durch die entsprechenden geschichtsanekdoten zu kommen. Immer also sehen wir den Herodot in einer mehr als gewöhnlichen verbindung mit den trägern des weissagungsglaubens, in deren reihe sein oheim, als zeichendeuter, gehörte. Denn die angefühten orakel geschichten bei Herodot sind nicht die einzigen, die auf solche quellen zurückweisen.

4) Mit den bezeichneten geschichten hat den bezug auf einen machthaber, so wie die anzeige des bevorstehenden in einem orakelmässig bildlichen spruch von epischer form jener ahnungstraum gemein, welchen Hipparch, nach Herodot V, 56, in der nacht vor seiner ermordung gehabt. Da es weder nothwendig, noch in griechischen traumerzählungen gewöhnlich, noch in andern beispielen geträumter anreden bei Herodot selbst (1, 34. II, 139. 4. VII, 12. 17) der fall ist, dass die traumgestalten epische verse sprechen, so rührt ohne zweifel der hexametrische traumspruch in dieser erzählung Herodots von der form der quelle her, woraus er sie geschöpft. Wir werden sie auch eine chresmologische nennen dürfen und haben darin eine spur mehr von der epischen fassung geschichtlicher orakel-anekdoten, wenn schon hier ein traum und nicht die Pythia das orakel spricht.

5) Wie ganz für dieselbe tendenz, den vorherbestimmungsglauben und den witz der vorausmahnung an beispielen berühmter machthaber einzuschärfen, das mittel der zeichen und träume, eben wie dort das der orakelsprüche, dichterisch gebraucht wurde, zeigt uns die herodotische darstellung der geschichte des Polykrates (III, 40—43. 120—125). Im grundzuge hat sie am meisten ähnlichkeit mit der geschichte des Krösos, indem die gefahr grossen glücks und die vergeblichkeit der geflissensten sicherung der angel ist. Darin aber hat sie ähnlichkeit mit der des Kypselos, dass nach vorausgegangener warnung der versuch dem schicksal zuvorzukommen nur ein wunder zu seiner bekräftigung ber-

beissihrt: dert die rettung des verhängnisvollen kindes in der kypsele, hier die unverhoffte wiedererlangung des ringes, dessen epfer das schicksal versöhnen sollte. Endlich sagt dem verblendeten, machttrunkenen Polykrates das traumgesicht seiner tochter seine schnöde todesart mit derselben bestimmtheit voraus, wie dem machttrunkenen verblendeten Battiaden der symbolische Pythiaspruch IV, 163 die umstände seines untergangs. Und indem dieses traumgesicht das unglück und die sehmach zutreffend und doch in der scheinbaren form des glücks und der ehre schildert, finden wir in dieser vorbedeutungsart dieselbe ironische tropik wie sie das orakel liebt 55).

Wir werden auch von dieser geschichte nicht glauben, dass Herodot sie schlechthin so vorgefunden, wie er sie gibt, Dass der warner des Polykrates jener Aegypterkönig Amasis ist, mit welchem der Samier allerdings in freundschaftlicher verbindung stand, dient zu gut der verknüpfung der samischen episode mit den vorhergehenden ägyptischen logois überhaupt und insbeson dere mit der lebendigen darstellung des witzigen charakters gerade dieses königs darin (II, 162. 172-174. 177), um nicht die zatheilung dieser rolle an ihn für einen guten kunstgriff Herodots zu halten. Anch dasjenige motiv in der geschichte des Kröses, wodurch dieser, gleichfalls über sein glück gewarnt von einem weisen, seinerseits aber die warnung verachtend, mit Polykrates zugleich in parallele und in kontrast steht, nehme ich für Herodots erfindung. Es entspricht der komposition des ersten buchs und entspricht der überall durchwaltenden Athenerfreundlichen tendenz des Herodot, dass innerhalb der reihe von anekdeten griechischer weisen, die in verschiedene episoden des ersten buchs vertheilt sind, der weise Solon steht, und dass dieser Athener es ist, der die ausgeführteste aller vorkommenden äusserungen von solchen und diejenige ausspricht, die als dogmatisches proömion des ganzen werkes gelten soll. Denn es ist der allgemeinste sinn von Herodots lebensansicht und geschichtsdarstellung, was der weise aus Athen in beispielen und lehren entwickelt. Thatsachen, auf die Herodot sich stützte, sind wohl des Krösos Hellenenfreundlichkeit und öftere aufnahme bedeutender Griechen, so wie des Solon ausländische reisen. Dieser besuch aber in der epoche von Solons leben, worein er ihn 1, 29 setzt, widerspricht, wie schon die alten bemerkten, der zeitrech-

6) Aus der selbsteigenen gestaltung dieses motivs bei Herodot folgt jedoch nicht, dass der bierdurch gesteigerte unmittelbar folgende geschichtsapolog vom traum des Krösos, der ihm

<sup>55)</sup> I, 53. 55. 66. III, 64. VI, 80.

<sup>56)</sup> Plut. Sol. 27. Duncker gesch. d. alterth. II s. 531 in der anm. Vgl. das. s. 538 anm.

des sohnes verlust vorauszeigt, und von der erfüllung desseiben gerade durch die getroffene gegenanstalt, auch nur Herodots erdichtung sei. Und ebenso hatte gewiss der schnöde untergang des furchtbargrossen Polykrates, der nach griechischem glauben nicht unvorbezeugt gewesen sein konnte, lange vor Herodot die phantasie der vorzeichen-lehrer und traumdeuter beschäftigt. Dass es an vorbedeutungen nicht gefehlt, wahrsager-warnungen, allein von Polykrates verachtete, stattgefunden (III, 124), mochte ihnen zu denken und auszuführen um so nötbiger scheinen, als es leicht in entgegengesetztem sinn genommen werden konnte, dass den Polykrates ein wahrsager in sein verderben begleitet hatte (III, 132).

Ein teras, das die künftige machtgewalt des Peisistratos noch vor seiner geburt angezeigt und ein weiser alsbald so gedeutet, erwähnt Herodot I, 59. Die verknüpfung solcher wunderzeichen, wie dieses und wie in des Polykrates geschichte das wunder des ringes und des traumzeichens, mit den ungemeinen geschicken von machthabern — was man teratoskopische tradition nennen könnte — rechnen wir also wegen der gleichartigkeit in der glaubensmeinung, in der tropik der verstellung und im geschichtlichen bezug zu den chresmologischen erzeugnissen, die Herodot vorgefunden und verarbeitet.

#### 8. Chresmologische gedichte (schluss).

In allen den angeführten geschichten werden zeichen und orakel immer als die äusserungen derjenigen vorbestimmung dargestellt, welche das politisch wichtige begleite. In zwei herodotischen geschichten aber ist das wissen des orakels mit einer hohen ethischen bedeutung verbunden. In der einen (I, 158 f.) schärft das Branchiden-orakel die heiligkeit des schützlings, in der andern (VI, 86) das pythische die des eides ein. Die erste geschichte liegt zwar in der verkettung eines wichtigen politischen ereignisses, jedoch macht sie in diesem nur den theil eines untergeordneten motivs, und es folgt dem spruche und der ibm gemässen handlung kein so nahe und sichtlich damit verknüpftes geschick der stadt, die den spruch eingeholt hat, dass er aus diesem grunde so bestimmt im allgemeinen gedächtnis hätte bleiben müssen. Die zweite ist wesentlich eine privatgeschichte. Beide liegen, die erste bald nach der eroberung von Sardes (549 v. Ch.), die andere volle zwei menschenalter vor dem j. 490 angesetzt, der blüthezeit Herodots gegen ein jahrhundert voraus. Beide haben in der form spuren poetischer gestaltung.

7) Die erste geschichte, die dahin endet, dass es schon ein frevel sei, den gott nur zu fragen, ob man einen schützling ausliefern solle, hat, wie sie auf dem boden Kleinasiens spielt, so auch die form des kleinasiatischen witzes. Die verstärkung der

schlusemeral durch den kontrast mit vorbergehendem wiederholtem anrathen des frevels von dem orakel selbst, und dann die symbolische, praktisch-anschauliche vorhaltung, womit der gerechte, indem er die vogelnester am tempel ausnimmt, den gott sur endlichen offenbarung seiner gesinnung zwingt, gibt dieser erzählung den charakter der lehrfabel. Die blüthe aber von manichfaltigen arten der lehrfabel bei den kleinasiatischen Griechen ist durch den gebrauch solcher bei ihren dichtern, durch die mit den namen ihrer nachbarvölker bezeichneten fabel-arten sed den ruhm des samischen Aesopos bezeugt 57). Bei Herodot steht dieser apolog innerhalb einer ganzen anzahl von derselben klasse, die zum allgemeinen form-charakter das dramatisirte gleichnit haben und im besondern einen lehrsatz oder eine mahsung bier durch erzählung einer fabel, dort durch anknüpfung an ein vor augen getretenes natürliche, das zum symbol genemmen wird, ergreifend veranschaulichen oder auch die überführung durch das vorgeben eines präcisirenden beispiels oder vornehmen einer präcisirenden handlung eindringlich machen. Indem dieselben in lonien oder in louiens nächstem horizoute spielen, geben sie ihren ursprungsboden zu erkennen und bereichern unsern begriff vom ionischen änos und logos 58).

Der gebildete gebrauch dieser darstellungsweise, den wir bei Herodot finden, kommt gewiss in manchem einzelnen fall auf rechnung seiner eigenen begabtheit, im ganzen aber gehört er zu den zügen seiner geschichtschreibung, in welchen sich ihre ienische schule bekundet. Die geschichte also vom Branchidensprach über den schützling ist, weil ihre ausführung sie dieser gattung anreiht, eine in herkömmlicher kunstform gestaltete. Und wenn darin der Kymäer, der sich allein dem frevel widersetzt und dem orakelgott durch seine drastische fabel den gerechten spruch abdringt, Aristodikos heisst, so muss man wenigstens gestehen, dass der name in einer erfundenen geschichte nicht besser hätte gewählt werden können, um den sinn seiner relie auszudrücken.

8) Die andere geschichte, vom Epikydiden Glaukos, thut im zusammenhang ihrer züge eine ergreifende wirkung. Wenn die Pythia in chresmologisch phantastischem bilde vom falschen schwur gesagt hat, dass ihm unaufhaltsam die ausrottung des ganzen geschlechtes folge, und Glaukos sofort um verzeihung seines verhabens bittet, so ist die antwort der Pythia, "der versuch am gette gelte der that gleich", wahrhaft erhaben; und die folge, dass von Glaukos, obwohl er sich beeilt, das anvertraute zurückzugeben, kein apross und kein herd mehr in Sparta zu finden

<sup>57)</sup> O. Müller gesch. d. gr. lit. I s. 255 ff.
58) 1, 141. V, 92, 6. I, 27. V, 29. IV, 162. Vgl. such III, 32, wo die Hellenen wohl ionische logographen sind. III, 14. II, 172. IV, 143.
131. I, 214 z. e.

sei, macht einen erschütternden schluss. Betrachtet man aber die nüge für sich, so sind sie objektiv wenig wahrscheinlich.

Ein Epikydide Glaukos mag wirklich in Sparta gelebt haben. Der name Epikydidas kommt später noch als der eines geschichtlichen Spartiaten vor (Thuk. V, 12). Herodet würde auch den Glaukos nicht im munde eines Spartiaten als einen hochstehenden, berühmten mann bezeichnet haben, wenn er von ihm nur eine ganz freischwebende tradition vor sich gehabt hätte. Es wird also auch das geschlecht dieses Glaukos wirklich ausgesterben sein. Sehr natürlich hatte dann die erinnerung seiner landsleute, der griechischen denkart gemäss, nach einem grunde dieser götterstrafe gesucht, die um so befremdlicher war, wenn Glaukos wirklich den ruf des gerechtesten mannes hatte. Und wieder entspricht es diesem ruf, wenn man eine so strafwürdige that bei ihm nicht annehmen, alleufalls aber, um doch die strafe zu erklären, den vorübergehenden blossen vorsatz einer solchen voraussetzen mochte. So aber, wie wir diese voraussetzung bei Herodot ausgebildet finden, ist sie kaum glaubhaft.

Da nach bekannten stellen des Homer und Hesiod, wie nach dem sinn der alten rechts - und bündnisbräuche, der meineid auf das haupt der menschen, ja selbst der götter, falls sie einen geschworen, unausbleibliche strafen zog, und nichts bezeugter ist als die allgemeinheit dieses glaubens von den frühesten Griechenzeiten her, so ist in der that schwer zu begreifen, wie einem in der zucht und orthodoxie Sparta's erzogenen, ausgeseichneten, ja höchst rechtschaffenen manne die naivetät hätte beigeben können, den heiligen Phobos zu fragen, ob er sich durch einen falschen eid bereichern dürfe. Binen dichter braucht das nicht zu kümmern, da er durch diese nicht schlechthin unmögliche voraussetzung viel für die steigerung des eindrucks gewinnt, der ibm die hauptsache ist. Denn freilich wird die beiligkeit des eides und strenge der gottheit um so schärfer empfunden, wenn der mann, der die blosse absicht des meineids trotz der zurücknahme mit seinem und seines geschlechtes untergang büsst, in seinem ganzen übrigen leben der rechtschaffenste war. Aber geschichtlich genommen, bleibt diese these unwahrscheinlich. So anch die erzählung von der art, wie ihm das orakel geantwortet. Worin die hauptkraft sowohl der bestimmten prophezeiung als der ethischen hoheit des orakels liegt, ist die unmittelbare erwiederung der Pythia auf die abbitte des Glaukos gleich nach dem spruch. Dies weicht aber von der gewöhnlichen ordeung ab, wornach die Pythia unmittelbar nur laute der verzückung hören liess, die erst durch prophetendolmetschung in den epischen spruch gebracht und so dem frager verkündigt wurden 59).

<sup>59)</sup> Hermann lehrb. d. gottesd. alterth. d. Gr. S. 33 n. 14. S. 40 n. 2. 13.

Diese aussesordentliche antwort der Pythia enthält auch dem aussemmenhang die entschiedene voraussagung, dass Glaukse' geschlecht aussterben werde. Da dies die erakelgeber aum varaus nicht so bestimmt wissen konnten, ist bei ihrer soust oft genug sichtbaren klugheit die versicherung selbst auch nicht wahrscheinbich. Historisch nüchtern gefasst, wird also hier alles das gerade zweifelhaft, was, poetisch gefasst, die ethische schlusswirkung und den eindruck von der erhabenheit des orzkels trefflich bebt.

Den ersten Pythiaspruch gibt Herodet hier wieder in der enischen form selbst. Es erneut sich also die frage, ob es ein archiv der alten sprücke zu Delphi gegeben, wo Herodot etwa. diesen und andere sich hätte abschreiben können. Ein zuverlässiges zengniss aus dem alterthum über die existenz eines solchen delphischen archivs ist nicht bekannt. In Sparta verwahrten, nach Herodot VI, 57, die könige und die Pythier die ent-fallenen orakelsprüche; seit wie lange, ist unbestimmt. Keinenfalls wird sich hiervon auf die erhaltung des spruches an Glaukes anwendung machen lassen, da unter den verwahrten orakeln doch wohl nur solche, welche staat und volk betrafen, nicht die von einzelnen in ihren privatsachen eingeholten zu verstehen siad. Und so möchte auch in Delphi die aufsammlung, wenn sie ja stattfaud, sich auf sprüche beschränkt haben, die für unternehmungen von dauernder bedeutung und völker-verhältnisse gegeben worden. Schen oben haben wir von einer anzahl Pythiasprüche, die Herodot anführt, unglaubhaft finden müssen, dass sie echtursprüngliche seien. Die musterung sämmtlicher von ihm gegebenen entfernt noch mehr den gedanken an ibre abschrift nach urkundlich delphischen aufzeichnungen.

Hätte ein solches archiv die grundlage für Herodots kenntsiss von orakelsprüchen und interesse, sie mitzutheilen, gemacht, se dürften wir erwarten, dass er wörtlichepisch am ebesten diejenigen wiedergegeben hätte, welche die Delphier in naber vergangenheit über ihr eigenes und ihres heiligthums geschiek eingebolt hatten. Diese aber, die er zu Delphi selbst sich erzähles liess, gibt er (VII, 178. VIII, 36) nur dem sinne nach, in presa. Auch würde er dann wehl eine grössere zahl von denjenigen, die sich auf wichtige politische ereignisse bezogen, in der identischen form auführen. Aus der periode der Perserkriege ist dies nur bei zweien der fall, den hauptsprüchen für die Athevor (VII, 140 f.) und Lakedämonier (VII, 220), die einem so gewaltigen zeitmoment verknüpft waren, dass sie gewiss in vieler gedächtnis blieben. Aber einen besondern pythischen rath an die Athener in derselben epoche führt er (VII, 189) nur als sage an; da ihm doch die einsicht in ein delphisches archiv hieriber gewissheit gegeben bätte. Einen spruch au die Parier aus der zeit nach der schlacht bei Marathon (VI, 135), einen an die Kreter ver dem heranzug des Xerxes (VII, 169), einen an die Lakedämonier bei dessen abzug (VIII, 114), und einen neum jahre nach des Xerxes niederlagen den Thebern ertheilten (VI, 118) bezeichnet er nur dem inhalt nach. So auch eine anzahl solcher aus der periode zunächst vor den Perserkriegen, die pelitisch bedeutende begebenheiten betrafen aus der geschichte von Lakedämon, von Athen, und dem kriege zwischen Athen, Theben und Aegina 60).

Es folgt hieraus nicht, dass Herodot nicht einen oder den andern dieser sprüche in der form, wie er wirklich ergangen war, in Delphi oder in ein und andrer stadt, die ihn erhalten, habe lesen können. Wohl aber folgt, dass es nicht das studium eines delphischen archivs, noch das geflissene aufsuchen von urkundlich aufgeschriebenen Pythiasprüchen war, wodurch sich der geschichtschreiber seine kenntniss von der mehrzahl der bei ihm erwähnten sprüche erworben. Denn ein solches abschreiben an einem ort oder geflissenes zusammensuchen an mehreren hat die häufige aufnahme des angelegentlich gesammelten nach seiner urkundlichen gestalt in die mittheilende darstellung zur natürlichen folge.

Auf andere quellen der sprüchekenntniss des geschichtschreibers führt nothwendig das hohe alter solcher sagengeschichten bei ihm, die gleichwohl auch orakelspräche enthalten, lange vor dem schriftgebrauch der Griechen gegebene. Es ist ganz wohl zu denken, dass in Delphi selbst, angeknöpft an ausländische weihgeschenke von beträchtlichem alter, zeugnisse von verbindungen, die dem orakel höchst wichtig sein mussten, sich bestimmte erinnerungen auch an einzelne sprücke hoher zeit fortgepflanzt 61). Eben so natürlich erhielt sich in Griechenpflanzungen aus der vorgesichtlichen periode, deren überlieferungen übrigens den mangel urkundlicher halte noch verrathen, das gedächtniss ihrer einstigen unternehmung auf götterspruch (1, 165). Dazu bedurfte es keiner schrift. Wie sollten aber vollends orakelsprüche aufgeschrieben gewesen sein, die ein halbes jahrtausend und drüber den zeiten Herodots vorausgegangen; wie die aufforderung an die Kreter, des Minos tod in Sikanien zu rächen (VII, 170), der bescheid an die Pelasger in Lemnos für die ermordung ihrer attischen weiber den Athenern zu büssen (VI, 139), der spruch an die Dorier Sparta's über die zwillinge ihres ersten Heraklidenkönigs (VI, 52) und der an die Aegiden in dieser anfangszeit von Sparta (IV, 149)? - Führt nun Herodot bestimmt gefasst, wenn auch nicht im verse, alle diese orakelsprüche an, die nur aus sage und dichtung zu schöpfen, unmöglich aber durch urkundliche schrift überliefert waren, so fragt sich auch bei denjenigen, deren ursprüngliche aufzeichnung man ihres minder hohen alters

61) Midas Gyges, Alyattes I, 14. 13. 19 f. 25.

<sup>60)</sup> V, 43. VI, 76. 66. 34. 35. V, 63. 79. 82. 89. S. auch V, 67.

wegen etwa für möglich halten könnte, ob er gleichwohl sie nicht ebenfalls nur aus sage und dichtung geschöpft. Bei anführung des spruchs an die Knidier aus der zeit der unterwerfung loniens durch des Kyros feldherren (ungefähr 547 v. Chr.) beruft sich Herodot auf keine urkunde, sondern auf die Knidiersage (I, 174). An diesem Pythiaspruch der sage fällt anf, dass er iambisches versmass hat, was ausserdem nur bei späten und verdächtigen sprüchen vorkommend (Schol. Wolken 144), mit sonstigen zeugnissen und der herleitung des epischen verses aus Pytho im widerspruch steht. Sollte Herodot nicht die Knidiersage von diesem spruch aus einem iambendichter haben? An denjenigen sprüchen insbesondere, die Nerodot in der epischen form selbst anführt, zeigt sich, dass es nicht das interesse am urkundlichen als solchen ist, was ihn zu ihrer aufnahme in der eigentlichen form bestimmte. Dieses würde ihn alle oder die meisten oben erwähnten sprüche, welche die geschichte der griechenstaaten in der periode vor den Perserkriegen bestimmten, als belege der urkundlichkeit seiner erzählung in der identischen form aufzunehmen vermocht haben; während er, wie gesagt, die meisten blos dem inhalt nach erwähnt. Statt dessen gibt er bei ereignissen, die für den zusammenhang seiner vorgeschichte zu den Perserkriegen von geringerem belang sind, die sie betreffenden orakelsprüche in ihrer epischen form, wenn sie an sich etwas wunderbares, witzig bedeutendes, ausdrucksvolles haben, also aus einem idealen interesse.

Unter diesen gesichtspunkt fallen gleich die zuerst behandelten orakelsprüche an Krösos, Battos, Kypselos. Die an Krösos gehören eigentlich zu seiner wunderbaren familiengeschichte. Der aber, welcher zu seinem feldzuge gegen Kyros, zum verbindungsmomente des Krösos mit dem hauptplan der geschichtserzählung gehört, wird nur dem inhalt nach erwähnt. So verschlingen sich auch die an Battos mit einer wunderbaren episode, die blos durch die spätern Battiaden mit der eroberung einer stadt durch die Perser zusammenhängt. Und die über Kypselos wurden ein geschlossenes bild, welches derjenigen staatengeschichte der Griechen, die Herodot zum Perserkriege fortgeführt, vorausliegt und nur als beispiel in einer rede angeführt wird. Ganz ebenso nur als warnendes heispiel in einer rede wird die einzelgeschichte des Glaukos mit dem zuletzt von uns gedachten epischen orakelspruch eingeflochten.

Die noch anzuführenden übrigen Pythiaverse bei Herodot lassen ebenfalls vielmehr ein ideales interesse als den zweck der urkundlichkeit wahrnehmen. Der letztere findet anwendung auf die anführung der antwort an Argos VII, 148 auf seine anfrage zur zeit von Xerxes Kriegsrüstung (484 v. Chr.). Da dieser spruch zur begründung der motive gehört, aus welcher sich Argos vom kriegsbunde gegen den Perser ausschloss, einem

wesentlichen mement der haupterzählung Herodots, so war es rein historischer absieht angemensen, ihn wörtlich zu geben. Indessen mindestens ebenso bedeutend rücksichtlich der folgen für den Perserkrieg (VII, 144) war die weissagung über den krieg Athens mit Aegina, die Herodot V, 89 zwar bestimmt und deutlich nach ihrem sinne, aber nicht in ihrer form selbst gibt. Allein wenn in diesem bescheid an Athen gebot und verheissung bündig und klar sind, so ist der kluge rath an Argos in's poetische gleichniss räthselartig eingehüllt, und in diesem formreiz dürfte auch hier für Herodot der grund der wörtlichen anführung gelegen haben. Derselbe steigert sich, wenn man bemerkt, dass dieser spruch gruppe macht mit einem vorbergehenden VI, 77, der in mystisch-eingehüllter gestalt das unglück voraussagte, dessen beilung dann dieser anräth. Räthselartig witzig sind gleichfalls die warnenden verse der Pythia an die Siphnier (ungefähr aus d. j. 530), die, nur zu einer kleinen engern episode der samischen episoden gehörig, von Herodot III, 57 wörtlich gegeben werden. So ist ferner den spruch 1, 65, der den Lykurgos für göttergeliebt und eher einen gett als menschen erklärt, von einer so seltenen art und feierlichem schwunge, dass ihn der geschichtschreiber ebendarum in der überlieferten gestalt selbst aufnehmen mochte. Ihn für wirklich urkundlich zu halten, verbietet hier ohnehin das hohe alter des empfängers, welches uns über denselben noch immer in der ungewissheit lässt, die schon dieser spruch bekennt, ob er ein wirklicher mensch und nicht vielmehr ein dorischer gott gewesen. Diesen spruch also hat Herodot jedenfalls ans poetischer quelle, sei's, dass man darin mit Göttling 62) das proömion der ursprünglich episch gefassten rhetren Sparta's erkenne oder ein bruchstück aus einem Terpandrischen nomos vermuthe. Eine ähnliche quelle, etwa einen alten festpäan der Tegeaten für die ausnehmend witzigen and ironischen orakelverse I, 66 nähme man wenigstens mit besserer wahrscheinlichkeit an, als dass aus der zeit der ersten fehde Sparta's mit Tegea (etwa 580 v. Chr.) ein aufgeschriebenes orakel sich erhalten. Da aber zu derselben alten fehdegeschichte ein zweites episches orakel gehört (1, 67), in seiner form recht chresmologisch räthselmässig, in seinem rathe ein recht chresmologisches machtbegründungsmittel angebend 65), und die mit beiden verknüpfte erzählung zumeist den scharfsinn und die göttliche voraussicht des orakels darthut, bildet diese episode ein seitenstück zu den obenerwähnten chresmologischen geschichtsapolegen.

Das sind nun sämmtliche bei Herodot gelegentlich gegebe-

<sup>62)</sup> Verhandl. d. k. sächs. gesellsch. d. wiss, zu Leipzig 1848 s.

<sup>63)</sup> Vgl. Pausan. IX, 17, 3. 19, 4. Sophokl. Gedip. Col. v. 612. 1508 mit schol. zu v. 1579 und 57. Diogen. Laert. I, 118,

nen Pythiaverse. Betrachten wir schliesslich näber den beilänfig schon erwähnten, über die gefahr von Argos, VI, 77, der sich selbst (vgl. VI, 19) ungefähr aus 497 v. Chr. datirt, ist dieser spruch wenn irgend einer ein musterstück jener symbolischpathetischen prophetensprache, die dem scharfsinn zu schaffen machte; und der ganze zusammenhang, innerhalb welchem Herodot ihn anführt, ohne ihn bestimmt zu deuten, lässt hinreichend merken, dass derselbe in verschiedenem sinne auf die leiden und kämpfe von Argos war gedeutet worden, die bis in die zeit der Perserkriege hineingereicht. Ausserdem hat aber dieser epische spruch die eigenheit, dass ihm eine prophezeiung der zerstörung von Milet und Didymä unmittelbar angehängt ist, obgleich, wie Herodot (VI, 19) bemerkt, bei der einholung des spruches von Argos keine Milesier zugegen waren, und eben se wenig (wie wir hinzusetzen können) die lage von Argos, die den spruch veranlasste, noch alles das, worauf etwa die an Argos gerichteten verse gehen können, in irgend einem zusammenhange mit loniens emporung und Milets eroberung staud. Es ist nichts gemeinsames zwischen den verbundenen sprüchen, als dass hier, wie dort der krieg die männer fählt und den weibern jammer bereitet. Mir scheint dies ein merkmal, dass Herodot diese orakel aus einer sammlung redigirter und verkaupfter Pythiasprüche hat. In den sammlungen des Musäos und des Bakis fanden sich die sprüche verbunden, die auf den feldzug des Xerxes, die schlachten bei Artemision, Salamis, Platää gingen (s. oben c. 5). Ebenso werden auch die kundbarsten anliegen und schicksale der griechenvölklein aus der periode vor den Perserkriegen episch in reihen von orakelsprüchen verknüpft worden sein 64). Aus solchen mächte Herodot die orakel über den korinthischen gewaltheren, den kampf zwischen Sparta und Togea, den zwischen Argos und Sparta geschöpft haben. Und wie wir bier unter den sprüchen an Argos in einer art von synchronistischer verknüpfung auch das unglück Milets in vorstellung gebracht sehen, konnte an höherer stelle einer solchen kette eben so gut allenfalls an sprüche für Korinth ein blick auf das unglück von Siphnos angeknüpft werden. In der weise der warnung (dem bildtichen bezeichnen des dem unglück vorausgehenden, das man wohl beachten, φράζεσθαι, solle) ist der Pythiaspruch für Siphnos III, 57 dem Bakisspruch für Ruböa VII, 29 ähnlich genug. Dass in jenen sprüchen an Sparta und an Argos Apollon spricht, nicht ein spezieller prophet, schliesst ihr berrühren aus einem chresmen buche nicht aus. Denn in dem spruch über das erdbeben von Delos im anfang der Perserkriege,

<sup>64)</sup> Ein fragment des Euripides (Niebuhr rhein. mus. IV s. 26) spricht von alten büchern (diphtheren) voll pythischer sprüche, a. auch oben c. 5 anm. 41.

der in einem chresmenbuch "geschrieben war" (VI, 98), kann der sprechende, welcher sagt: Κινήσω καὶ Δηλον, auch nur Apollon sein. Herodot nennt die gesammelten prophetensprüche immer mit demselben namen wie die der Pythia; chresmen. Ob in jenen die fiction gemacht war, dass die propheten vom gott auch die sprüche empfangen, die seiner zeit die Pythia ertheilen werde, oder ob sie bestimmte sprüche mit der formel, alsdann werde sich die Pythia so und so vernehmen lassen, einführten, oder wie sonst diese harmonie motivirt war, müssen wir freilich dahingestellt sein lassen 65). Nachdem wir aber durchgängig im Herodot bei den in der versform angeführten orakeln das phantastischwitzige und dogmatischpraktische interesse über das historische überwiegen gesehen, nachdem dieselben der mehrzahl nach theils bei ihm selbst in gruppen erscheinen, welche durch einen erzählungsfaden verbunden sind, theils, wenn auch seine erzählung sie trennt, um einen gegenstand sich gruppiren (VI, 76. 77. VII, 148), müssen wir schliessen, dass er sie bearbeitet und geordnet überkommen. Nach der mehrfach darin bemerklichen erfindung von motiven aus namenswortspielen und verknüpfung in idealer tendenz war diese bearbeitung und ordnung eine poetische. Wenn nun in einem beispiel mit einer leichten formel zwei sprüche verknüpft sind, die an getrennte städte und auf getrennte ereignisse gehen, so begreift sich dies viel besser aus einer epischen sammlung, als einer wirklichen befragung in Pytho, we die anfrager bekanntlich nach rang oder loos gesondert vorkamen 66). Wenn aber Herodot dabei angiebt, die eine stadt habe den spruch in Pytho empfungen, während sein ende sich auf abwesende erstreckt habe, so muss er entweder au der stelle der sammlung selbst diese angabe vorgefunden oder von sämmtlichen sprüchen derselben, dass sie pythische seien, anzunehmen veranlassung gehabt und von diesem, dass ihn blos Argos eingeholt, darum geschlossen haben, weil die Argos geltenden verse vorangingen, die an Milet ihnen nur so unmittelbar angehängt waren. Eins wie das andere leitet auf episch ausgeführte und verknüpfte Pythiasprüche als grundlagen berodotischer erzählungen.

Dass der spruch an Glaukos als Pythiaspruch aufgeführt ist, wird uns also eben so wenig hindern, ihn für gedichtet zu halten als die mit umdichtungen der geschichte zusammenhängenden an Krösos, Battos, Kypselos. Auf eine verknüpfung aber in eine gruppe oder epische reihe, wie die letztern und die über Tegea und an Argos, deutet er nicht, allein auf epische schule doch insofern, als sein letzter vers wörtlich derselbe ist wie v.

66) Hermann lehrb. d. gottesd. alterth. d. Gr. S. 40. n. 15.

<sup>65)</sup> Man s. übrigens Plutarch Lysand. 26. Xenoph. Hell. III, 3, 150. Plutarch. Agesil. 3,

285 in Hesiods werken und tagen. Auch liegt eine gattung inperhalb der epik der chresmologen, welcher sich ein solcher sprach über die heiligkeit des eides füglich einreihen könnte: die snoθηκαι. Sie enthielten, wie die bruchstücke der hesiodischen Χείοωνος υποθηκαι zeigen, religiösethische lehren. Da Cheiran unter undern lebrer des göttlichen sehers Amphiaraos beisst, des stammvaters der berühmtesten griechischen sehergeschlechter, da es unter dem namen des Amphiaraos ebenfalls epische hypothekä gab und andere unter des Orpheus und Musäos namen waren 67). sehen wir den epischen propheten die religiös-moralischen ermahnungen ebenso, wie andererseits die kathartische und telestische disciplin zugetheilt. Und diese art lehrsprüche werden auch auf den pythischen gott zurückgeführt in der sage, dass Pythagoras, der Orphiker, seine ethischen lehren von Aristokleia, der delphischen Pythia empfangen und ihren sprüchen die seinen nachgebildet 68). Freilich finden wir des Cheiron lehren an Achilleus, des Amphiaraos an seinen sohn Amphilochos gerichtet and die des Orphous (pach den uns zugemittelten jüdischen paredicen der orphischen διαθήκαι zu schliessen) an seinen jünger Musicos. Ist nun ganz glaublich, dass mythische beispiele von diesen lehrgedichten eben so wenig ausgeschlossen waren als von Hesiods hauslehren, so ist allerdings ein beispiel aus historischer zeit, wie das von Glaukos immer noch etwas anderes. Wem aber bei jenen dichterischen apologen aus der politischen geschichte, die Herodot uns gibt, die grunde für ihre aubereitung durch chresmologen einlenchten konnten, der wird auch diesen religiösethischen orakel - apolog aus einer solchen quelle herzuleiten geneigt sein 69). Auf jeden fall ergibt der überblick über

67) Welcker sum Theognis p. LXXIV. 68) Diog. Laert. VIII, 18. Phot. u. Suid. τάθε ἐκ τοῦ τρίποθος. Lo-

beck Aglaoph. p. 619.

<sup>69)</sup> Aristoteles (Polit. II, 9, 5) gedenkt einer angabe, wonach Onomakritos der erste gewesen, der sich in gesetzgebung auszeichnet, wozu er sich auf Kreta gebildet, als er dort wegen der seherkunst sich aufge-halten. Sein gefährte sei Thaletas gewesen, des Thaletas schüler Ly-lurg und Zaleukos, des Zaleukos Charondas. Mit recht bemerkt Aristoteles, dass dieser stammbaum der gesetzgebungsschule der zeitrechsung widerspreche. Indessen ist klar, dass dieser angabe zunächst die seschauung der gemeinsamen priesterlich-musischen form in den gesetzen, deren verfasser sie verknüpst, zu grunde lag, da von den Kretern sowohl der göttliche ursprung ihrer gesetze überliefert ist, als dass sie dieselben sangen (Aelian II, 39), Thaletas als musiker und staatsordner in einer eigenschaft geschildert wird (Müller Dorier II S. 17), Ly-kurgs rhetren in Terpandrischen weisen gesungen wurden (Clem. Strom. I. s. 308) und so noch die gesetze des Charondas gesänge waren (Athen. p. 619). Offenbar ist Onomakritos in dieser reihe nur darum obenangestellt worden, weil die orphischen gesetzlehren, die er ordnete oder dichtete, für die ältesten galten. Auf seine orphischpythagorische weisbeit deutet auch, dass ihn dieselbe angabe Lokrer nennt, wie Zaleukos ein Lokrer und schäler des Pythagoras hiess (Diod. XII, 20), Charon-

diese ganne klasse der herodetischen legei eine selche eingeweihtheit des geschichtschreibers in die richtungen und die nnegebildeten mittel der propheten-dogmatik, dass darin eine reichliche frucht von der verbindung seines jugendlebens mit seinem oheim, dem propheten, sichtbar wird.

# 9. Anwendungen von dieser mantischen bildung bei dem geschichtschreiber.

Die vorgedachten chresmologischen erzählungen bei Herodot sind selbst schon anwendungen und verarbeitungen eines wissens, wie es propheten und orakelkundige unter sich bildeten and fortpflanzten. Wir mussten voraussetzen, und fanden theilweise bestimmte gründe dafür, dass Herodot an der letaten ausgestaltung dieser aufgenommenen stoffe selber thätig gewesen. Es ist aber noch in audern stücken der gebrauch sichtbar, den er von der prophetenmässigen anschauungsweise machte. sentlich im geinte der letztern, obschon unter bezügen, die bereits der allgemeinen vorstellung der Griechen geläufig waren, verknüpft er die feindschaft der Perser gegen die Hellenan im proömion mit den mythischen beleidigungen zwischen Asiaten und Griechen, besonders dem troischen krieg. Wie er mit erinnerung an diesen in der geschichtserzählung selbst das verhalten und das kriegsgeschick des Xerxes in verbindung bringt, ist schon oben (c. 2) bemerkt. Aber anch die erinnerung an den im proömium gleichfalls erwähnten Argenautenkrieg läsat er Xerxes beachten, indem dessen beilighaltung des Athemantidenherdes und Laphysties haines (VII, 197) so aufgefasst werden soll, dass der könig den seit jener unternehmung schwebenden götterzorn als eine ibm verbündete schicksalsmacht anerkennt. Auch die ausnahme von Argos aus dem krieg mit Xerxes motivirt Herodot durch mythische verwandtschaft. Lässt er schon (VII, 150-152) das wirkliche hündniss zwischen Xerxes und Argos dahingestellt, so erkennt er doch selber die verwandtschaft an 70). Auf die epische fabel berufen sich bei ihm Lakedämonier und Athener für ihre ansprüche der begemonie (VII, 159. 161 e.). Er selbst aber nimmt gelegenheit, die mythischen aurechte der Athener auf Asiens boden, nicht nur das bekannte auf Ionien, sondern auch das auf Aeolis kraft der epischen tradition) V, 94 e.), auf Lykien in fabelhafter genealogie (Lykos

das ebenfalls zu dieser schule gezählt wurde. Da nun des Zaleukos gesetze theologisch anhuben (das.) und ihre gebote (wie dies auch bei Charondas der fall war: Diod. XII, 12 ff.) mit ethischen begründungen begleiteten (Cicero ges. II, 6), muss auch von den theologischethischen ermahnungen und geboten des Orpheus-Onomakritos angesommen werden, dass sie begründungen und beweise enthielten, welchen beispiele sich leicht einreihen.

70) VII, 61 e. VI, 53 ff. 58 f. 60. II, 43. 80. 91. I, 125.

Pundtons sehn (1, 178. VII, 82), suf Kypros (VII, 90), ja selbut suf Medien anzudenten (Medein kommt aus Athen zu den Ariern, um namensmulter der Meder zu werden, angeblieb nach mediescher suge VII, 62). Auch gedenkt er den götterspruchs, der den Athenern Italiotengebiet zuspricht (VIII, 62). Diese auffassungen liegen jedoch meist innerhalb der gewohnten manieren der giechischen einbildung von völkerverhältnissen. Aber in aufdern beispielen macht sich bei unserm geschichtschreiber jeuer kluge gebrauch fühlbar, mit welchem die erthodoxen aller zeiten verfängliche dinge unter dem rüstzeug beiliger vorstellungen anständig durchundengen verstehen.

Wenn sich Heredot die Argeier wegen ihrer lossagung vont vertheidigungskrieg der Holleuen mit dem rathe des erakels rechtfertigen lässt, so war dieser rath in der thatsächlichen lage von Argos begründet, welche zu bezeichnen Herodot ebenfalls nicht unterlässt, so dass die entschuldigung zugleich natürlich metivirt ist. Wenn er aber, nach kaustischem tadel der Kerkyräer wegen ihres zurückbleibens vom seekampf, den gleichfalls theilmhulesen Kretern (VII, 169 e. 171 e.) guten willen zuschreibt, nur dass der götterspruch sie abgehalten, so fehlt hier des natürlich überzeugende. Denn dass die Kreter vormaleinst ihre theilnahme am troischen krieg mit hunger und pest gebüsst, weil der schatten des Minos sürnte über diesen rachekrieg, den sie für andere mit vollbracht, nachdem sie dech den rachekrieg für seinen tod in Sizilien ohne erfolg abgebrachen, und dass dewegen auch jetzt nach 700 johren die Kreter nieht für die gemeine hellenische sache mitzukämpfen wagen, das heiest, de άφανὸς τὸν μῦθον ἀπενεϊκαι, οὐκ ἔχοντα δλεγχον, wie Herodet (II, 23) von dem sagt, der die Nilanschwellung vom Okeanos herleiten will. Es mag indessen wirklich das delphische orakel, das bei Xerxes kriegsdrohung keinen rechten math hatte, den Griechen anm widerstand zu rathen, mit dieser weithergeholten warmang die Kreter absolvist haben. Sei also na diesem liebesmantel Herodot unschuldig, so sind doch ähnliche an andern stellen von seiner hand berbeigenogen.

Ans den auseinandergestreuten angaben des geschichtschreibers ist herauszulesen, dass Miltindes während des lonischen aufstandes, als die Perser aus dem Hellespont gedrängt waren (V, 103. VI, 5 e.), das pelasgische, seit 16 jahren (V, 26 f.) von einem persischen vogt verwaltete Lemnon erobert (VI, 140); dass ihn darum der Parier Lysagoras, ein stammverwandter der von Miltiades vertriebenen lemeischen Pelasger und mitunterthan der persischen küstenstattbalterschaft, verklagt (VI, 133) bei Hydarnes, dem statthalter dieses ersten steuerkreises (VII, 135. HI, 90) und nachfolger des persischen eroberess von Lemnos (V, 25 f.); dass wegen dieser verfeindung Miltiades vor dem rachezug der Perser gegen den abtrünnigen Hellespont und Cherso-

nes (VI, 41) nach Attika flob, med dass nun die Athener weder den Chersones, noch Lemnes hatten (vgl. VIII, 11 e.), die erst nach dem Perserkriege durch Kimon und durch Perikles ihnen erobert und zugeeignet wurden 71). Berodot hingegen macht behufs der verknüpfung mit seiner erzählung vom skythisches foldzug zum metiv der flucht des Miltiades (VI, 41) sein während dieses feldzugs gegebenes votum über die Donaubrücke (IV, 136 ff.), welches doch dazumal niemand angezeigt, und welches ihn, umgeben von persischen truppen und vögten 72) acht jahre lang in seiner Chersones-herrschaft rubig gelasten bat, das aber jetzt auf einmal bekannt sein soll. Herodot lässt des klagepunkt des Lysagoras unbestimmt (VI, 188), sagt michts davon, dass es die Perser waren, welchen Mitliedes Lempos wegnahm während ihrer überraschung durch die aufstände in louien und im Hellespont, und stellt die suche (VI, 137 ff.) so vor, als wäre mit des Mikiades' eroberung Lemnos attisch geworden und geblieben, und zwar nach göttlichem recht. Denn die lemnischen Pelasger, lesen wir, waren seit mehr als:: 500 jahren den Athenern nach einem pythischen sprach basse schuldig und hatten sich mit dem spöttischen zugeständniss der igeforderten übergebung ihrer insel unter der bedingung, dass ein attisches schiff mit dem nordwinde hinkomme, dem verhängniss geliefert, da jetzt wirklich Miltiades nach einem halben jahrtausend aus des durch ihn attisch gewordenen (freilich zur zeit für persisch geltenden) Chersones mit dem nordwinde nach Lemnos kam und die verhängnissvolle bedingung erfüllte (vgl. oben anm. 25). Hier zeigt denn unser geschichtschreiber ein gutes chresmologisches gedächtniss und eine fromme abkürzungskunst geschichtlicher rechtsfragen.

Minder erheblich, aber doch verwandter art ist dies: mit Euböern verfuhr Themistokles, nachdem er den theuer von ihnen erkauften schutz länger zu leisten aufgab, schenungslos genug 75). Nach Herodot aber hatten die Euböer sich selbst aszuklagen, da sie den sprach des Bakis für gar nichts geachtet, der doch so deutlich zur flüchtung der beerden gemahnte. "Dass sie dieser verse nicht geachtet bei den damals verhandenen und bevorstehenden drangsalen, hatten sie aufs allerübelete zu emfinden"

Wieder ist, wie bei der geschichte von Lemnos, die altmythische sage mit besonderer priesterlicher feinheit benutzt in einer nachträglichen episode zum Xerxeskrieg, die Herodot IX, 73 nur ganz beiläufig an die erwähnung Dekeleia's, als beimathgau's eines tapfern Atheners, angeknüpft hat. Als nämlich

<sup>71)</sup> Plut. Kimon 14. Perikl. 19. 11.

<sup>72)</sup> IV, 143 f. V, 2. 10. 15. 18. 26. 73) VIII, 4 f. 18 e. 19. 112. 121.

446 v. Chr. au dem aufstand Bubön's, gegen den schon Peri-bles hinübergerückt war, die nachrieht von der empärung Megera's unter zuzug von Korinthern, Epidauriern, Sikyoniern, and der einfall der Peloponnesier unter Pleistonax in die attische landschaft binzukam, fiel es nicht wenig auf, dags, nachdem Porikles eilig umgekehrt war, die Peloponnesier in ihrem verheerungsaug, der achon Eleusis und Thria geplündert hatte, plötzlich, ehe es zum kampfe kam, innehielten, umkehrten, und dann der 30jährige friedensvertrag zwischen ihnen und Athen zu tage trat (Thuk. I, 114). Natürlich sagte man, zumal in der nächsten zeit, nicht gerue laut, dass Perikles die lakedämonischen heerführer bestochen hatte (Thuk, II, 21). Dies befremdliche abbrechen ihres verheerungszuges, eh er nördlicher die gegend von Dekeleia und höhe der attischen Kephissoslandschaft erreicht hatte, weiss aber Rerodot auf eine wohlnehmende weise zu erklären. Schon in Theseus zeiten hatten in die Dekeleer oder ihr heros Dekelos dem einfall der lakedamosischen Dioskuren in Attika durch freundliches verhelfen zu ibrem recht ein ziel gesetzt; daher denn billig auch die schaaren des Pleistonax über 7 jahrhunderte später, so herzhaft sie die westliche landschaft verwüsteten, vor Dekeleis umkehrten.

Das dem bezuge nach jüngste beispiel von diesem politischen gebrauch der legenden und diesem zudecken des anstössigen mit geheiligter vorstellung bei Herodat ist einer früheren enisode des Xerneskriegs nachträglich angehängt. Es war ein hauptbeweis des wüthigen charakters, den gleich im beginn der pelepennesische krieg annahm, dans die Athener, als in dessen sweitem sommer ihnen der verbündete Thrakerkönig eine peloponnesier-gesandtschaft die zum grosskönig unterwegs war, gefangen lieferte, diese gefangenen am tag der ankunft tödteten und in die verbrechergruben warfen. Die Lakedämonier waren allerdings (Thuk. II, 67) ebenso mit kauffahrern der Athener vod ihrer bündner, ja neutralen schiffern umgegangen. Dieses schen motive für die wilde that gedenkt jedoch Beredot nicht, sondern gibt ihr eine heilige ursache durch anknüpfung an einen frevel, den die Lakedamonier vor 60 jahren begangen (VII, 138 f.). Sie warfen damals die herolde des Durios, die erde and wasser forderten, in brunnen und todes-gruben, we sie erde und wasser finden würden. Darüber, sagt Herodot, zürnte Talthybies, der herold aus der heldenverzeit, der in Sparta als petron der herolde verehrt ist. Als nun dauerud ungünstige epferzeichen den aufruf veranlassten, wer sich zur abwendung dieses zorns freiwillig dem grosskönig zur todesbusse liefern wolle, erboten nich dazu zwei edle Spartiaten, die zu diesem ende nach Sasa reis'ten. Herodot erzählt, wie würdig sie unterwegs und in Susa sich benommen, und dass der grosekönig sie frei gege-ben. "Also, und weil die Spartiaten dieses gethan, legte sich

der zorn des Takhybies für den augenblick, obwold Spertlies und Beils nach Sparts zurückkamen. Aber lange zeit dernech ward er wieder wach in dem Kriege der Peloponuesier und Athener, wie die Lakedämonier sagen. Daran seh' ich hierin absonderlich die göttliche schiekung. Dass nämlich der zorn des Takhybios auf gesandte fiel und sich nicht legte bis zu seiner erfüllung, das war in der ordnung. Dass er aber gerade die söhne jener männer traf, die um des zornes willen zum könig hinaufgegangen waren, den sohn des Bulis Nikolaos und Sperthias' sohn den Aneristos, daran ist mir offenbar, dass es eine göttliche schickung war in folge des zorns. Diese männer wurden nümlich als gesandte nach Asien abgesthickt von den Lakedämoniern, aber vom Thrakerkönig gefangen, und nach Attika abgeführt starben sie durch die Athener" — die also hierin nur werkzeuge einer heiligen macht waren.

An diesem beispiel sehen wir denn, dass Herodot bis in seine letzten lebensjahre die anwendung seines verständnisses von sehicksalszeichen und späten erfüllungen göttlich vorbereitater dinge fortgesetzt hat.

# 10. Anwendungen dieser schicksalsansicht auf den anfang von Herodots geschichtschreibung.

Die herodotische darstellung vom anfalle von Lemnos an Athen sieht so ziemlich aus wie eine stiftungslegende für die attischen kleruchieen daselbst und im Chersones, ist also erst nach Kimons eroberungen um 464 v. Chr. (vgl. VII, 196), vielleicht eret bei dem zuge des Perikles nach dem Chersenes nehn jahre später abgefasst. Jene anwendung der sage von Dokeleia auf den einfall des Pleistonax kann erst weitere zehn jahre später, und die herleitung der hinrichtung lakedämenischer gesandten in Athen vom zorn des Talthybios nicht vor 480 geschrieben sein. Ich nehme ferner vom künftig zu beweisenden voraus, dass auch die vorherbestimmungs-geschichten von Krösos, Polykrates, Battos den zuletzt ausgeführten theilen vom werk Herodots einverleibt, und die orakelgeschichten vom Kypselos, von Sparta und Tegea, von Arges, sammt dem apolag von Glaukos, episoden der nach abfassung des Xerxeskriegs ausgearbeiteten vorgeschichte sind. Wegen dieser zeitspuren könnte man zweifeln, ob die in solchen darstellungen entwickelte betrachtung von schicksalen und schieksalsssichen schon ein familien-erbtheil Herodots, durch den sheim ihm nabe gebracht, und nicht vielmehr eine selbst ergriffene denkart und pragmatik seiner reiferen lebensjahre gewesen. Allein in jenen daratellungen zeigt sich nur die verfolgung und, was die abfassungsform betrifft, allerdings reifere entwicklung der mantischen methode, die schon in Herodots Xerzeskrieg, so weit er für sein erstes werk gelten kann und muss, chan so entschieden und beziekungsweise noch eifriger bervortritt.

Das proömion, dessen eigentlichste, (jetzt durch die lydischen und persischen vorgeschichten unterbrochene) verknüpfung mit dem Kerxeskrieg und genz besonders mit dem berodatischen schluss desselben uns die begränzung des ersten werks erkensen lässt, stellt dieses wesentlich unter die auffassung eines vorbereiteten, vorangezeigten und erfüllten schicksals (s. oben c. 2). In diesem zusammenhang ist als vorbereitung des Xerxeskriegs der epische hauptmythus der Griechen, der troische krieg, bezeichnet. Wie dann Xerxes der scene dieses alten kriegs mit seinem heere naht, geben (VII, 42 e. 43) das unwetter vom Ida, das einen haufen seines heeres erschlägt und die am Skamandres zum erstenmal empfundene unzulänglichkeit des trinkwassers, dazu, nach dem opfer des Xerxes auf llios, der schreck, der nachts das lager beunrubigt, die voranzeigen vom schicksal dieses kriegs an der erinnerungstätte seiner mythischen ursache Und als dieses schicksal sich erfüllt hat und der anspruch des Xerxes seine volle widerlegung in der einnahme von Sestos und der hinrichtung des Artayktes findet, so ist nach Herodots darstellung der vollstrecker dieses gerichts ein gefährte jener hereen des troischen kriegs, die schon im anzuge das heer des Kerxes erschreckten, ist Protesilags, der, einst als erstes opfer jenes mythischen kampfes, an der landnigsküste von Asien gefallen, ihr gegenüber im alten heiligthum göttlich verehrt wird. Durch ein besonderes teras 74) zeigt der göttliche heros dem Artayktes an, dass er, an dem dieser und Xerxes gefrevelt, lebe und den frevel strafe.

Man bemerkt leicht, wie bei dem anfangs unmittelbaren anschluss des herodotischen Xerxeskriegs an das proömion auch die raubzüge auf die epische sage vom troerkrieg in den reden der hellenischen gesandten bei Gelon, die auf Agamemnon auf Menestheus sich berufen, so wie die motivirung der untätigkeit der Kreter durch die einstige büssung ihres autheils am troerkrieg Herodots anknüpfung des Perserkrieges an den griechischen national-mythus fühlbarer in dem beschränkteren zusammenhang gegenwärtig erhalten konnten als jetzt, wo ap viele und mannichfaltige vorstellungen anderer art zwischen dem proömion und der erzählung vom Kerxeskrieg stehen. In der anfänglichen nähe zu einander waren dann auch der plötzliche sturm und die schiffbrüche der Perserflotte gerade an der der Thetis heiligen küste und die magier-beschwörungen an diese göttliche mutter des Achilleus (VII, 188. 191), ferner mach dem

<sup>74) 1</sup>X, 120. In seiner symbolik hat das wunderzeichen verwandtschaft mit dem, welches dem vater des Peisistrates bedeutet haben sell,
dess sein moch ungeborner sohn sich zu einem gewaltigen heurn aufwerfen werde: 1, 59.

erdbeben bei Sulamis die herbeiholung der Acakiden als bestiger anführer der Hellenen zum siege (VIII, 64. 83 f. 121) merklicher einstimmende momente in Herodots ausfassung von der nachwirkung des heroenkriegs auf den Perserkrieg. Selbst gelegentliche erwähnungen, wie in Xerxes heerverzeichniss die ableitung der Pamphylier von den zersprengten schaaren aus Treia, die Kalchas und Amphilochos gesührt (VII, 91), oder in der rede der Athener bei ihrem ehrenwettstreit mit den Tegeaten die berufung IX, 17, dass sie hinter keinem zurückgestanden in den troischen kämpsen, dienten über der erzählung den mythus schwebend zu erhalten, den ihr ende in eine wunderbare verknüpsung mit dem thatsächlichen ausgange und witzige rückbeziehung auf den aufang setzt 75).

Ausserdem ist es ja gerade bei der entschliessung des Xerxes und bei einer anzahl bestimmter begebenheiten seines krieges, dass Herodot deren vorherbestimmung und vorausverkündigung unter berufung auf die sprüche des Bakis, Musäos und Lysistratos vorstellt (oben c. 5). Und dazu versimilieht seine erzählung dieser kriegsgeschichte das eingreifen der allgemeinen mächte auf allen stadien derselben durch anschauliche wirkungen und wunder der gottheiten; des Zeus (VII, 10, 4. 42. VIII, 12 f.), des Boreas, der Thetis, des Poseidon (VII, 189. 191 f. VIII, 129), des Apollon und des lakchos (VIII, 36. 65), der Pallas (VII, 141. VIII, 55. 84 e.) der Hera (IX, 61 e. u. f.), der Demeter (IX, 65. 101), des Hermes (IX, 100 f.).

Es liegt alle dem das wahrhaft ideale bedürfniss zu grunde, die ereignisse nicht als atomistische einzelbeiten, sondern durchaus als glieder eines allgemeinen zusammenbangs, die erfolge nirgends als zufällige, sondern als momente einer ewigen gesetzmässigkeit anzuschauen. Jener zusammenhang wird um so imposanter, in je fernerer vergangenheit schon das vorspiel geschichtlicher begebenheiten aufgewiesen wird. Diese gesetzmässigkeit der erfolge scheint bezeugt, wenn ihnen zeichen und orakel vorausgingen, die sie als bereits enthalten in einem höheren wissen and ihm gemäss nothwendig vorstellen, and wenn unsterbliche mächte die vollstrecker machen. Aber dieser griechische glaube und dieser mantische witz gewinnt nur einen symbolischen zusammenhang und nur die form der nothwendigkeit an der vorstellung; eine einsicht in die gesetzmässigkeit, ein begreifen des geschehenden als in sich nothwendig und allgemein, gewähren diese einbildungen and verknüpfungen nicht.

<sup>75)</sup> So wird auch der im proömion gleichfalls angenogene, aber tiefer im hintergrund liegende Argonautenmythus, den (wie oben gedacht), Xerxes im Laphystioshaine respectirt, schon vorher wiederholt in gelegentliche erinnerung gebracht durch erwähnung des mals der Helle (VII, 58), der Kolcherin Medeia (62), des aussteigens von Herakles aus der Argo bei Apheta (193),

Sie reinen daher das bedürfniss, aus dem sie erneugt sind, eben so sohr als sie es stillen. Dem hilft nun weiter die betrachtung dadurch nuch, dass sie die sittlich ullgemeine gesetzmässigkeit noch besonders zur vorstellung briugt, indem sie schon in dar entschlieszung der handelnden, sei es in der farm der ahnung, sei es anders gemeinter, verbängnissvoller äusserung eine vorgestalt des erfolges bildet. Von andrer seite hilft der aberglande in reherer weise dem immer neuen bedürfniss, das absolute schicksal zu schauen, durch häufung nusserordentlicher und phastastischer vorzeichen.

Alles dies zeigt sich am meisten gleich von aufang berein im herodetischen Kerxeskrieg. Da sind alle arten der vorbedeutung aufgeboten. Ausser jenem Musäos-orakela, welche die Hellespent-überbrückung des Kerxes und sein vordringen in Hellas, (nur diese ihm verschwiegen) seine niederlagen voraussagen (VII, 6), sind der träume, unter welchen sich der könig entschliesst, nicht weniger als vier, der wunderzeichen auf seinem wege zur küste mehr als ein dutzend, entsprechen die ahnenden verstellungen, die Artabanos ihm entgegenhält, ganz den erfelgen 76), und verredet sich Kerxes im ersten aufbrausen gegen Artabanos verhängnissvoll. Das letztere steht in folgender verknüpfung.

"Ich lege dir, sagt Kernes (VII, 11), dem warner, als einem feigen die schande auf, dass du nicht mit mir in krieg ziehest, sondern hier bleibest bei den weibern". Dies wort kehrt im erfolg zwäck mit steigender büssung des Kernes. An den Thermopylen erfährt er, dass in seinem heer "viel menschen sind, aber wenig männer" (210), vor der schlacht bei Salamis sagt ihm ein weib, die Hellenen seien seinen seekämpfern so überlegen als männer weibern" (VIII, 68) und während der schlecht ruft er selbst (88): "die männer sind mir zu weibern worden, nad die weiber männer"; auf weibes rath flieht er (101 f.); und nach der letzten niederlage ist es dann sein bruder, der auf der facht im zorn der verzweiflung den mitgeschlagenem feldherra (IX, 107) "schlechter als ein weib schilt". Und nun geht durch weiber eben dieser bruder elend mit fram und söhnen zu grunde durch die schuld des Kernes, der nach seiner heimkehr in Susa auf des schmachvollste von weibern beherrscht ist (108 f.).

<sup>76)</sup> VII, 10: schwächung des heeres durch schreck und donner des gottes; tritt ein VII, 42 f. VIII, 37 f. 188. VIII, 12. Verderhan der treppen durch hanger, der flotte durch unzulänglichkeit der häfen VII, 49; tritt ein VIII, 118. Fallen des Mardonies auf griechischem boden VII, 10 s.; tritt ein in der hauptschlacht bei Platiä. Abfall der lomier, versusgesagt mit der mahnung: "nicht gleich zu seseng zeigt sich das ganze"; und so erfolgt er wirklich erst in unerheblichem umfang VIII, 10. 22. 83. 97. 180, aber in voller verderblichheit zuletzt IX, 91. 98. 106.

Der beginn dieser verstrickung des Norges in schmuch derch weiber war die leidenschaft zur frau jenes brudere. Er gerieth in sie su Sardes, als er auf der flucht aus Hellas dahin kam. Beim auszuge war es eben hier zu Sardes gewesen, dass er den ältesten sohn des Pythios, den dieser von fünfen allein vom kriegszug lesbitten weltte, in zwei stücken zurhauen und des boer im aufbruch mitten durch geben liess; dies nater berufung auf seine eignen brüder, die mitzegen; weshalb der unterthen vielmehr, verpflichtet wäre, ausser seinen kindern noch selbst sammt seinem weibe mit zu folgen (VII, 38 f.). Jetat also, wo Xerxes ohne heer an diese stelle zurückkommt, ist zum anglück des bruders, auf den er sich mitherufen, dessen weib der kriegsbewegung hierber gefolgt, und die gluth für dieses, die ihn qualt und verwirrt, weil dies edle weib starker ist als er, zieht seine schwäche für ihre tochter, deren üppiger hoffahrt er in Susa fröhnt, dafür die rachwuth seiner gemahlin, gegen die er eben so schwach ist, durch diese die Erasse mishandlung jener edlen bruderafrau und die empörung seines bruders und der bruderssöhne nach sich, die er nur in ihrem blute ersticken kann. So gab Xerxes in seiner zornrede gegen Artaban und seinen grausamen spruch gegen des Pythios familie unwillkührliche vorzeichen seiner eigenen schmach unter weibern und der abgedrungnen grausamkeit gegen die eigne familie, in die sein kriegslauf endet

Diese verknüpfangen, da sie die identität von übermuth und schwäche darstellen, vergegenwärtigen allerdings ein sittlich allgemeines gesetz am laufe des geschehenden, und die voraussichten des Artaban, da sie theils auf eben dies gesetz, theils auf natürliche bedingungen gegründet sind, geben mit der bestätigung im erfolge die einsicht an die nothwendigkeit des schicksals. Phantasiemässig ist hier nur der witz, der der warnung und der schuld ausdrücke und formen gibt, die in folgen und bussen genau wiederkehren. Dieser zusammenhang, und der andere, dass das recht des Xerxes zum kriege von Troia's zerstörung hergeleitet und diese anmassung von ihm an der brücke nach Europa auf erobertem fleck zum frevel gegen einen heros wird, worauf das unglück dieses kriegs, die zeratörung dieser brücke, der verlust dieses eroberten flecks und das gericht des heros über das werkzeug des frevels folgt, könnten der anschauung genügen 77). Neben diesen sich erfüllenden vorbedeu-

77) Eine gewisse zusammenarbeitung dieser beiden allgemeinsten auffassungen des Xerxeskriegs bei Herodot (1. dass Xerxes Troia's zerstörung einen angriff auf sein land nennt, deswegen des Protesilaos haus schänden lässt, dieser aber in sein recht zurückkehrend die sohänder straft. 2. Dass Xerxes das widervathen des kriegs mit der schande straft daheim, bei den weibern bleiben zu müssen, nach seiner niederlage aber selbst so schändlich daheim unter seine weiber verstrickt ist) kann man darin finden, dass (ad 1) im proömion die Perser den Hellensn den

tangen und der mitsiuführung der epitelien propheseiungen erscheinen aber die gleichfalls vorausgebenden traumgestalten und wunderzeichen, theils zu gehüuft, theils derb phantastisch.

Die traumgestalt ist ganz koboldertig. Sie tritt (VII, 12 f.) der besseren besinnung des Kerxes dämonisch eutgegen und als er gleichwohl bei dem verzichte bleibt, kehrt sie wieder nad dreht ihm jähe erniedrigung, wenn er nicht alsbald den feldzug mache. Da er hernach nichtsdesteweniger noch vier jehre vilstet (VII, 20), kaan man im gewande der drohung eine verständige warnang insofera finden, als die übermässige rüstung und sich selbst erdrückende heeresmenge eine hauptursache vom eleuden ausgange des feldzugs wurde. Wenn aber hierauf dieselbe gestalt dem Artaban, als er nach Xerxes wunsch ihrer barrt, ebenfalls erscheint, auch ihn streng bedroht, weil er das verhängte abwenden wolle, und auf seine augen mit glübenden eisen losgeht, ist sie ganz nur ein tyrannischer schicksalsdämon. Wieder anders ist der letste traum (VIII, 19), als der könig nan ernstlich entschlossen ist. Mit diesem bilde, dem ölschöseling, der den Xerxes krünzt und dann die erde beschattet, während der kranz von seinem haupte schwindet, wollte Herodet wehl den ihm beschiedenen kurzen besitz der zur länderherrin bestimmten Athenerstadt andeuten (VIII, 54 f. 99). Ein natürlicheres seichen ist des des sturms, der die kaum vollendete schiffbrücke zerreisst (VII, 84); was tollen übermuth des Xerves gegen götter und menschen veranlasst. Ausserordentlicher wieder ist das verschwinden der sonne vom kimmel beim aufbruche aus Sardes (97); und hier, wie bei der auslegung jenes tranmbilds, wird etwas wehlfeil den magiern eine leiehtsertige deutung zugeschrieben. Dort bezogen sie den rasch verbreiteten ölechössling, unbekümmert darum, dass er von Xerkes haupte wich, auf seine beherrschung der welt; hier besiehen sie die sonvenfinsterniss auf den untergang der Hellenenstädte, mit dem vergeben, die sonne sei der vorzeiger für die Hellenen, der mend für sie; was nicht sehr persisch klingt (vgl. 111, 84 e.). Dann folgt denn das gewaltige ungewitter vom Ida (42) und der nächtliche schreck auf Trois's boden (48), poetisch berechtigte wunder wegen des mehrgedachten zusammenhangs. Fühlbar vorbedeutend ist forner, dass Xerxes beim überblick von heer und flotte zu Abydos, nachdem er sich glücklich gepriesen,

Troerkrieg noch ganz besonders darum zum vorwurf machen, weil sie ihn am eines weibes willen geführt; während endlich Xerxes, der ungläckliche geltendmacher dieses vorwurfs, freilich nichts rühmliches, aber das schaachvollste um seiner weiber willen thut; und dass (ad 2) Arsyktes, der den Xerxes verleitet, den krieg gegen Troia am Protesilaos zu strafen, sich seine hinrichtung besonders dadurch zuzieht, dass auch er (im heiligthum des Protesilaos) mit weibern frevelt (VII, 33. IX, 116).

in thränen ausbricht (45). Noch eine schlimme vorbedeutung in griechischem ainne ist beim übertritt nach Europa der hyperbolische ausruf des Hellespontiers, der den könig für Zena erklärt (56). Nan aber heisst es vollenda (57): "wie alle dräben waren, kam ihnen, da sie weiter aufbrachen, ein grosses teras ver, warnach Xerxes gar nichts fragte, so leicht es zu deuten war. Ein pferd nämlich geber einen häsen. Das war nun leicht dahin zu deuten, dass Xerxes in dem krieg gegen Hellas auf das üppigste und herrlichste sich heben sollte, beimwärts aber auf denselben fleck nurückkommen in der flucht um sein eigemen leben."

In dieser vorzeichen-aubäufung, mein' ich, und in der kecken natur und stracken auslegung dieses letzten wunders kann man wohl den noch jugendlichen eifer einer teratoskopisch genährten phantasie erkennen. Jene symbolik dagegen von mehr sittlicher tiefe und von poetischer verknüpfung der form des anfänglichen übermuths mit der form der endlichen schmach, wie sie zwischen den auslassungen des Xerxes gegen Artaban und Pythios und seiner endlichen erniedrigung unter weibern und familienverstümmlung durch weiber sich bemerklich macht, wird für eine sinnvollere darstellung des reifer gebildeten erzählers gelten dürfen. Die spätere einarbeitung dieser letzteren compositionszüge find' ich denn auch äusserlich bezeugt gerade durch die zugabe und parallele, die unmittelbar an das teras der pferdegeburt augehängt ist:

"Auch noch ein anderes teras ward ihm, da er noch in Sardes war. Ein maulesel nämlich gebar einen maulesel mit deppelten schaamtheilen, einem männlichen und einem weiblichen, und das männliche war oben."

Nachdem ein ausserordentlickes vorzeichen, das der könig zu Sardes sah und sich auslegen liess, berichtet worden ist und der fortschritt durch Aeolis an den Hellespont und nun schon jenseits immer mit prodigien begleitet war, erwartet man kein solches mehr, wenigstens keines, das nach dem von der erzählung hinter sich gelassenen Sardes verlegt wird. Hieraus ist die nachträgliche niederschrift dieser angabe abzunehmen.

Nun bezieht sich aber dies nachträglich von Heredet hinzugefügte teras unleughar suf jene endliche schmach des Xerxes,
deren witzige vorbereitung in den ausbrüchen seines übermaths
und dem sich steigernden schimpf weibermässiger schwäche, der
seine kriegsnachtheile bis hin zu dieser seiner persönlichsten
schmach begleitet, nach meiner ansicht eine ausführung des reiferen schriftstellers war. Dass das monstrese zeichen auf diese
schmach geht, beweist seine stelle, seine ortsangabe, seine form.
Die stelle; es folgt hinter demjenigen, welches die art bezeichnet, wie Xerxes an den Hellespont zurückkommen wird, es bezeichnet also seinerseits die erniedrigung, die auf diese ankunft

folgen soll. Die ortsangübe; dies zeichen geschah in Surden. Wie nun das vorhergebende des königs künstigen zustand auf dem flocke darstellt, auf welchem es eintritt: so dieses seine ermiedrigung in Sardes. Es ist ja aber auf der nächsten station seiner flucht vom Hellespont her, iu Sardes, dass Xerxes in liebe au des hruders weib fällt, allein "mit allem bewerben nicht zem ziele kommen kann" (IX, 108). Das enthält das zeichen-monstrum in seiner form. Das männliche und das weibliche ist so an ihm gestellt, dass jenes in der begierde sich von diesem entfernt, statt es zu erreichen. Dem Kerxes gibt die begierde ein (wie Rerodot erzählt) "weil ihm alles andere benommen war, seinen sohn mit der tochter dieser brudersfrau zu vermählen, in der meinung sie eher zu fangen, wenn er das thue." Nach vollzug dieser vermählung in Sardes geht er nach Susa; dort angekommen aber gebt er nun ab von des bruders frau und verführt ihre tochter, seines sohnes gattin. Seine schwäche gegen die üppigkeit dieser und gegen die scheusliche wuth seiner königlichen gomahlin besteckt nun sein haus mit widernatürlichen greueln. Diesen gräuelknoten soll die widernatürliche mauleselausgeburt voranzeigen, an welcher mannesnatur und weibesnatur, keine von beiden an ihrer stelle, zu einem scheusal vereinigt sind.

Das vorhergehende zeichen hat Herodot gleich selbst ausgelegt. Da es auf den ausgang von des königs persönlichem kriegslaufe beschränkt war, er aber später auch dies tiefere persönliche versinken des Xerxes bei seiner heimkehr noch ausgeführt hatte, reichte jenes vorbild des flüchtigen nicht mehr aus. Nachdem alle stadien des geschickes von Xerxes, das überraschende erlöschen seiner kriegsherrlichkeit, sein rascher verlust Athens, und seine persönliche flucht, ihre vorausgeschickten zeichen hatten, foderte das gleichgewicht der composition auch ein vorzeichen für die endschmach. Herodot brachte es nach, und zwar in dem derbteratologischen style desjenigen, welchem es folgen zu lassen am passendsten war. Er fügte aber keine auslegung bei, weil die beziehung auf eine verwickeltere vorstellung nicht so einfach, wie beim vorigen, auszusprechen war, und weil es bei solchen durch grössere parthieen vertheilten witzigen darstellungsbezügen zu ihrer wirkung gehört, dass der leser durch das wiederkehrende, in der entsprechung kontrastirende überrascht und im eigenen gewahrwerden des zusammenhangs desto lebhafter eingenommen werde. Hierzu passt es, ein symbol hinzustellen, welches auffallend genug ist, um die aufmerksamkeit zu reizen, aber die merkmale der geschichtsmomente, die verknüpft werden sollen, selbst nur in form eines täthaela enthält.

Burch diese vergleichungen ist mir deutlich, dass Herodot die vorstellung vom vorherwissenden und rückmahnenden schicksal zwar fortwährend ausbildete und mit steigendem sinn seine geschichten einprägte, dass er aber diesen glauben und mancherlei ihm gemässe mittel und überlieferungen schon reichlich im anfange seiner geschichtschreibung angewendet, also wirklich frühzeitig eingesegen hat.

### 11. Erster styl der geschichtschreibung Herodots.

Wir leiten also die unsprüngliche massgabe von Herodots geschichtenbehandlung und die hauptmittel seiner geschichtenverknüpfung schon von seiner jugendbildung und dem umgange mit seinem oheim dem seher her. Wir finden in seinem ersten werk ein zeichen der jugendlichkeit dieser richtung in der häufung der terata gerade im anfang desselben. Denn wenn auch diese zum theil eine folge der erweiterung und überarbeitung des gegenstandes ist, so bleibt auch nach abzug solcher, die man für arst hereingebracht durch die letztere ansehen kann, doch in diesem eingang des Xerxeskriegs ihre folge rascher und ihre zahl grösser als in irgend einer von umfang gleichen parthie des gesammtwerks.

Es unterscheidet sich ausserdem derselbe eingangstheil in den entschliessungsreden, den verhandlungen über die träume, den nächstfolgenden beratbungen durch eine größsere umständlichkeit der darstellung und breite der reden. Auch hierbei muss man jedoch verschiedenes erwägen. Nachdem Herodot die vorgeschichten angefügt und ausgebildet hatte, mussten die entschliessungsreden für den krieg des Xerxez mancherlei motive aus jenen anknupfend aufnehmen, deren combination mit denjenigen vorstellungen und äusserungen, welche nach vorwärts die auffassung des weiterhin und schliesslich zu erzählenden einleiteten, eine gewisse umständlichkeit nothwendig machte. Darum konnten diese eingangsverhandlungen weder die dramatische gedrungenheit, wie die meisten reden in den vorgeschichten, noch die stetige und anmuthige breite einiger in denselhen erhalten, welche in sich gerundeten episoden von einfachem poetisch bestimmtem bau angehörig, nicht wegen der äussern zusammensetzung des stoffes, sondern wegen seiner epischen ausgiebigkeit ausführlich sind (z. b. die reden in der geschiehte des Krösos, in der jugendgeschichte des Kyros u. a.). Noch ein zweites kommt in betracht. Wenn man überhaupt bemerken kann, dass der ganze Xerxeskrieg oder die drei letzten bücher Herodots mehr und darunter längere reden enthalten als alle vorgeschichten, zumal im verhältnis zu den zeiträumen, über welche sich die erzählung jedes haupttheils der vorgeschichten erstreckt, und dem viel kürzern des Xerxeskriegs, so hat auch dies seinen sachgrund. Dieser entscheidungsvolle krieg und wunderbare sieg der Hellenen sollte hauptbau und gipfel der herodotischen schrift sein und bleiben. Wie daher die erzählung seiner vorgänge in vollerem und gleicherem strom nach ihrer zeitfelge, mit bezeichnung der selben, und mit reichlicher ausführung der örtlichen sepsen fortschreitet (wogegen die vorgeschichten nach einer freieren verknüpfungsweise ihre parthieen manichfaktiger um den hauptfoden wechseln lassen), so ist auch der auseinandersetsung in reden mehr raum gegeben.

Alles dieses erwogen, fühlt man demood in der darstellung der verhandlungen, träume, betrachtungen, unter welchen sich Xerxes entschliesst und nach Europa übergeht, einen minder plastischen und mehr abstracten charakter, als in der gestellung derjenigen episoden der vorgeschichten, die verglichen werden können. Da begegnen uns in den auftritten keine solchen individualisirenden, ethischmalenden nebenzüge, wie in den suftritten zwischen Krösos, seinem sohn und Adrast, in der jugendgeschiehte des Kyros u. a. Statt dessen macht sich in den gesprächen ein schmuck von allgemeinerer natur bemerklich: die gnemen.

Die erste rede des Artaban, VII, 10 enthält acht gnomen und macht gleich den anfang mit einem verketteten paar derselben, wie die spätere (16) gleichfalls, die auch ihrem zweiten satz wieder eine gnome einflicht. Auch die gesprächseröffnung in Abydos VII, 46 ist gnomischer natur und hier schliesst Artaban seine erwiederung (46 e.) mit einem gnomen-paär. In der hierauf sich entspinnenden berathung bringt er (49) zwei gnomen, und die dritte zum schluss an. Hernach (51) entschuldigt er im anfang einer neuen mahnung seine immer neuen bedenken mit einer solchen.

Man kann nicht sagen, Herodot habe mit dieser manier blos den Artaban als einen alten herrn, der sich in betrachtungen und weisheitsprüchen zu ergehen liebt, charakterisiren wollen. Er stellt IV, 83 denselben Artaban schon dem Dareios als wohlbedachten abmahner vom feldzug nach Skythien gegenüber, ohne dort mehr als in aller kürze den inhalt und grund seines widerrathens zu geben; obgleich er in derselben geschichte die rathschläge anderer als reden derselben (auch diese ohne gnomen) ausführt (IV, 97 u. m.). Hingegen im Xerxeskrieg lässt er nicht allein den älteren Artaban, sondern auch andere, und den jungen könig selbst, gnomen sprechen.

Xerxes erklärt dem Pythios VII, 39 die entstehung seines eigenen zorns mit einer gnome; seine erwiederung im gespräch mit Artaban ist von μήτε πάντα φοβέο an eine gnomenkette und enthält im weiteren noch die gnome μεγάλα πρήγματα u. s. w., and VII, 237 entgegnet er dem Achämenes mit einer gnome, die den mitbürger und den gastfreund ihrer gesinnung nach gegenüberstellt.

Auch Mardonios, dessen rede VII, 9 übrigens den lebhafte-

reu späteren styl Herodots hat, schliesst sie wenigstens mit einer gnome, wie dies bei denen Artabans 49 e. und 51 e., bei der der Hellenengesandten VII, 157 e., der Thessaler 172 z. e., der hellenischen bundeshäupter 203 g. e., bei des Themistokles rede VIII, 60 e., in der der Artemisia VIII, 68 unmittelbar vor dem schluss und der gesprächsrede des Persers IX, 16 wieder am schluss der fall ist. Und wie Artaban VIII, 10 u. 16, beginnt mit einer gnome Gelon VII, 160, Artemisia VIII, 102.

In den vorgeschichten findet sich ähnliches äusserst selten. We ein gespräch mehre gnomen in naher folge hat, sind sie, z. b. 1, 8, so natürlich, die allgemeine haltung der gedanken, z. b. 111, 53 durch die delikatesse so wohl bedingt, wie man dies nicht in gleicher weise von der des Artaban VII, 10, 7 διαβολή γάρ u. s. w. behaupten kann; wo sie einzeln vorkommen, z. b. 111, 127 ένθα γάρ σοφίης δέω, βίης έρχον οὐδέν, so kurz und passend, als von jenen des Xerxes VII, 39 und 237 wohl an ihrer stelle und in seinem munde das gegentheil gesagt werden darf. Auch als redeschlüsse sind in den vorgeschichten gnomen sehr selten, und dann wohl angebracht, wie 1, 87 e. III, 134 (das schlusswort der Atossa). In sich gnomischer natur ist auch die rede des Solon bei Krösos (1, 32), aber in der satz form und verknüpfung schlichter und leichter bewegt als das gespräch des Xerxes mit Artaban zu Abydos. Politisch gnomisch ist die verfassungsberathung der sieben III, 80, aber die allgemeinen urtheile sind hier unmittelbar sachgemäss, der gedankenfortschritt ist rasch und bündig. Wenn ja einmal in den vorgeschichten eine sentenz, ähnlich jenen des Artaban über die verleumdung oder des Xerxes über die rasche wirkung vom gehör in's gemüth, mit einem übergewicht des behagens am sinnspruch über die angemessenheit zur stelle vorkommen mag, wie etwa 111, 72 die ätiologie des Dareios für die vortheilhafte lüge, so steht dies vereinzelt. Es kann daher, wenn man nicht eine besondere absichtlichkeit voraussetzen will, als rückfall in die übrigens abgelegte frühere manier des geschichtschreibers angesehen werden. Umgekehrt, wenn aus der vorgeschrittenen erzählung des Xerxeskriegs nur wenige mit jenem behagen eingesetzte gnomen, ausserdem nur einige nicht unpassende schluss · und anfangs · gnomen anzuführen waren, so darf dies als folge der überarbeitung genommen werden, welche, durch die gelegentliche erwähnung von begebenheiten aus sehr verschiedenen jahren des geschichtschreibers in eben diesen buchern, ohnehin feststeht. Dass wir die sonstigen reden im Xerxeskrieg, auch die tendenziös ausführlichen der verhandlung is Athen VIII, 140 ff. und im lager zu Plata IX, 26 ff., und die des Xerxes selbst VII, 53. 101. 103. 130. VIII, 101 immer dem sprecher und der lage gemäss in ungeziertem style finden, macht die manier in den angeführten eingangstheilen des Xerzeskriege sur ses so auffalleuder. Denn hier haben allerdings die gnosen einen abstractereu charakter.

Unterscheidend in dieser beziehung ist erstlich bei zweien der deppel-gnomen des Artaban, dass jedesmal die zweite VII, 10 ώσπερ τον χρυσόν u. s. w. VII, 16 κατάπερ τήν — θάλασσαν s. s. w. eigentlich ein rein poetisches gleichniss ist, welches die schen gegebene sentenz bildlich wiederholt, also nicht beweis't md nicht näher bestimmt, nur putzt. Sodann ist hier öfters ten gnomen eine breite dadurch gegeben, dass sie in eine positive und eine negative getheilt auftreten: VII, 10 anfang μή ληθεισέων μέν γνωμέων - λεχθεισέων δέ - VIII, 60 e. οίκότα με βουλευομέτοισι — μη οἰκότα δε βουλευομέτοισι — oder contradictorisch abgezweigt sind: VII, 10 S. 5 Tov ev βουλεύεσθαι - 6 δà βουλευσάμενος αίσχοῶς - φιλέει ὁ θεός - οὐ γὰρ έᾶ ό θεός —. Ἐπειχθήναι μέν — έν δὲ τῷ ἐπισχεῖν — VII, 50: τείσι βουλομένοισι ποιέειν - τοΐσι δε όχνευσι. - Noch mehr berch die blosse form vervielfältigt ist die gnome des Artaban über die verleumdung VII, 10, 7. Sie zweigt sich ab: Ό μέν λαβάλλων άδικέει — ὁ δὲ ἀναπειθόμενος άδικέει — ὁ δὲ ἀπεών ல்கள்க, wobei in der epexegese des dritten glieds, die der beiden vorangehenden, nur in passiver form wiederholt werden. Die sentenz des Xenxes VII, 50 μήτε πάντα φοβέα, μήτε πᾶν moins antères verumständlicht sieh in vielgetheilter gegeneinanterwägung des παν έπιλέγεσθαι gegen das οὐδαμά οὐδεν ποιέειν ale felge, des πάντα θαρσίοντα ημισυ των δεινών πάσχειν gegen ta nar χρημα προδειμαίνοντα μηδαμά μηδέν πάσχει als antithese, des σφάλλεσθαι έρίζοντα πρός παν το λεγόμενον gegen des opálleodu tou værarria toutoisi légarres als gleichgewicht, und endlich der βουλόμενοι παιέειν im übergewicht ihrer zioden gegen die πάντα έπιλεγόμενοι im mangel derselben. Die lehre des Xerxes VII, 237 parallelisirt antithetisch den nolingens solijsy mit dem ξείνος ξείνφ nach ihrem entgegengesetzten verbalten in den gleichen untereinander entgegengesetzten fällen.

Jone mur schmückende zuthat poetischer gleichniss-gnomen, in den andern das geformte durch theilung und symmetrische entgegensetzung ist in der sprachlichen daratellung derselbe styl, wie in der ältern plastischen der Griechen jener zierlich gebundene und gefältelte, symmetrische haar- und gewand-styl der gestalten. Wie die letztere schmuckferm nicht aufgeht in das metiv der gestalten, sondern in sich festgemodelt sich an ihm meterscheidet, so geht diese art redeschmuck nicht auf in die metive der reden, sondern setzt sich ihnen an, und flicht sich un, als ein an sich zierliches. Und wie der werth, den die gestalten in jener gewandung zeigen, nicht der persönliche, sondern der allgemeine der sitte ist, so ist es die allgemeine wahrleit, ein allen gültiger gedanke, was den werth und das innere beses redenschmuckes macht.

In denselben reden des Artaban zu Susa und des Artaban und Xerxes in Abydos, worin diese art schmuck noch um meisten hervortritt, wird man auch an der furm derjeuigen ausserungen, die sich nicht zu sentenzen abschliessen, sondern das motiv und den bestimmten sinn enthalten, eine neigung, die sonst bei Herodot nicht herrscht, nur hie und da noch anklingt, zum breitermachen des gedankens durch symmetrische unterabtheilungen und zum spannen durch dialentische oder dilemmatische verknüpfung wahrnehmen können (entsprechend dem gespreizten der motive und gewundenen der gestalten im verwandten plastischen styl). Man vergleiche gegen diese einleitungsreden des Xerxeskriegs die reden (um nur an weniges zu erinnern) der Tomyris oder des Kambyses, des Periandros und seines sohnes, des Demarat und seiner mutter oder auch der Amazonen zu den Sauromaten. Alle diese - wie verschieden unter sich - haben darin. dass das grosse oder pathetische oder einnehmende der aussernegen mit dem jedesmaligen motiv und charakter zusammenfällt, denselben styl, wie die leben- und charaktervelle gestaltung und gewandung der vollkommenen plastik der Griechen. Jene manier des mehr abstrakten schmucks und der mehr gespreizten zweckform ist ohne sweifel in Herodots schreibart die frühere gewesen. In den paar stellen, wo sie am wenigsten durch überarbeitung beseitigt ist, weis't sie von selbst auf ihren zusammeshang mit der poesie.

Die gnomen und das gnomische fand Herodot reich entwickelt vor in der ionischen elegie. Dass die gleichniss-gnome vom meer VII, 16 aus den elegieen Solons herrührt, ist schon oben (c. 5) erinnert; die von der goldprobe VII, 10 kennt jeder als eines der verbreitetsten bilder der gnumik (vgl. Theognis in Schneidew. Delect. v. 75. 119. 416. 449. 1105). Eben so wenig bedarf es der nachweisungen dafür, dass die leitgedanken jener reden Artabans: wohlberathung und übler rath, übereilung und wohlbedacht, das arge weses des leumunds (VII, 10), verführung zum unmass und mässigung (VII, 16. 18), und die des gespräches in Abydos (VII, 46): kürze des menschenlebens. unvormoidliche beeinträchtigung seines genusses, die schnödigkeit des alters, die selbst den tod wünschenswerth macht, wiederum die allmacht des geschicks, die unersättlichkeit der menschen im glack, oder die verhältnisse von vorsichtigkeit und muth, die unmöglichkeit der voraussieht, die nur entacheidende offenharung im aussern enderfolg, nicht minder die unterschiede der mithürger- und der fremudes-gesinnung (VII, 287 vgl. Solon: Schneidew. delect. fr. 12) ganz eigentliche gemeinplätze der alten elegischen dichtung sind. Auch diese jugendschule Herodets führt una wieder mit Pasyasis zusammen.

Der epiker Panyasis kounts dem einflusse den elegisches poesie, die zu seiner zeit über alles, was gemüth und geist seiner landslente praktisch bewegte, sich ausgedehnt hatte und ihrer natur nach die häufigste und geläufigste erhebung und erholung des geselligen lebens war, sich unmöglich entziehen. Es ist gewiss, so wenig uns von ihm geblieben ist, nicht ohne beweiskraft hiefür, dass die zwei längern bruchstücke, die wir haben, und ein drittes von 5 zeilen, gastmahl-reden sind über den wein und seinen segen, die rechte art zu sechen, und die gittliche scala des weingenusses, welche im allgemeinen dem ursprünglichen hauptthema der elegie und im besondern den sonst uns gebliebenen überresten symposischer elegieen völlig entsprechen 78).

Die bisher behandelten momente der entwicklung des geschichtschreibers, diese anschauungs - und darstellungsformen, für deren vermittlung mit seinen jugendstudien sich die eigenschaften seines oheims darboten, waren wohl für seinen schriftstellercharakter nicht minder erheblich als die einflüsse seiner vorganger in der logographie. Keinenfalls können wir uns die letzteren in grösserem umfang oder mit grösserer bestimmtheit deub lich machen als jene. Für die vorstellung von der logegraphie ver Herodot kann man mehr aus seinem werk und seiner leistung lernen als für die erklärung der letztern aus unsern dürftigen und trüglichen notisen von den ältern logographen.

Weimar.

78) Vgl. auch Herod. I, 212. II, 133. 173. III, 22. VI, 128. Und vgl. I, 71. 155 f. mit Xenophanes in Schmeid. delect. fr. 3.

## Spartanisches volkslied.

Das spartanische lied

Άμμες πόκ ήμες άλκιμοι τεατίαι, Άμμες δε γ' εἰμές αὶ δε λίζς, αὐγάσδεο, Άμμες δε γ' ἐσσόμεσθα πολλῷ κάρροτες, wird von Plutarch an zwei stellen so angeführt, wie hier geschrieben ist, an einer dritten aber giebt er πεῖραν λαβέ. Das letztere ist offenbar dem sinne nach richtiger als αὐγάσδεο, aber schwerlich der form nach, αὐγάσδεο scheint auf πειράσδεο zu führen.

Aarau.

R. Rauchenstein.

#### III.

### Kritische bemerkungen zu Euripides.

(Fortsetzung.)

Phonies. 870. Für di osowe oun sym dangegoode läsut sich kaum eine erträgliche auslegung finden, wiewohl die worte noch keine unsignige aussage, wie Hartung urtheilt, enthalten, wenn man nur nicht übersetzt: "das gesicht in den augen bethränt", sonderu δι όσσων mit δακρυάδοοῖν verbindet: "das gesicht vell thränen, die durch die augen (= aus d. augen) strömen." Aber diese auslegung int immerhin ein äusserster nothbehelf, weil erstlich der unterschied zwischen σσσοι und ομμα nicht so entschieden ist, dass beide worte ohne zwang neben einandergestellt werden könnten, und zweitens weil die stellung der worte und der ungewöhnliche gebrauch der prap. dia triftige bedenken gegen die obige auffassung erregen. Leicht und gefällig ist nun allerdings Musgrave's conjectur ναμ' έχων, dass jedoch darin die bezeichnung eines perennis lacrymarum fons liege, wie Geel findet, ist an sich nicht zuzugeben. Dieser nebensinn kann nur durch den zusammenhang binzutreten, etwa durch die verbindung mit dem w. ναίω; denn weil dies selbst etwas dauerndes ausdrückt, muss auch der begleitende umstand (das thränenvergiessen dabei) von dauer sein. Darum wird auch in ὄμμ' ἔχων δακρυβόοοῦν schon die verlangte dauer hinlänglich ausgedrückt liegen. Einzuwenden ist aber gegen die Musgravesche conjectur, dass sie einen gar zu bequemen sinn herstellt und daher die corruption desselben in die verkehrte, wenigstens höchst auffallende vulgate schwer zu erklären ist. Mir scheint das verderbniss vielmehr in δι' ὄσσων als in ὅμμα zu liegen, und mit recht macht Matthiä auf die der construction nach ähnliche stelle in der lph. A. 983 ήξει δι αίδους ομμ' έχων έλεύθερον aufmerksam. Darnach vermuthe ich: δι οίκτων όμμ έχ. δαxevecoou, perfult mit trauer das auge (od. antlitz) das in thranen fliesst." Olxvos in diesem sinne z. b. lph. T. 146 er xyδείοις οίχτοις. lon 861. Hel. 1542. Die oben berührte dauer liegt in den mit έχειν διά τινος gebildeten redensarten viel bestimmter als im w. ταμα ausgedrückt.

Das. 397. Hermanns conjectur καλοίς βλέπουσεί γ' ὅμερες st. βλέπουσε verdient um so mehr beachtung, da sie keinenwegs der äussern unterstützung entbehrt; denn die glosse im Aug. u. Taur. bei Matth. th. V. p. 100: καλὰ πρὸ ὁφθαλμῶν τιθέμεναι (τιθέμενα als schreibfehler im letztern), βραδίσουσε δί, dentet offenbar auf das vorgefundene participium hin.

Das. 408 ff. nos d' nates Appos; vir' enirouar espetes bis (415) rut yr, Adgastov d' nloar eig magastadag. Die von Fr. Jacobs angeregte umstellung dieser verse, so dass die folge sein sell: 408 (πῶς ở ἡλθες). 413 (οὐκ αίδ). 414 (σοφὸς γὰρ). 409. -412 (έχοησ - καὶ σοὶ τί θηρών). 415 (τὸξ ήν), ist von Näke (Bonner lect. catal. ost. 1824) zwar für die übrigen ausleger überzeugend zurückgewiesen, aber Hartung fieht im comm. zu a. ibers. die alte ordnung aufs neue an. Nach seiner bekaunten derben weise findet er nur lächerlichen unsinn in der zusammenstellung von fragen und antworten, wie 408 u. 409, 414 u. 415; auch seien Hygins (69) und Apollodors (111, 6, 1) erzühlungen beweis, dass Bur. in der von Jacobs angegebenen ordnung das gespräch aufgestellt babe. Ersteres beweist nur, dass Hartung die gewohnheit der tragiker, insbesondere des Eur., auf. nachfragen von geschehenen ereignissen auskunft ertheilen zu lassen, sicht kennt, ja nicht einmal weiss, dass dieselbe durchaus dem gewöhnlichen leben entnommen ist; das zweite aber ist ein mehr als schwaches argument, denn aus Hygin und Apollodor lässt sich weder für die eine, noch für die andere ordnung etwas bestimmtes nehmen. Auf die bemerkte gewohnheit der tragiker bat schon Näke hingewiesen, mit anführung von Soph. Oed. R. 558 ff. Die beispiele lassen sich leicht vermehren; es mag hier sur noch auf Suppl. 115 ff. bezug genommen werden, wo auf Theseus' frage, was den Adrastos als flehenden zu ihm geführt babe, dieser mit seinem feldzuge gegen Theben beginnt, olas' p στρατείαν έστράτευσ όλεθρίαν, und nach hervorbehung det selgen desselben erst mit v. 126 zur beantwortung der ohigen frage gelangt. Die sache hat ihren einfachen grund darin, dass die gefragten sich anschicken, die geforderte auskunft im zusammenhang der umstände, die dabei coincidirend sind, zu geben, teher bistorisch auf die erste grundlage in der reihenfolge der thataachen zurückgehn (gerade so wie es in den erzählungen der beten geschieht) aber in folge der stichomythie durch die zwischenfragen des andern unterbrochen, sich diesen anbequemen massen, wobei dennoch die der zusammenhängenden erzählung entsprechende ordnung behauptet wird und leicht herauszufinden int, wenn man nur das durch die zwischenfragen herbeigeführte formelle nebenwerk ausscheidet. So würde hier die aussemmenfassung des materiellen theils in eine erzählung sofort ergeben, dans die ordnung gar keine audere sein kann und darf, als sie jetzt im gespräche ist. Es kommen aber noch gründe des logie

schen und grammatischen zusammenhangs himzu, welche die überlieferte folge von fragen und antworten als die allein richtige darthun. 1) Die antwort oux olda wäre albern, wenn sie auf die frage: "wie kamst du nach Argos, in welcher absicht?" folgte; denn Polynices weiss es ja nachber und sagt sehr deutlich 417, um ein obdach zu suchen, sei er hingekommen. 2) Die worte ὁ δαίμων μ' ἐκάλεσεν πρὸς την τύγην setzen voraus, dass irgend eine besonders merkwürdige rugn vorher angedeutet sei. Bloss sufall kann das wort τύχη doch hier nicht bedeuten, denn zu sagen: "der gott berief mich zu dem zufall" ware eine ungereimtheit in sich selbst: wo eines gottes fügung leitet, fällt der zufall weg. Es schon als besonderes loos herverzubeben, dass er nach Argos kam, dazu ist dieser umstand nicht angethan, denn er ist ja die gans natürliche folge seiner damaligen lage (η φυγάς πλανώμενος 416) und desshalb die hinweisung darauf mit so feierlichen worten ὁ δαίμων μ' ἐκάλεσεν ein unlogischer, den Polyn. auch in dieser äusserung in den obigen widerspruch mit sich selbst setzender vorgriff. Erst die verbisdung, in welche sein erscheinen von seiten anderer (des Adrastos) mit dem inhalt des gleichzeitig ertheilten orakels gebracht worden ist, führt ihn, weil er dies selbst nicht mehr auf natürlichem wege erklären kann, zu der annahme einer darin für ihn liegenden besondern τύχη. "Ich kann es nur", sagt er also jetzt ganz folgerichtig auf die frage der mutter, "als loos ansehn, das mir der gott bestimmte, in den thieren bezeichnet zu werden." 3) Der artikel in der bezeichnung ὁ δαίμων setzt voraus, dass schon vorher ein gott genannt sei, und diese forderung wird vollends unabweisbar durch die antwort der lokaste: σοφός γάο ὁ θεός. Denn schon die vertauschung des w. δαίμων mit ὁ θεός erweist, dass lokaste jenes erstere nicht in dem unbestimmten begriffe von göttlicher fügung im allgemeinen, sondern von einem ganz bestimmten, ihr bekannten gotte fasst. Noch mehr erweist dies das präd. σοφός, denn gleich nach der ersten, bloss auf die ankunft in Argos gerichteten frage, ist das urtheil denn doch zu rasch gebildet und ausgesprochen, dass darin sich die göttliche weisheit bekunde. Ganz anders, nachdem Apollo selbst und dessen orakel und die γάμοι παίδων genannt sind: jetzt erst sind die stücke gegeben, die der lokaste das bild der ihr aus seinem fortgesetzten eingreifen in dan geschick ihres hauses nur zu sehr bekannten oogia des bestimmten delphischen gottes in die seele zurückrufen. 4) Endlich als gegenprobe für das zusammenstimmen von frage und antwort nach der neuen ordnung mag dienen (nach Hartungs eigener übersetzung): "was hattest mit den thieren du gemein, mein sohn?" -- "Nacht war's, und in Adrastens vorflur trat ich ein." Das. 486. μῆτες, διαλλάξασαν όμογενείς φίλους. Das letzte

w. ist ein sehr auffallender zusatz. Es zu deuten, wie die über-

Digitized by Google

setzengen gewöhrlich thun, von frounden, einander liebenden, ist im beziehung auf διάλλάξασαν unstatthaft; denn nur feindliche brüder können mit einander versöhnt werden. Den widerspruch zu heben mühen sich die glossen: φίλους, νοῦν' ἔστι διὰ διαλλαγοῦν, und: ἐχθροὺς ὅντας τοὺς ὁμογενεῖς ῆτοι τοὺς ἀδελφοὺς ποιήσασαν φίλους vergebens ab. Deuten kann man es allenfalls, indem man es in bezug auf μῆτερ setzt: "die dir lieben"; aber dieser siun ist kaum erkennbar, und das w. erscheint dann siemlich müssig. Mir scheint eine alte corruptel vorhanden, und, wie in Soph. Ai. 330 die handschrr. fälschlich οἱ τοιοίδε νικώνται φίλοι statt der richtigen lesart bei Stobäus κικώνται λόγοις liefern, so hier λόγοις durch φίλους verdrängt zu sein; vgl. 445 τοιούςδε μύθους οἶς διαλλάξεις τέκνα. Ueberhaupt ist λόγοις eine beliebte beifügung zu verben des redens aller art, wie z. b. ἀμείβεσθαι (Hec. 1197), ξυναλλαγαῖς λόγων (Suppl. 602), δηλοῦν, μαλθακοῦν, ἐπαινέσαι u. v. a.

Das. 504. Aus ἄστρων αν έλθοιμ' ήλίον πρὸς ἀντολάς lässt sich kein vernünftiger sinn entwickeln. Was Stob. XVII, 3 für hliov bietet, aidigos, hat zu deutlich das ansehn eines erklärungs - oder verbesserungsversuchs für die ungeschickte susammenstellung von ἄστρων ήλίου, als dass es für die umgekehrte annahme, ήλίον sei für αἰθέρος umgetauscht worden, irgend eine wahrscheinlichkeit übrig liesse. Es muss also von der LA. ήλίου ausgegangen und eine anderweitige corruptel des verses angenommen werden. Leicht wäre die einschiebung eines τ' mach πρός, wenn nur das hyperbaton ήλίου πρός τ' άντ. st. ήλίου τε πρ. α. beispiele für sich hätte. Diesem bedenken würde iliov τ' είς ἀντολάς entgehn, und darin auch wohl die weniger gewöhnliche anwendung von sie niemandem austoss erregen. Aber ich vermisse überhaupt bestimmtheit der bezeichnung in ποτρουν ήλίου τ' είς (od. πρός) άντολάς als gegensatz zu γης ireque; denn der scharfen ortsbestimmung "in die erde hinunter" verlangt man die eben so scharfe "zur höchsten himmelshöhe himauf" entgegengesetzt, die vorstellung dieses gegensatzes verschwimmt aber mindestens ins unklare, wenn dafür steht "zum sufgang der sonne"; denn dem aufgang steht der untergang der sonne, nicht die unterwelt entgegen. Viel bestimmter ist der gegensatz Hel. 342 ausgedrückt: τέθριππα τ' ἀελίου ές κέλευθα τ αστέρων ή 'ν νέχυσι κατά γθονός, denn κέλευθα sind die bahnen, die Helios und die sterne oben am himmel durchmessen. lm Hippol. 601 beisst es zur bezeichnung von erde und himmel: ω γαΐα μήτες ήλίου τ' άναπτυχαί. Hier erklärt Hesych. άναπτυχαί durch άνατολαί, dem richtigen näher kommend der scholiast und Eustathius mit axtires, denn es bezeichnet die lichtentfaltngen der sonne, d. h. die räume, auf welchen sie ihr licht entfaltet. Vgl. Ion 1445 λαμποας αίθέρος άναπτυχαί, expansa coeli spatia. Soph. fr. inc. 93 (655) ουρανοῦ ἀναπτυχαί, Φοίβού παλαιόν κῆπον. Ich vérmuthe, duss auch im der hiesigen atelle der Phön. dus ursprüngliche ήλίου τ' ἀναπτυχάς gewesen und letzteres wort durch πρὸς ἀνατολάς (wie bei Hesychius)

erst erklärt, dann verdrängt worden sei.

Das. 547 ff. συ δ' ούκ ανέξει δωμάτων έχων ίσον και τῷδ' άπογέμει»; κάτα που 'στιν ή δίκη mit den varianten άπογεϊμαι, ἀπονείμειν, die also in der überlieferung des influitivs durchaus kein schwanken zeigen. Aber der wechsel zwischen participium (έχων) und infinitiv (ἀπονέμειν) bei demselben verbum (dréfet) ist hier unter keiner bedingung statthaft, und der scholiast hat recht, wenn er verlangt, dass entweder beidemal das participium, oder beidemal der infinitiv stehe. Ich halte jedech den ganzen zweiten v. für verdächtig, zur ausfüllung des gedankens, in erinnerung der vorhergehenden angaben über diesen punkt (476 δούς τῷδ΄ ἀνάσσειν, besonders 487 οίχεῖν ἀνὰ μέρος λαβών καὶ τῷδ' ἀφεῖναι) und den sonst mehrfach daran anklingenden ausdruck in der rede des Eteokles (wie 514, 519, 523) von fremder hand eingeschoben. Die schon so viel gehänfte vorstellung des apeirai, nageirai u. s.w. ist hier ganz und ger nicht nöthig, da der gedanke den lokaste aussprechen will vollständig in szwr isor erschöpft ist, so dass der zusatz zai rod azorsμειν; κάτα που 'σειν ή δίκη, nur die wirkung hat, die kraft and den nachdruck der präcisen fassung, die die worte ohne jenes anhängsel baben, zu schwächen.

Das. 566 ff. όδυνηρὸς ἀς' ὁ πλοῦνος, ὅν ζητεῖς ἔχεων, γενήσεται Θήβαισι, φιλότιμος δὲ σύ. Die verkehrtheit, welche die letzten worte hier dem gedanken verleihen, wird sehr einfach beseitigt, wenn man entweder schreibt: Θήβαις φιλοτίμος τε σοί, und dir bei deiner herrschsucht", (sc. όδυνηρὸς ὁ πλοῦνος γενήσεται) oder: Θήβαις ὁ φιλοτιμός τε σύ,, und du mit deiner herrschsucht" (sc. όδυνηρὸς γενήσει). Letzteres scheint vorzuziehn, erstlich weil es die äusserung schärfer und bitterer macht, zweitens weil es dem vorhergehenden richtiger entspricht, wo nur von dem der stadt, nicht ihm, dem Etokles selbst aus seiner herrschsucht erwachsenden verderben die rede ist, drittens weil es der vulgate näher liegt, viertens endlich weil es den artikel bei sich hat, den man bei einer solchen apposition un-

gern vermisst.

Das. 577. μήποτ', ο τέχνον, κλέος τοιόνδε σοι γένοιδ' ὑφ' Ελλήνων λαβεῖν. Geel hat hier gegen ὑφ' Ελλήνων bedenken erhoben und will dafür ἀφ' Ελλ. gelesen wissen. Aber es handelt sich nicht darum, dass es schmachvoll sei über Hellenen siegesruhm zu gewinsen; denn da dies gar nicht ungewöhnlich war, so kounte es schon an sich nicht als verwerflich und schmachbringend hingestellt werden. Beachtet man aber vollends τοιόνδε dabei, so entsteht der gedanke: "möchtest du den über Hellenen davongetragenen ruhm, dein vaterland zerstört zu haben, nie-

mals erlangen", eine identificirung des weitern und engern begriffs, in den hier κλέος durch seine beifügungen gebracht wird, von ziemlich verwertener logik. Noch absurder wird der gedanke, wenn man suf den gegensatz, der ihm zu grunde liegen würde, zurückgeht: als ob zwar nicht mit einem slege über Hellemen, wohl aber mit einem siege über barharen den ruhm eines vaterlandszerstörers zu erlangen verzeihlich und statthaft wäre! Demnach ist ὑφ᾽ Ἑλλήνων die allein richtige lesart. Es ist nur der in κλόος liegende ironische sinn gehörig zu markiren: ein solcher ruhm, d. h. eine so schmachvolle machrede, möge dir von den Hellenen niemals zu theil warden", womit lokaste auf den anspruch hindeutet, den Eteokl. überhaupt auf arlangung von ruhm bei den Hellenen macht: wenn ihm dies von warth ist, so verlangt das nationalitätsverhältniss um so mehr, dass es nicht ein solcher ruhm sei. In sprachlicher hinsicht vgl. Soph. Ai. 494 μή μ᾽ ἀξιώσης βάξιν ἀλγεινήν λαβεῖν τῶν αῶν ὑπ᾽ ἐγθοῶν.

Das. 596. ἐγγύς, οὐ πρόσω βέβηκας. Die übereinstimmung der bb. in der LA. βέβηκας macht es bedenklich, in diesem w. den sitz der allerdings vorhandenen corruptel zu suchen, wie leicht auch die verbesserung Musgrave's βεβηκώς ist. Es kommt daze, dass dem vf. des scholions: οῦ τινος ἐγγὺς καὶ ἔμπροσοῦν ἴστασαι dieselbe LA., welche die Aldina hat, ἐγγὺς οῦ νου gelegen bat. Das verderbniss scheint in πρόσω zu liegen, welches entweder die veränderung von οῦ im αὐ nach sich zog, oder umgekehrt in folge der verwechslung von οδ mit οὐ entstand. Ich glanbe, dass Eur. schrieb: ἐγγὺς οῦ ποδῶν βέβηκας, "der ist's ver dessen füssen du stehst", als umschreihung der nächsten nad anmittelbaren nähe, wie Hom. II. φ, 661 αὐτῷ γὰς Ἑκάεργος — ἔστη πρόσθε ποδῶν. Pind. Ql. I, 118 ὁ δ' αὐτῷ πὰρ ποδῶν πάροιθεν.

eredor φάνη. Eur. Hec. 40 φανήσομοι δούλης ποδών πάρφιθεν.

Das. 617. ΠΟΔ. ὧ κασίγνηται. ΕΤ. τί ταύτας ἀνακαλεὶς έχθιστος ῶνς mit recht hat Nauck gefühlt, dass dieser v. hier am ungehörigen orte steht, falsch aber ist, dass er ihn ganz getilgt wissen will. Er gehört offenbar in die reihe der vorhen gehenden anreden des Pol. (ὧ πάτες. καὶ σύ μῆτες. ὧ πόλις), hat daher aur seine stelle verändert und ist nach der zweiten anrede (au die mutter) als v. 613 einzufügen.

Das. 630. οὐχ ἐκῶν γὰρ ἡλθον, ἄκῶν δ' ἐξελαύνομαι χθονός. Der vers scheint nicht, wie Valcken. und seine nachfolger wollen, gänzlich unecht und eingeschoben, sondern nur der echte gedanke in seinem zweiten theile durch unterschiebung der schlussworte von v. 627, ἐξελαύνομαι χθονός verdrüngt zu sein. Bei rargleichung von 432 ff., ἐπὶ γὰρ τὴν ἐμὴν στρατεύομαι πόλιν, δεὸς δ' ἐπῶμοσ' ὡς ἀκουσίως τοῖς φιλτάτοις ἐκοῦσιν ἔρέμηκ δόρκ, tritt die muthmassung nahe, dass die hiesigen worte in ihrem gegensatze einen ähnlichen gedanken, wie dort aussprechen,

etwa, was auch paläographisch nicht so fern liegt, axor 8

έριν ἐπαίρομαι χθονί.

Das. 642 ff. Vulgate: γρησμόν, ου κατώκισε(ν) πεδέα μέν τὸ θέσφατον πυροφόρα δόμων έγρησε(ν), καλλιπόταμος ύδατος ένα τε νοτίς επέρχεται γαίας Δίρκας γλοηφόρους και βαθυσπόρους γυίας. Unter den varr. sind hervorzuheben: κατφκησε in einigen beschrr... κατοικίσαι b. schol. (ἐν ἐνίοις τῶν ὑπομνημάτων), das schwanken swischen γαίας, γας, γυίας nach ἐπέρχεται, endlich χώρας am ende für yeias, auch als erklärung über das erste yvias oder yaias, so wie über das zweite γυίας übergeschrieben. Diese varr. denten nebst der sprachlichen fassung eine ziemliche verwirrung des ursprünglichen textes an, sie steht aber noch nicht in verhältniss zu den eingriffen, welche die umstellungen und änderungen der kritiker seit Valckenaer in die überlieferte gestalt der stelle gemacht haben. Zunächst hat die allerdings glänzende coniectur Valckenaers Aórwr für δόμων die nachfolgenden kritiker so bestochen, dass sie dieselbe fast alle für sicher genommen und zum ausgangspunkte weiterer verbesserungsvorschläge gemacht haben; gleichwohl ist die LA. δόμων durch die constanz, die bei ihr die hoseher, trotz der anscheinenden unerklärbarkeit des w. für die übrige fügung des gedankens zeigen, zu merkwürdig. als dass die wahrscheinlichkeit gestattete, in diesem worte eine verderbung anzunehmen. Für die verwirrung weiter unten mit γας, γαίας, γυίας, namentlich das auftreten des letzten w. an zwei stellen, daneben noch das interpretament ywogas wiederum an zwei stellen, ist offenbar die einfachste erklärung die, dass nur an einer stelle γύας gestanden habe, und γαίας oder χώρας diesem als interpretament übergeschrieben, allmählig in den text und swar in die obere zeile gerathen sei, was dann noch andere verfälschungen nach sich gezogen hat, wie die einschiebung von καί vor βαθυσπόρους, weil man zwischen γαίας oder χώρας und γύας eine verbindung vermisste. Wenn diese annahme richtig ist, so folgt mit der ausscheidung dieser interpolationen. dass irgendwo eine lücke sein muss; und auf dieselbe vermuthung führt der seltsame genitiv δόμων, der sich nur als der überrest einer zerstörten construction, als regiertes glied eines verdrängten regierenden erklären lässt. Sehr beliebt ist dem Rur. zur bezeichnung oder umschreibung von wohnsitzen der ausdr. έδρα, z. b. Περγάμων έδραι Troad. 557, βασίλειά τ' άμφιβλήματ' εὐθριγκοί θ' έδραι Hel. 70, und ausdrücklich verbunden δόμων έδραι Androm. 303, οίκων έδραι lph. T. 136. Dieses wort scheint auch hier in form des dat. EAPAIZ ausgefallen, wozu vielleicht die ähnlichkeit der schriftzüge und des klanges von EXPH∑ mitwirkte. Mit berücksichtigung der vom schol. überlieferten LA. xaroixígai würde die stelle zunächst sich so wiederherstellen lassen: οῦ κατοικίσαι πεδία τιτ (st. μὲν mit Herm. n. a.) το θέσφατον πυροφόρα δόμων έδραις χρησε. Ba ist indess nicht zu leugnen, dass κατοικίσαι verdichtiger aussicht als κατφκισε. Denn wenn auch die verwechslung beider formen sehr leicht möglich ist und ähnliche beispiele findet, so hat dech hier der infinitiv sehr den auschein einer absichtlichen correctur, mit welcher man der mangelhaften grämmatischen fügung aufhelfen, vorzüglich einen infinitiv für χρῆσε gewinnen wollte. Desshalb bin ich geneigter zu vermuthen, dass von πεδία das relativum å verschlungen sei und die stelle ursprünglich gelautet habe:

χρησμό», οδ κατφκισε»
πεδί ἄ νιν τὸ θέσφατον
πυροφόρα δόμων έδραις
χρῆσε, καλλιπόταμος ὕδατος
ΐνα τε νοτὶς ἐπέρχεται
Δίρκας χλοηφόρους βαθυσπόρους γύας

"wo er die ebene besiedelte, welche das orakel mit häuslichen wohnsitzen (zu besiedeln) ibm geheissen, die weizenreiche, und wo" u. s. w. Die ellipse des infin. κατοικίσαι zu έχρησε, eine brachylogische form von hinlänglich erwiesener art, und das hyperbaton des adiect. πυροφόρα werden, da aie der stelle eine ungewöhnlichere fügung verleihen, nun die in der handschriftlichen überlieferung entstandene verwirrung noch begreiflicher machen. Par das hyperbaton des adiect. vgl. Orest. 854 λόγους άκουσον ούς σοι δυστυχείς ήχω φέρων. Thuc. VIII, 11 ές τὸ νησίδιον όρμίζονται, εν φ ου πολύ απέχοντι έστρατοπεδεύοντο. Dans diene stellung des adj. dem prädikat des relativaatzes noch eine besondere nebenbegründung verleiht, wird jeder leicht fühlen. -Der obigen aufstellung entspricht der einschlagende theil der antistr., wenn man nur mit Herm. 663 dass st. alese und 666 δίας αμάτορος φραδαίσι Παλλάδος st. Παλλάδος φραδαίσι schreibt, wezu in beiden fällen schon metrische rücksichten auffordern.

Bald dereuf v. 649 ff. lässt die vulg. Βρόμιον ίνθα τέκετο (τέκε, τέτοκε) ματήρ Διὸς γάμοισι bei ihrer lückenhaften gestalt wieder den vermuthungen zur herstellung einen weiten spielraum. Die vergleichung der antistrophischen rhythmen (667) γαπετεῖς δικών νδόντας εἰς βαθυσπόρους γύας, die keinen verdacht des verderbsisses erwecken, gewährt zunächst den festen haltpunkt, dass ματήρ mit seiner ausgangslänge nicht richtig sein kann. Daraus ist zu folgern, dass dies w. entweder für ein anderes sich eingeschlichen hat, was Hermann in einer seiner coniecturen (παρθένος κόρα) annimmt, oder, wenn es die jetzige stelle einsehm, in einem andern, mit einer naturkürze versehenen casus stand. Ich halte das letztere für wahrscheinlicher, weil die noch übrigen worte Διὸς γάμοισ(ι) ebenfalls aus metrischen gründen zu dem schlusse hinführen, die lücke vor Διὸς zu suchen. Darauf geht auch die andere coniectur Hermanns λέκτρα ματέρος aus. Beachtet man sber, dass im folgenden auf die vorgänge

bei der geburt des Dionysos, seine ambüllung mit ephen, hingedeutet wird, so scheint es nicht newahrscheinlich, dass ähnliches auch hier geschehen sei. Daher scheint mir dem bedürfnisse des sinnes näher als alle bisherigen versuche die felgende cenlectur zu kommen:

Βρόμιον ένθα τέκετο ματρός ἀστραπαϊς Διὸς γάμος.

"ubi Iovis amplexus (= amplectendi causa advantus) effecit fulmine ut Bromius a matre pareretur", als hinweisung auf den bekannten mythos, der Bacch. 91 mit den worten dargestellt ist: Βρόμιον, ὄν ποτ', ἔχουσ' ἐν ωδίνων λοχίαις ἀνάγκαισι πταμένας Διὸς βροντᾶς, νηδύος ἔκβολον μάτης ἔτεκεν, λιποῦσ' αἰῶνα κεραυνίφ πλαγᾶ. Vgl. das. 3. 6 ff. Für die sprachliche fassung s. Med. 800 τῆς νεοζύγου νύμφης τεκνώσει παῖδα. Hel. 214 ὅτε σε τέκετο ματρόθεν Ζεύς. Ion 3.

Das. 697. Die bemühungen, die anstössige wiederholung des verb. ἐπῆλθον innerhalb eines so kurzen zwischenraumes (hier ἢ πόλλ' ἐπῆλθον und 699 φυλακάς τ' ἐπῆλθον) zu beseitigen, haben jedenfalls eine grosse förderung durch den glücklichen blick erfahren, den Hartung thut, dass in dem ersten ἐπῆλθον eine verdunkelung einer dem Eurip. eigenthümlichen auwendung der verba des erfüllens auf den raum, den man einnimmt, eder hin und her durchwandert, vorliege. Orest. 54. Μετέλεως λιμένα Ναυπλίειον ἐκπληρῶν πλάτη. Ιου. 1108 πανταχῦ γὰφ ἄστεως ζητῶν νιν ἐξέπλησα. Iph. Τ. 804 τὸ Ἅργος αὐτοῦ μεστὸν ἢ τε Ναυπλία. Nur hat er zu gewaltsam geändert, indem er geschrieben: πόλλ' ἐξέπλησά σ' εἰζιδεῖν ζητῶν. Es wird einfacher ursprünglich gelautet haben: ἢ πόλλ' ἐπλήφουν, εἰζιδεῖν ζητῶν σ', ἄναξ.

Das. 721. καὶ μὴν τὸ νικᾶν ἐστι πᾶν εὐβουλία. Der nominativ εὐβουλία ist sehr verdächtig. Mag man ἐστί hier fassen: "alles niegen ist", oder "beisst", oder "besteht in besonnenheit", so entsteht immer ein unlogischer gedanke; denn der sieg ist erst die frucht, also die folge der besonnenheit. Ganz anderer art int das beispiel, welches Geel citirt, Suppl. 510 τουκό τοι τάνδομίον, ή προμηθία, denn die hier bezeichneten dinge sind beide eigenschaften, nicht eines davon eine handlung, und zwar eigenschaften, die zusammen und gleichzeitig in ausübung treten, daher wirklich identificirt werden konnen. Der nom. zuβουλία könnte nur allenfalls dem sprichwörtlichen anstrich, den der satz hat, zu gute gehalten werden, wie in rogn ra bonras πράγματ', δύκ εὐβουλία. Aber in diesem beispiele erhält der nom. εύβουλία eine stütze durch den gegensatz τύγη. Dies ist in uns st. nicht der fall. Diese kann daher in ihrer vorliegenden fasaung keinen anderen gedanken enthalten, wenn es sin gesunder sein soll, als den Heatheus darin gefunden hat: mode vincus; quacunque ratione viceris, prudenter feceris. Dieser gedanke aber widerstrebt dem ganzen gedankengunge; es with daher se schreiben sein entweder: καὶ μὴν εὸ νικῶν ἐσει πῶν εὐβουλίς , nieg wird überall nur durch besonnenheit gewonnen", eder wone der dativ in dieser verbindung zu auffallend scheinen sellte, der

genitiv ευβουλίας "victoria omnia est consilii fructua".

Das. 748. έλθων έπτάπυργον είς πόλιν τάξω λοχαγούς πρός sulator, mit den varr. Entanulor o ic solle ualder, ilder o έπτάπυλον ές πόλιν, έπτάπυργον ές πόλιν μολών. Schon diese verwirrung in den varr. deutet klar genug auf verderbniss hin, auch beseitigt schwerlich irgend ein anslegungsversuch den wispruch zwischen eig modir und mode midawir. Die bisherigen verbesserungsvorschläge aber kommen theils dem bedürfniss des sinnes zu wenig entgegen, theils gehn sie von der überlieserten form zu weit ab, um das entstehn von zohe zu erklären. Mir scheint sig nohm durch verwechslung der leute bei der aussprache aus εἰςβολήν entstanden und der ursprüngliche text gewesen zu sein: έλθων έπτα πύργων εἰςβολήν "accedens ad septem turrium introitas". Das w. εἰςβόλη vorzugsweise vom eingange in ein land durch gebirgspässe gebraucht, wie Xeseph. Anab. 1, 2, 21, Herod. VII, 173, 175 and von Eur. in abalichem sinne vom Symplegadenpass Med. 1263, eignet sich um so vertrefflicher zur bezeichnung von ther, da das eigentliche w. dafür svlæt hinwiederum bekanntlich auf pässe übergetragen wird. vergleichung dient auch στόμα, welches mit εἰςβολή in der bedeutung "mündung" (ποταμών) synonym, in weiterer tropischer anwendung ebenfalls für eingang, thor (ἐπτάστομον πύργωμα Phon. 287) gebraucht wird.

Des. 789. Die verbindung von στρατόν Αργείων έπισνεύσης aiµaz: erregt in jeder weise grosses bedenken. Ausgehn muss man bei der erklärung doch jedenfalls von der eigentlichen bedeutung des w. iningeir. Legt man also hinschnauben, suschnauben zu grunde, so bietet die phrase "das beer dem morde suader zum morde hinschnauben" ein höchst schwerfälliges und naklares bild für "zum morde antreiben". Fasst man asuass Θήβας mit dem schol, in dem sinne von τῷ γένει τῶν Θηβαίων, se bleibt es immer noch ein sehr schwülstiges bild: "ein heer hinschnauben auf das blut (die kinder) von Theben". Annehmlicher ist schon die erklärung Valekenaers, die von der grundbedeutung behauchen ausgehend in aluari enursur eine bildliche bezeichnung für "mit mordgier erfüllen" findet. Allein dann tritt Θήβας zu den folgenden worten, κώμον αναυλότατον προropeveic mit denen es jetzt zu verbinden sein würde, in ein ungeschicktes und zweideutiges verhältniss; denn den sinn, den Valek. will, έμπροσθεν Θήβας χορεύεις, wird man kaum nach darin finden können, vielmehr: "du tanzest den reigen Thebens, d. h. der Thebäer", oder was auf eins hizausläuft, "den Thebäern vor", während hier doch von dem reigen der Argiver die

rede ist. Ueberhaupt aber bedeutet ensweir in übertragenem gebranche mit einem sei es beigefügten oder gedachten personlithen objects entweder feindlich anhauchen, wie Aphredite im Hipp. 563 deirà rà nart' énintel, besonders gerade in bezug auf kriegsaustände, mordgierig auschauben, wie bei Soph. Antig. 136 von Kapanoua es heinat: δς τότε μαινομένα ξύν δομά βακχεύων έπέπνει δίπαις έγθίστων ανέμων (sc. την πόλιν), und bei Aesch. Sieb. g. Th. 325 you Ares selbst wie hier, μαινόμενος δ' έπιπνει λαοδάmas Apris. Oder es bezeichnet im edlen sinne begeistern, was hier keine anwendung finden kann. Es ist also der erstere gebrauch allein hierher zu ziehn. Für diesen passt aber nicht στρατός als object, wohl aber  $\Theta''\beta\alpha_S$  im accus, genommen, and es entsteht dann ein mit den stellen bei Soph. und Aeschyl. trefflich stimmender sinn: "mit mordgier (αίματι) Theben anschnaubend". folge hiervon wird mit entsprechender verbesserung der vorhergehenden worte zu schreiben sein: άλλα σύν δπλοφόρφ στρατώ Αργείων, επιπνεύσας αίματι Θήβας, κωμον άναυλότατον προγορεύεις.

Das. 792-797. Bei der wiederherstellung dieses, wie sowehl das schwanken der schreibart, als die sprachliche fassung erweist, sehr in unordnung gerathenen abschnittes scheint mir hauptsächlich von folgenden punkten auszugehn. 1) άλλ' vor αρμασι wird zwar von der minderzahl der heschre. geliefert. darunter aber Paris. und Flor. 33; für dessen echtheit spricht ausserdem, worauf auch Geel hinweist, die offenbar absichtliche gleichförmigkeit des satzbaus dieses theils mit dem des vorhergehenden: οὐκ ἐπὶ καλλιγόροις - μέλπει, άλλὰ - προγορεύεις. Daher ist im antistroph. v. (808) er galacor aufzunehmen. 2) ψαλίοις τετραβάμοσι ist eine sehr bedenkliche zusammenstellung; denn obwohl Eur. Iph. A. 250 auch έν μωνύχοις άρμασιν verbunden hat, so ist dies doch weniger anstössig, weil agua hanfig in die bedeutung von gespann (mit rossen bespannter wagen) übergeht, wie Phon. 171 ἄρμα λευκόν. 3) Als ursache der auffallenden LA. μωνίχων πώλων lässt sich theils metrische verbesserungssucht, theils grammatische verlegenheit annehmen, jene, indem man die kurze der endsilbe in der ursprünglichen LA. πωλον in übereinstimmung mit dem antistrophischen Aιδας (810) bringen wollte; diese, weil man mit dem accus. μώνυγα πῶλον, dessen regierendes verbum man nicht erkannte, nichts anderes anzufangen wusste, als daraus einen von waliois abhängigen casus zu bilden. Ein schol. construirt ausdrücklich obr appace καὶ ψαλίοις μωνύχων πώλων. 4) Diese verderbung zog die weitere umsetzung von τετραβάμονα in τετραβάμοσι mach nich, weil beim gen. μωνύγων πώλων der dazwischen stehende accusativ ganz unerklärbar blieb. Es ist also τετραβάμονα μώνυχα πωλον (mit Hartung) zu lesen. Die kurze ausgangssilbe des v. entspricht der überhanpt freiern, episch gehaltenen bildung der hiesigen dactylischen rhythmen, die auch andere licenzen erweisen, wie 793 χαροποιοί άλλὰ, 810 πατρός ή δὲ, 796 die verlängerung der ersten silbe in θίασον. 5) Das τ' hinter 'Ισμηνεῦ scheinen die scholiasten alle nicht vor sich gehabt zu haben, denn sie construiren ἐπὶ χεύμασι 'Ισμηνοῦ βαίνων σὰν (ἐν) ἄρμασι καὶ ψαλίοις θοάζεις ἱππείαισι, ferner ἀρμάτων ἐπιβαίνων, also verbindung von ἄρμασι u. βαίνων. Jenes τ' scheint vom metrischen scholiasten herzurühren, der allein die verbindung von αῶνλον mit δινεύεις empfiehlt. Demnach war hier ursprünglich keine verbindungspartikel vorhanden, sondern ein hiatus 'Ισμηνοῦ ἐπὶ, dessen anwendung auf dem ebenbemerkten metrischen grunde heruht, aber auch davon abgesehn nicht auffallen wird. Vgl. 818 ἀ γᾶ, ἔτεκες. Soph. Oed. R. 511 τῷ ἀπὶ ἐμᾶς u. dazu Erf. Es lautet also die stelle bis 794:

ούδ ύπο Θυρσομανεί νεβρίδων μέτα δινεύεις, άλλ' άρμασι καὶ ψαλίοις τετραβάμονα μώνυχα πῶλον Ἰσμηνοῦ ἐπὶ χεύμασι βαίνων ἱππείαισι Φοάζεις.

Zu verbinden ist τετρ. μών. πῶλον mit θοάζεις (transitiv wie lph. T. 1142 πτέρυγας Ο., Orest. 335 θοάζων σε τον μέλεον). So sind die gegensätze wie im vorhergehenden theile voller und bestimmter ausgebildet, οὐ δινεύεις, ἀλλὰ θοάζεις "non a Thyrsigero excitatus - saltas, sed curribus et frenis quadriiugum enungulum equum ad Ismeni flumina vectus celeribus agitas equitationibus." 7) Gegen die eshtheit des hierauf folgenden Agγείους επιπνεύσας Σπαρτών γέννα begründet schon die wiederholung aus 789 das gerechteste misstrauen. Die beiden ersten worte sind offenbar aus einer durch die erklärung des obigen αίματι mit τῷ γένει veranlassten und hier beigesehriebenen vergleichung in den text gerathen, mit verschiebung der ursprünglichen lesart, die freilich auch corrumpirt in den jetzt metrisch ganzlich überstüssigen schlussworten des satzes γαλκφ κοσμέσας steckt. Denn wesshalb diese letztern worte eine interpretation sein sollten, dafür ist gar kein grund deukbar, während jenes Αργείους ἐπιπνεύσας allen verdacht auf sich zieht; sie werden also mit gutem grunde zum ausgangspunkte der an dieser stelle erforderlichen verbesserung genommen werden, wie auch Hermann und Hartung gethan haben. Ich vermuthe, dass diese worte in der form κοσμήσας έπὶ χαλκέα ursprünglich die stelle von Apyeious ininvevous eingenommen haben, zu verbinden mit dem folg. obj. θίασον "anordnend gegen das cherne Spartengeschlecht einen reigentanz in waffen und schilden." 8) Die verlängerung der ersten silbe in viacor ist schon oben gerechtsertigt; nicht dasselbe lässt sich für die erste silbe von tronlor geltend machen. Es erregt aber auch der hier auftretende hiatus γέντα ἀσπιδοφέρμονα begründetern anatoss, als die eben bemerkten, weil das zweite wort mit demselben vokale anbebt, mit welchem das erste schliesst. Daher balte ich oine umstellung verbunden mit der Anderung von ένοπλον in ἐνόπλιον für nothwendig: θίασον ἀσπιδοφέρμον ἐνόπλιον. Die form ἐνόπλιον kommt zwar bei den tragikern sonst nicht vor, aber ebensowenig das von den herausgebern aufgenommene εὐοπλον, und jenes hat den vorzug, dass es dem begriffe von θίασος näber ateht, weil es anch an tanz erinnert, indem es vorzugsweise vom waffentanze gebraucht wird, κατ' ἐνόπλιον Ατίατ. Nob. 641, ἐνθμὸς ἐνόπλιος Ptat. Rep. 111, 400, b, ἐνόπλια παίζειν Pind. Ot. X111, 83.

Im letzten theile dieser strophs, 798-800 finden sich keine Bussern anzeichen von verderbniss, und die beiden ersten verse sind ohne zweifel durchaus unversehrt überliefert. Dagegen erweist in den ihnen gegenüberstehenden antistrophischen w. 815. 816 schon die mangelbaftigkeit der metrischen form, dass hier corruptelen vorliegen. Den mangel im ersten derselben ovo oi μή νόμιμοι . . παίδες füllt freilich ein cod. durch ποτε, ein anderer durch 201 aus, beide worte aber atellen sich gar zu deutlich als metrische interpolationen dar. Es scheint indess nicht allein zwischen den beiden worten routen und maides eine lücke zu sein, sondern die wahrnehmung, dass in diesen dactylischen rhythmen die verse der strophe und antistrophe sich in allen füssen durchgreifend aufs genaueste entoprechen, führt zu der vermuthung, dass diese lücke auch das w. naides mitumfasse, da demselben im stroph. v. (798) ein doctyles å ráde gegenübersteht. Auch sight das w. παίδες einer interpretation von λόγευμα im folg. v. sehr ähnlich. In diesem folg. v. ματοὶ λόγευμα, μίασμα suspos ist δο nach μίασμα einzuschieben, worauf auch die erkiurum des sebel. (οίτιτες παιδές είσι τη μητρί λόχευμα, μίασμα δε του πατρός) hinführt. Beim dritten v. aber wird der metrische mangel richtiger in der strophe Λαβδακίδαις . . πολυμόχθοις angenommen. Denn das von Hermann und andern angewendete verfahren, mit ausnahme von Δαβδακίδαισι», im antistroph. v. eine silbe un streichen ή δε σύναιμον λέχος ήλθεν st. είς λέχος Alder setzt willkührlich den sonst unterbrochenen dactylischen rhythmen auf einmal einen choriambischen schluss an, während die überlieferung auf beiden seiten auf dactylischen ablauf binführt. Der verhandene fehler im antistroph. v. ist mit einer leichten änderung zu verbessern: ή δὲ συναίμων εἰς λέχος ήλθαν. (Der plural συναίμων in binweisung auf den einzelnen Oedipus gerade so wie b. Soph. Oed. R. 1358 roupeos der eque ano und 1364 όμολεγής άφ' ών αὐτὸς έφυν.) Demnach scheint der strophische v. darch einfügung des artikels vor πυλυμόχθοις, eine sehr abliche beifügung bei nachtretendem, der appositiven bestimmang sich annähernden adjectivum, auszufüllen. Aleo beides: 798 η δεινά τις Έρος θεός, α τάδε 815 οὐδ' οἱ μη νόμωμοι \* \* \* \* \*

μήσατο πήματα γᾶς βασιλεῦ- ματρὶ λόχευμα, μίασμα δὸ
σες, πατρός.

Δαβδακίδαισω το ες πολυ- ή δε συναίμων είς λέχος ηλθεν.

Die ausfüllung der lücke kann natürlich nur versuchsweise atattfieden, um die probe su geben, dass eine passende ergänzung des gedankens auffindbar ist, z. b. οὐδ οἱ μὴ νομίμοις ἀρότοις ποτε μ. λ. "nec (honesti sunt) qui procreatione nefasta matri partus, patri piaculum extiterunt." Oder mit ähnlichem sinne, wie Geel verlangt, οὐδ οἱ μὴ νόμιμοι καθαρόν ποτε μ. λ. "nec contra fas procreati matri unquam partus sunt castus, patri vero piaculum."

Dec. 825 g. Vulg.: διδύμων ποταμών πόρον άμφε μέσον Δίοκας γλοεροτρόφον α πεδίον πρόπαρ Ισμηνού καταδεύει. Alle erklärungen, um die beiden genltiven διδύμων ποταμών und Δίφnag mit einander in einklang zu bringen, verlieren sieh in böchst gekünstelte und unbefriedigende ergebnisse. Ich gehe (mit Geel and Hartung) von der LA. aunedior st. a nedior aus, die zwar sur von wenigen, aber darunter gerade gufen codd. (Flor. A. 2. 10) geliefert wird; verbindet man damit den einen genit. Diezac, so sind alle schwierigkeiten für die δίδυμοι ποταμοί gehoben. Jedoch bedarf dann xazudevet der verbesserung. Es muss durch dieses verbum, welches nach einer interpolation, wie Hart. meint, keineswegs aussieht, eine adverbiale bestimmung verwischt sein; ich vermuthe, eine lokale, nämlich κατά δίνας zu verbinden wit 'Iounrou, wie es im Ion 1083 heiset xard nérror derder α ποταμών δίνας. Die quelle der entstehung von καταδεύει liegt denttich erkennbar in dem bedürfniss, zu der falschen LA. & msdies ein verb. fin. zu erhalten, wiewohl auch umgekehrt die zuerst entatandene LA. καταδεύει auf die abanderung von άμπεδίος zurückgewirkt haben kann. Störend mochte ausserdem den alten erklärern und kritikern das auftreten von noonap neben nava sein. Jenes ist adverbial "davor = längshin" zu nehmen, die susammenstellung desselben mit der präp. κατά aber findet ein paralleles beispiel in der häufung von negi (adverbial) und augi (prapos.) im Here. fur. 1035 περί δὲ δεσμὰ καὶ πολύβροχ' άμ-geben in den appositionstheilen Δίρκας άμπεδίον und Ίσμηνον z. dirac.

Das. 847. λαβοῦ δ' αὐτοῦ, τέπτον, ὡς πᾶσ' ἀπήνη πούς τε πρεσβύτου φιλεῖ χειρὸς θυραίας ἀναμένειν κουφίσματα. Dasa die gegenüberstellung von πᾶσ' ἀπήνη und ποὺς πρεσβύτου ungereint sei, haben alle erklärer ausser Klotz erkannt. Man verfelgt aber, wie ich glaube die wiederherstellung der stelle in falscher richtung, wenn man in πᾶσ' ἀπήνη durchaus einen gegensatz zu ποὺς πρεσβύτου aufgestellt wissen will. Auf richtigerem wege war Pflugk in d. zeitschr. f. d. alt. wiss. 1836 p. 306, indem er eine form für das erstere suchte, die sich der

construction nach an das vorhergehende λαβοῦ δ' αὐτοῦ anschlösse; nur sind seine conjecturen καὶ πεῖσμ' ἀνῆψαι oder ὡς πεῖσμα ναός και weit abgelegen. Dem kusammenhang unmittelbar entnommen und den achriftzügen nach wenig von der überlieferten LA. abweichend wird die verbesserung erscheinen: ὡς πᾶς ἀπεῖπε' πούς τε κτλ. "fasse ihn au, da er ganz von athem ist", nämlich von der πυκνὴ ἥλυσις (844). Vgl. unt. 850 ἀλλὰ συλλέξαι σθένος καὶ πνεῦμ' ἄθροισον. Das folg. τε s. v. a. seidem, wie öfter, besonders bei Thucyd. (Vgl. auch Ellendt lex. Soph. s. v.)

Das. 940. ex yérous de dei dareir roud os doaxorros yéσυος έκπέφυκε παίς. Die auffassung dieser worte bietet nicht gewöhnliche schwierigkeiten dar, obwohl kein herausgeber, noch übersetzer daran anstoss genommen hat. Die lat. übers. bei Fis giebt sie wieder: "ex genere vero aliquem opertet mori illo, qui draconis ex maxilla sit natus filius." Genere ex illo kann doch nicht füglich etwas anderes heissen, als aus dem vorhererwähnten geschlecht der σπαρτοί, aber ος δράκοντος γένυος έκπέσσηκε heisst dasselbe, folglich erhalten wir eine tautologie der gröbsten art. Ausserdem fragt sich bedeutend, ob die vorliegende structur der worte diese erklärung überhaupt zulässt; denn is auf ein gedachtes vivá zu beziehen, scheint mir unerhört. Nach den gewöhnlichen grammatischen regeln müssen die worte vielmehr heissen: ex genere hoc oportet mori eum qui ex serpentis dentibus natus est, ein gedanke, dessen ungereimtheit einleuchtet. Es bleibt nun noch eine andere diesem übelstande ausweichende erklärung übrig: "mori aliquem opertet ex genere eins qui draconis a maxilla ortus est filius." Doch bleiben dabei zwei bedenken, eratlich die härte der ellipse von zwá bei dei Carair. wenn man nicht vielleicht auf ein aus dem vorhergehenden aus ην λάβη βρότειον (938) der seele vorschwebendes bestimmtes amb. ject zurückgehn und übersetzen will: "es muss aber aus dem geschlechte eines solchen das opfer fallen (dareir), der" u. s. w. Zweitens ist aber auch das w. nais in diesem zusammenhninge sehr unbequem; denn ich zweisle sehr, finde wenigstens kein anderes beispiel dafür, dass dasselbe in der allgemeinen bedeutung von nachkomme, d. h. nicht in bezug auf die unmittelbare ab. stammung vom vater, sondern auf den früher liegenden ahn, wie hier im vierten gliede, vorkommt. Sollte daber nicht vielleich zu schreiben sein: έκ γένους δε δεί θανείν τοῦδ' ός δράκοντοι γένυος έκπέφυκ άγος "ex genere eius qui — — mori epor tet piaculum i. e. eum qui piaculo destinatus est?" Hesychima άγος, άγεισμα θυσίας· Σοφ. Φαίδρα. Vgl. 969 θεήσκειο έτος μος πατρίδος έκλυτήριος.

Herford.

F. G. Schöne.

#### IV.

# Ueber Que.

Die bedeutung und den gebrauch der conjunction que festzustellen ist aus mehreren gründen sehr schwierig. Das wörtchen hat in den handschriften entschieden unglück gehabt und ist oft entweder weggelassen oder zugesetzt oder mit synonymen conjunctionen vertauscht worden, weil das flüchtige auge des abschreibers über das kleine zeichen leicht hinwegirrte und eine aynonyme partikel dem gedanken eine den zusammenhang sicht störende wendung gab. So bewegt sich also die untersuchung in kritischer hinsicht auf einem sehr unsichern boden, selbst wenn man nur auf die handschriftlich völlig begründeten stellen eingeht. Eine grosse schwierigkeit aber liegt in der sothwendigkeit, die noh an einander grenzenden, zuweilen in einander eingreifenden gebiete der verwandten copulativen conjunctionen möglichst genau zu scheiden und die auch ausserhalb hrer begriffssphäre liegenden, mehr zufälligen bedingungen des gebrauchs zu berücksichtigen. Auch der umstand, dass jene conjunction von verschiedenen schriftstellern verschieden behandelt und angewendet worden ist und selbst eine art historischer catwicklung gehabt hat, erschwert die aufgabe nicht wenig.

Vielleicht gelingt es aber doch, einige gebrauchsweisen des que, die schärfer hervortreten und durch regelmässigkeit begründet sind, nachzuweisen und dadurch die sache zu fördern. Ich mass indess bemerken, dass ich bei meinen beobachtungen vorzugsweise die sprache des jüngeren Plinius im auge gehabt und andre schriftsteller in der regel nur für analogieen hineingezogen habe.

Que verbindet verschiedene begriffe so, dass dieselben als theile eines gesammtbegriffs susammengefasst werden; so giebt Italia provinciaeque den übergeordneten begriff imperium Romanum; so bezeichnet facta dictaque alle characteräusserungen, das ganze thun des menschen.

1. Daher werden zunächst reine gegensätze, welche sich zu einer allgemeinen begriffssphäre am leichtesten ergänzen, in

Digitized by Google

dieser weise mit einander verbunden. Dieser gebrauch springt so in die augen, dass Doederlein synonymik VI, p. 114 gradezu folgende regel aufstellt: "Que und et — et verbinden opposita, und zwar que [xai] schon darum, weil sie opposita sind z. b. terra marique; aber et — et um sie nachdrücklicher als opposita zu bezeichnen, z. b. et terra et mari", eine regel, die viel wahres enthält 1); denn, wenn sie auch die wesentliche bestimmung, dass die zusammengestellten begriffe ein ganzes bilden sollen, nicht enthält und daher auf manche fälle nicht anwendbar sein würde, so ist doch jene art, opposita durch que zu verbinden den Römern in dem grade geläufig geworden, dass sie wohl die ursprüngliche bedingung nicht immer festhielten, dass also die vertauschung des speciellen mit dem generellen, eine hauptursache der sprachveränderung, auch hier eintrat.

Doch nun zu den beispielen:

Plin. ep. II, 17, 13: in hac cubiculum, in quo sol nascitur conditurque, offenbar in dem sinne: "ein zimmer, welches die sonne den ganzen tag erhellt"; V, 6, 39: nascitur simulque subducitur; II, 17, 18: crevit decrevitque 2); IV, 30, 2: crescit decrescitque; V, 6, 38: suspicit dispicitque; VII, 9, 13: intendatur remittaturque; IX, 33, 6: fertur referturque; 7: ducebat reducebatque; Sall. lug. 83, 3: missis remissisque; 94, 2: ascendens descendensque; Liv. 25, 8: egrediundi regrediundique; Plin. N. H. 11, 15 (13): accedunt abeuntque; Plin. ep. IX, 33, 5: implicitat expeditque; VIII, 20, 7: reddant auferuntque; IV, 30, 4: detegitur rursus paullatimque deseritur; II, 17, 20: accipit transmittitque; Cic. ad Fam. 15, 21, 6: mittendis accipiendisque; amic. 22, 85: datis acceptisque; Hor. Ep. ad Pis. 11: petimusque damusque entspricht Plin. ep. VI, 2, 5: et dandi et peteudi (es wird sich aus vielen beispielen ergeben, dass et - et, wie Doederlein a. a. o. bemerkt, nur eine nachdrücklichere form für que ist); Sall. ep. Mithr. 17: inopes potentesque; Tac. de Germ. 36 aber heisst es: inter impotentes et validos, vielleicht, wegen des inter, welches ein zusammenfassen der beiden begriffe nicht gut zulässt. So urtheilt auch Hand Tursell. II, 468, gewiss ganz richtig: "(Sed quum haec particula (et) simplicem copulationem exhibeat, nibil impedit, quominus etiam ea omnia complectatur, quae aliis istis vocabulis proprie designeutur. — Quamquam sunt, in quibus propter hanc simplicem partium consociationem

<sup>1)</sup> Weniger gefällt mir Hand Tursell. II, 467: "atque res componit ex aequo, que autem adiungit id, quod alienum aut externum videri possit et quod accedit; et vero coniungit simplici et externo nexu notiones uni rationi submittendas et ita saepe cohaerentes, ut unam notionem efficiant."

<sup>2)</sup> Keil hat hier allerdings in seiner ausgabe decrevitve, sowie 11, 17, 21: obductis reductisve für die vulg. que; es wird sich indess zeigen, dass ve und que hinsichtlich der regel vom gegensatze demselben gebrauch unterworfen sind.

secusario ponatur et non atque nec que.) Sic Varro quum de ling. lat. 8, 1 ait: "quod est homo ex corpore et anima" dicere aliter non potuit." Die beiden begriffe corpus und anima sellen auseinandergehalten werden, wie denn auch z. b. wegen des durch coniungere vorausgesetzten begriffs der zweibeit die lateinische regel nur so gegeben werden könnte: Si voces dii st deae comiunguntur, que adhiberi solet.

Das activum steht als gegensatz dem passivum mit que zur seite: Plin. ep. VIII, 20, 5: terunt terunturque; Liv. 27, 6: vicerat victusque erat; Sall. 1. 79, 4: victos victoresque; Liv. 21, 43: ignotos — ignorantesque. Vgl. Cic. Lael. 25, 91: et monere et moneri; Tac. Germ. 38: ament amenturve.

Andre gegensätze sind: Plin. ep. 1, 22, 10: vitae mortisque; Sall. C. II, 8: vitam mortemque; I. 14, 23; Caes. b. g. I, 16: vitae necisque u. öfter; dagegen hat Sallust, der im gebrauch der conjunctionen et, que und atque nicht mit consequenz verfährt, Or. Aem. 13: necia civium et vitae licentia; Liv. 9, 18: viveret merereturque; 5, 39: vivi mortuique. — Vgl. Sall. Cat. 52. 13.

Plin. Pan. 62: probat improbatque eadem d. i. "er urtheilt cheaso"; Sall. C. 8, 1: celebrat obscuratque; Liv. 27, 8: laudaret castigaretque; 21, 30, 1: castigando adhortandoque; Cic. Or. Part. 23, 82: omnis vis laudandi vituperandique - virtutum vitiorumque. Vgl. Liv. 27, 44: neque satis constabat, - lauderent vituperarentne; 5, 28: vicissent victine essent. Wie es scheint, wurde also die wirkung, die man durch den gebrauch von que beabsichtigte, zum theil schon durch das aneinanderrücken der entgegengesetzten begriffe erreicht und von diesem gesichtspunkte aus betrachtet, könnte eine stelle, wie die obige becis civium et vitae, wo nicht nur die gewöhnliche wortfolge der opposita aufgehoben ist, sondern dieselben noch durch ein attribut getrennt sind, nicht mehr so sehr auffallen. Ein nur mm theil ähnlicher fall ist Tac. Agr. 21: laudando promptos et castigando segnes, wo durch die verschiedenen objecte die verbalbegriffe so vereinzelt werden, dass ein zusammenfassen derselben zu einem ganzen nicht leicht möglich ist.

Sall. C. 10, 5: amicitias inimicitiasque; I. 87, 3: novi veteresque; Liv. 26, 51: novis veteribusque; 5, 13, 7: notos ignotesque; Tac. Germ. 21: notum ignotumque — nemo discernit; man erwartet hier wegen des discernere die verbindung durch et; dem schriftsteller mochte aber der unmittelbar vorangehende ausdruck pari humanitate accipiuntur noch verschweben.

Caes. b. g. 1, 38: nocturnis diurnisque. Vgl. Cic. sen. 23, 38. Die stelle bei Plin. 1, 3, 1: diurna nocturnaque ist zweifelbaft; Keil hat das que der vulg. gestrichen. Ueber die menge von beispielen, die sich von der zusammenstellung der wörter dies und nox anführen liessen, genüge nur die bemerkung, dass

in den meisten fällen dies voransteht, von den conjunctionen aber gewöhnlich que (s. Fabri zu Liv. 21, 11, 5) oft auch ac, selten et gebraucht erscheint; am geläufigsten ist ersteres in dies noctesque und din noctuque. Von Plinius sind mir nur zwei beispiele ep. 5, 8, 3; Pan. 67, 8 (in beiden diebus ac noctibus) bekannt.

Plin. N. H. II, 15 (12) matutinam vespertinamque; Plin. ep. 10, 40, 3: hiemem aestatemque; dagegen hat Sall. 1. 85, 33: hiemem et aestatem iuxta pati und Tac. Agr. 22: tum aestate atque hieme iuxta pellebantur, in welchen stellen das adverbiam iuxta auf den gebrauch der conjunction von einfluss sein mochte. Wenn nun auch Cic. divin. 1, 42, 94 ohne diesen grund et setut, se liegt dies vielleicht darin, dass er überhaupt in der anwendung von que viel sparsamer ist, als spätere schriftsteller, namentlich Livius und Plinius. Grade die hier angeregte stelle des Cicero wird die, welche mit dem sprachgebrauche der letzteren vertraut sind, den unterschied fühlen lassen; ich will sie daher ganz hersetzen: Arabes aufem et Phryges et Cilices, quod pastu pecudum maxime utuntur, campos et montes kieme et aestate peragrantes, propteren facilius cantus avium et volatus notaverunt. Vgl. Tae. Germ. 10: avium voces volatusque.

Begriffe des raums und der ausdehnung:

Plin. IX, 33, 7; Pan. 20; Liv. 27, 18; dextra laevaque; ebenso Liv. 21, 43; 23, 24; 31, 21 u. öfter, während Sallust. I. 50, 4: a sinistra ac dextra zulässt, wo eine zusammenfassung unter den hauptbegriff a latere im gegensatze zu postremos vielleicht darum nicht im sinne des schriftstellers lag, weil die menge der angriffspunkte, die doch nachher noch einmal mit omnibus locis susammengefasst sind, hervortreten sollte; Liv. 26, 11: parva magnaque res; Tac. Agr. 1: parvis magnisque civitatibus d. i. staaten von jeder grösse; Plin. IV, 2, 3; VIII, 20, 7: maiores minoresque; Tac. Germ. 36: maioribus minoribusque. -Bei hue und illue scheint que nicht vorzukommen, sondern entweder et, wie Sall. l. 60, 4 oder atque, wie Tac. Agr. 10; Liv. 5, 8, 8. - Bei ultro citro ist nach den im lexicon von Klotz angegebenen stellen que vorherrschend; ausserdem mag hier auch oft das asyndeton zulässig gewesen sein. Ueber den unterschied dieser beiden fälle spricht sich Hand Tarsell. nicht deutlich aus, indem er I, 88 ultro citroque mit undique, ubicumque erklärt, dagegen p. 87 behauptet: Nam ubi opposita collocatione aequiparantur et quasi in unam notionem coeunt, non opus est copula: ubi vero ad utramque partem respiciendum est, singulatim et res facta esse dicitur vicissim aut mutuo, nec ab una, sed etiam ab altera parte semper interponitur copula apud bonos quidem scriptores. - Longe lateque findet sich Plin. 5, 6, 9; Pan. 4; Cic. pro l. Man. 12, 35; de legg. I, 12, 34 und öfter; varie lateque Plin. VIII, 17, 4.

Orleas triumphis eccidemque Phn. Pan. 29, 1; 33, 2; ortu eccasuque Phn. N. H. II, 57; Quint. I. O. 1, 4, 4.

Bei dem gegensatze von dit und homines, wo que fast ausschliesslich zur anwendung kommt, wie im griechischen das auch sonst oft dem que entsprechende τε — νε in ἀνδρών τε θεών τε, finden wir die götter gewöhnlich vorangestellt. Abweichungen sind Plin. Pan. 8; 63; 88.

Dieser verbindung entspricht die zusammenstellung von sacri profanique Plin. 8, 8, 6; Sall. C. 11, 6; Liv. 25, 40, sowie von divinus und humanus, die jedoch öfter mit et eder ac verbunden sind; ferner von fas und ius (göttliches und menschliches recht) Liv. 7, 31; Plaut. Cist. 1, 1, 22; Tac. H. 1, 44; 3, 5; Sall. C. 15, 1.— Fana stque domos hat Cic. Fam. 5, 20, 13; Sall. C. 51, 9.

Oft werden die pronomina personalia und possessiva durch que mit einander verknüpft, wie Plin. 1, 3, 1 tuae meaeque; 1, 7, 4; IV, 1, 7; 1, 1; Cie. pro Arch. 12, 31: nostris vestrisque; bei Sallust zuweilen mit doppeltem que 1. 85, 47: meque vesque; 21, 4: seque illisque.

Auch für die gegensätze des geschlechts und der verwandtschaft bedieut man sich in der regel des que: Liv. praef. 11: Deorum Dearumque; 27, 45 u. öfter.

Virorum feminarumque Plin. ep. III, 16, 1; vgl. Liv. 27, 51; Suet. Aug. 25; Ner. 29; Dom. 4; lust. 11, 1, 4; Liv. 27, 45; Tac. Agr. 38 (Ovid, freilich ein dichter, aagt in umgekehrter ordnung Metam. 6, 314: femina virque). - Maternia paternisque Plin. VII, 11, 5. Vgl. Iustin. 1, 4, 4. Bei Sallust findet sich 1. 67, 1: mulieres puerique, dagegen 94, 5: ac prime sudieres et pueri, qui visum processerant, fugere, deinde uti quisque mure proxumus erat, postreme cuncti armati inermesque, we vielleicht durch vereinzelung die menge der subjecte bervorgeboben werden soll. - Feminae puerique Liv. 28, 19; 36, 24; coningibus liberisque Liv. 27, 51; 28, 19; ac setat Tac. Agr. 27; 38; et lustin. II, 5, 1; dagegen wieder uxores liberesque II, 2, 4. Bei Tac. Germ. 25: uxer ac liberi (cetera demus officia exsequentur) bilden swar die beiden wörter als gegensets zu servus eine einheit, sie brauchen jedoch gar nicht in dieser einheit gedacht zu werden. Coninges sororesque Tac. Agr. 31; Pueri mulieresque Caes. b. g. II, 13; Feminis senibusque et infirmissimo cuique Tac. Germ. 15; Mulieres quique per setatem - inutiles viderentur Caes. b. g. II, 16; Viro atque liberis Sall. C. 25, 2; viros natosque Liv. 5, 40, 3; Fratres consanguineosque Caes. b. g. 1, 33; 11, 3; Germano cognatisque Liv. 27, 8; patrem fratresque Sall. 1. 33, 4; pater et avus ebend. 14, 8; liberos atque parentes ebend. 25; avos prosvosque Plin. V, 6, 6; patribus maioribusque Caes. b. g. 1, 18; jumiorum seniorumque Liv. 48, 12; 1, 43; Senioribus iunioribusque ebend. 1, 48; liberos cuíque ac prepinquos Tac. Agr. 31; pueritiam adulescentiamque Tac. Agr. 4.

Aus dieser zusammenstellung ergiebt sich auch, dass man in der wortfolge im allgemeinen eine gewisse ordnung beobachtete. Der mann hatte vor der frau, diese vor den kindern, die kräftigeren vor den stärkeren und bejahrten, die näheren verwandten vor den ferneren den vorzug, wie denn auch im dentschen bei mehreren ausdrücken der art eine hestimmte wortfolge üblich ist. — Wir lesen ferner:

Plin. II, 17, 9: servorum liberterumque im gegensatze zum hausherrn, dagegen VHI, 24, 5: quamquam in adversa valetadine nihil servi ac liberi differant, da hier der ganze gedanke eine sonderung der beiden opposita verlangt. Aus demselben grunde war que nicht zu brauchen Tac. Germ. 20: Dominum ac servum nullis educationis deliciis dignoscas und in der stelle Tac. Agr. 3: res olim dissociabiles miscuerit, principatum ac libertatem hält der ausdruck dissociabiles die gegensätze in ihrer vereinzelung dentlich aus einander. - Caes. b. g. I, 81: in Caesare populoque Romano; 35: suo populique Romani beneficio, ebenda sibi populoque Romano zweimal (das volk beschliessend, der erstere executirend bilden zusammengefasst die römische macht) I. 43: sua senatusque in eum beneficia, aber ebenda etwas weiterhin sua ac senatus ohne erklärbaren grund; Plin. pan. 62: principem senatumque Liv. 27, 19: regulis principibusque und wenn man in der regel nur Senatus populusque Romanus sagte, so verstehe ich dies eben nur so, dæss populus und Senatus als zwei in der verwaltung verschieden thätige körper erst vereint gedacht den vollständigen, begriff der rom. herrschaft geben konnen. Sallust, dessen stil in dieser hinsicht, wie schon oben erwähnt wurde, auffallend ungleich ist, hat hier wieder verbindungen jeder art aufzuweisen: lug. 88, 1, plebi patribusque steht dem Senatus populunque Romanus zur seite, dagegen 112, 3: Senatus atque Populi Romani und 111, 1: Senatum et Populum Romanum. - In der kriegssprache giebt es ebenfalls eine menge ausdrücke, bei welchen zur verbindung zweier opposita zu einem gesammtbegriff que üblich oder nothwnedig war. Sall. I. 94, 5: armati inermesque: Caes. b. g. 3, 7: praefectos tribunosque 9: nautas gubernatoresque 14: tribunis militum centurionibusque: Liv. 27, 17: duce exercituque 27, 2: Tac. Agr. 26: equitum peditumque. Vgl. Caes. b. g. H, 11, I, 48. VII, 61. II, 24. Sall. I. 69, 2. 7, 2. Liv. 30, 36, 40, 52. Drakenb. su Liv. 28, 1.

Von abstracten begriffen mag folgendes angeführt werden: Plin. IX, 9, 2: gravita acomitasque; VIII, 21, 1: severitatem comitatemque; Sall. 1. 96, 3: ioca atque seria; Plin. IX, 1, 8; Liv. 5, 45: aequis iniquisque: 2, 32 asyndeton. Plin. Pan. 5: bonorum malorumque. Vgl. Pan. 44. 75. Sall. C. 20, 3. J.

67, 2. Tac. Germ. 28. Hist. 1, 16. 1, 10 (die einzige mir bekannte stelle, wo das malus, vielleicht des nachdrucks wegen veransteht); dagegen Sall. C. 51. 30: iuxta bones et malos 5); 52, 22: inter bonos et malos discrimen nullum est, we das et sich in derselben weise rechtfertigen lässt, wie bei den pg. 102 augeführten stellen Plin. VIII, 24, 5. Tac. Germ. 20. Agr. 3. — Turpe honestumque findet sich Plin. Pan. 44, 8; dagegen ac bei dieser zusammenstellung Sall. 1. 80, 5. 31, 12. C. 30, 4. Quint. I. O. 1, 3, 12: rectum payumque. Tac. Hist. 1, 21: si necentem innocentemque idem exitus maneat d. h. "wenn allen (ehne rücksicht anf ihre sittliche beschaffenheit) dasselbe ende beversteht. Tac. Ann. I, 48: innocentes ac noxios, aber wieder mit iuxta.

Eine aufmerksame beobachtung lehrt, dass im Dialogus (des Tacitus?) das que verbältnissmässig sparsam gebraucht ist, wie in Cicero und Quintilian, dagegen et ausserordentlich oft. Der verfasser liebt es, wie Plinins, drei begriffe zusammenzustellen, aber nicht, wie dieser, asyndetisch, sondern durch et verbunden. Dieses et findet man daher auch in der genannten schrift bei gegensätzen in dem falle, wo man sonst que erwartet haben würde. Folgendem satze Dial. 31: de bonis ac malis, de honeste et turpi, de iuste et iniusto disputatur stelle ich zur vergleichung aus Cicero an die seite: de legg. I, 16, 44: honesta ac tarpia, ius et iniuria 17, 45: vera et falsa, consequentia et contraria. Plinius dagegen hat sich an die verbindung der gegensätze durch que so sehr gewöhnt, dass er sich selbst Pan. 75, 5 ungeachtet des dabei gebrauchten discernere nicht scheut, veras falsasque zu sagen; auch Pau. 68, 7: cum sint odium amerque contraria müssen die opposita wegen des prädicats in ihrer einzelheit gefasst werden und sollte man daher nach der regel et oder atque erwarten.

Liv. 28, 11: secundorum adversorumque; so auch Tac. H. 1, 10. Sall. H. III Or. Cottae 1., nur in der letzten stelle mit ungekehrter ordnung. Ein an interesanten beispielen sehr reiches gebiet ist die sphäre der ausdrücke für die sinnlichen organe, für die körpertheile und geistigen fähigkeiten des menschen.

Plin. III, 1, 10: aurium oculorumque VII, 19, 7: cernentes sudientesque V, 6, 23: strepitn visuque (dagegen I, 8, 10: oculerum porro et aurium vielleicht zu erklären, wie Sall. Or. Aem. 13. s. pag. 99) Pan. 48, 4: occursu quoque visuque Cic. Acad. II, 2: quaecunque et audierat et viderat (wo allerdings das erste et handschriftlich nicht gans fest steht): Liv. 23, 9: quae ubi vidit audivitque 27, 51. 28, 29: oculis auribusque: 2, 23: visa auditaque Quint. I. O. 1, 4, 20: visu tactuque: Plin. VI, 17, 2: surdis mudisque Tac. Agr. 2: lequendi audiendique Liv.

<sup>3)</sup> Vgl. Sall. I. 85. 33. Tac. Agr. 22 in hinsicht des adv. iuxta.

32, 32, 13: et - diennius invidem audiamusque 29, 9: noso auribusque Plin. VIII, 20, 4: odor saporque Quint. 1. 0. 1, 2, 14: lucis calerisque Sall. 1. 79, 6, era oculusque Plin. H. 13. 6: in ore ipso vultuque. Vgl. V. 16, 9. Pun. 73, 4. Cic. Cat. 1. 1. Tac. Germ. 46. Plin. Pan. 34: supina ora retortasque cervices 24: umeri cervicesque, Liv. 27, 34: vultu habituque Tac. H. 1, 14. Plin. ep. VII, 1, 6: animum vultumque Tac. Agr. 43. Plin. III, 11, 6: oculos animumque. Liv. 27, 1, 28, 6: oculos animosque d. i. die ungetheilte aufmerksamkeit. 27, 2: animis corporibusque u. öfter. - Gegensätze der zahl: Liv. 4, 2. 27, 13. singulis universisque 23, 18: singulos admouens universosque 6, 24. 7, 36; singulos universosque; person und habe werden einander bei Caesar oft durch se suaque gegenübergestellt; kunst und natur: Plin. III, 5, 3: ingenie curaque Sall. 1. 95, 2: de natura cultuque Quint. 1, 2, 4: natura - curaque; so findet man auch die ausdrücke für geist und herz, verstand und empfindung, kunst und wissenschaft, wenn die zusammenstellung einen generellen begriff geben soll, durch que verbunden. selbe bewandtniss hat es mit dem gegensatze von stadt und land: Plin. VI, 19, 4: urbem Italiamque d. i. Ager Romanus. Vgl. Liv. 27, 5. 23, 5. 27, 20. Caes. b. g. 1, 5. 28. Cic. pro l. Man. 13, 38. Sall. I. 89, 1. Caes. b. g. II, 29. Tac. Germ. 12. Plin. IV, 7, 2: per totam Italiam provinciasque. Ferner stehen land und bewohner einander gegenüber: Plin. Pan. 35, 1: hominum terrarumque. Vgl. Sall. I. 16, 5. C. 6. I. 87, 2. Caes. b.g. 1, 44.; die provinz dem heere, das jene eingenommen hat Liv. 27, 7. und Hierher gehört endlich auch der bekannte gesonst sehr oft. gensatz von Land und wasser (terra marique) Sail. C. 10: maria terraeque. 23, 3. maria montisque Liv. 27, 30: maritimam terrestremque; erd und himmel: Plin. III, 19, 4 soli coelique 1, 20, 17 tempestatum terrarumque Pan. 5: maris coelique. S. Sall. I. 17, 5. Tac. Agr. 12. Hist. 1, 3. (Germ. 29 aber solo et coelo; hier lag es wohl auch in der absicht des Tacitus die begriffe zu vereinzeln).

Absicht and ausführung oder worte und that:

Plin. Pan. 67: optabant faciebantque VI, 16, 18: poposcit hausitque Liv. 27, 11: voveret faceretque 27, 23: vovebant dieque incerta faciebant. 25, 12: votorum factorumque Plin. III, 16, 1: facta dictaque (vgl. das griech. loyor to ino; vo) 6: facienti dicentique X, 112, 3. 3, 3. I, 6, 17. Tac, Agr. 46. 1. Quint. I. O. 1, 4, 29. Tac. Dial. 5. (Hist. I, 19: dictum — factumve) Liv. 25, 7: scripturum se omniaque facturum esse. 27, 13. Bei Plinina nimmt also consequent das factum die erste, bei Livius natürlicher die zweite stelle ein.

Auch die zeiten bilden natürliche gegensätze; daher:

Cic. ad Fam. 1, 5, 1: Nic quae agantur quaeque acta sint; sebr ähnlich Liv. 27, 15: quae acta erant quaeque, ut ageren-

tur, convenerat. Cic. a. a. o. 7, 11: diligit semperque dilexit. In besiebung auf Cie. in Verr. II, 5, 15: Intelligetis enim. nullis hominibas quenquam tanto odio, quanto intem. Syracusanis et esse et fuisse hat Zumpt bemerkt, dass das erste, handschriftlich nicht sonderlich begründete, et nicht gut fehlen könne (aures videntur desiderare); aber der sonst, namentlich bei den späteren autoren, feststehende gebrauch die gegensätze der zeit entweder durch que oder durch et - et zu verbinden scheint für Cicero nicht unumstössliche regel gewesen zu sein. Hand Tura. II, 531 bemerkt: Goerenzies ad Cic. Acad. 2, 12 observasse se narrat Ciceronem semper in repetitione einsdem verbi ponere duplex et. Quam observationem dectam appellat Otto ad Cie. Cat. 1. 4. Ego vero non assentior. Nam neque perpetuns est ille mos Ciceronis, ut multis exemplis demonstrari petest neuve alia ratio suppetit in ipsa verbi unius repetitione quam quae in quacanque partium conjunctione necessaria duplicem particulam postelat". So steht zwar et - et Cic. Tusc. 4, 3. 5. 4, 15, 34. De Sen. 1, 3. Aber sowohl Fam. XII, 30, 4, als ad Q. Fratr. 1, 2, 8 heisst es facere et fecisse. De fin. 1, 18, 59 wird zwar praesenti futurove gesagt, aber doch ad Att. R. 1, 4: impedit et impediet 11, 20, 5: Sed do operam et dabo, endlich de legg. I. 1: Manet - et semper manebit. Diese darstellung, die sich wohl dem gehör als etwas einfacheres fühlbar macht, war durchaus nicht im geiste des silbernen zeitalters: Vell. Pat. II. 66, 5: vivit vivetque und Plin. H, 1, 11: vivit enim vivetque d. i. für alle zeit Tac. Agr. 46: manet mansurumque est Liv. 27, 34: recusasset - recusaturusque esset; 28, 28: est - eritque (Praefat. 6: conditam condendamve). Bei diesen und ähnlichen wendungen nimmt man einen lebhafteren rhythmus, etwas rhetorischschwunghaftes wahr, was dem - ich möchte sagen - constructionsmässig aareihenden et durchaus abgeht.

H. Dient que zur verbindung der gegenwart und zukunft, so ist es überhaupt zur verknüpfung des vorhergehenden und folgenden, der ursache und wirkung geeignet. Daher erklärt sich itaque, daher der häufige anschluss der folgesätze mit eoque und ideoque (Taeitus, Quintilian und Plinius N. H.). Vgl. Fabri ad Liv. 21, 85, 12.

Phin. 1, 1, 1 (colligerem publicaremque); 22, 8. II, 10, 4. I, 5, 2. 6, 1. III, 9, 26. I, 14, 1: suspexerim dilexerimque (ähnlich I, 22, 1: et miror et diligo) V, 3, 1. Liv. 21, 5. Sall. I. 54, 6. Iustin, 43, 5, 8. Plin. Pan. 11: pulsi fugatique; sehr oft bei Livius oder fusi fugatique. 27, 12. Sall. I. 52, 4. 79, 4. 58, 3. 21, 2. 74, 8. Bei dieser gelegenheit sei des so häufig vorkommenden caesi captique erwähnt; der allgemeine begriff des verlustes, in welchem das caedi und capi als species aufgeben, kann als Praedicat jedem theile des zu caesi captique geberigen subjects beigelegt werden und darum wird man auch

wehl in der regel que und nicht et finden; treunt man jedech die begriffe caedere und capere, so lässt sich jeder nur von einem gewissen theil des subjects prädiciren; daher die meinung, dass hier que für ve oder aut stehe.

Auf diesem gebrauche, das folgende an das verbergebende mit que anzuschliessen, beruhen auch wendungen, wie diese: vicit — vietosque fugavit, bei denen das temporale verhältniss der prädikate noch schärfer durch das participium hervortritt, wiewehl in diesem falle sehr eft zur bezeichnung der unmittelbaren aufeinanderfolge die asyndesie statt findet.

Das resultat, zu welchem uns diese beispiel-sammlung bis jetzt geführt hat, ist also folgendes: que fasst zwei verschiedene begriffe zu einer totalität zusammen und zwar 1) zunächst gegensätze; 2) ursache und wirkung, grund und folge. Der letztere gebrauch entwickelt sich aus der verbindung temporeller gegensätze.

III. Que kann nun auch drittens der sache nach verschiedene thätigkeiten oder zustände, die nicht als gegensätze gelten sollen, so verbinden, dass nur ihr gleichzeitiges bestehen neben

einander ausgedrückt werden soll.

Dass diese bedeutung von zugleich in que liegt, lässt sich nicht nur etymologisch nachweisen, da que (nach Reissig's vorl. h. v. Haase §. 233) nur ein schwächeres quoque ist, sonderm erhellt auch sehr deutlich aus Plin. VII, 9, 12: aut exercebant aut delectabant, immo delectabant exercebantque; III, 5, 10: adnotabat excerpebatque VI, 16, 10: dictaret enotaretque, wo schon schon das eine hingereicht haben würde, unsre bewunderung zu erregen: VII, 27, 5: catenas gerebat quatiehatque. Es liegt in der natur der sache, dass darum auch oft das zweite wort den nachdruck hat und der stärkere begriff ist. Plin. pan. 14: muniunt dirimuntque, ganz wie II, 17, 17: inhibet submovetque IV, 15, 5: optamus enim tibi ominamurque Pan. 55 exprimat teneatque (bei Tac. Agr. 46: quam tenere et exprimere — possis).

IV. Aus dem bisher gesagten darf der schluss gezogen werden, dass synonyma im allgemeinen von dieser verbindung durch que ausgeschlossen sind; für synonyma bleibt (s. Doederlein Synon. VI, 114) die partikel ac, was wenigstens für die sprache des Plinius gilt, da Wensch in seinem sehr genauem Lexicon Plinianum spec. I. Viteb. 1837 p. 17 nur 5 stellen anführen konnte, in denen ac auch zur verbindung der gegensätze dient und von denen wenigstens eine (1, 22, 10) nach Keils verbesserung noch zu streichen ist. Wo aber wirklich synonyma durch que zusammengestellt sind, wird der leser, da er bei dieser coniunction einmal an verschiedene begriffe zu denken gewöhnt ist, bemüht sein auch diese sinnverwandten wörter in ihrer ursprünglichen verschiedenheit aufzufassen. Kann man num

annehmen, dass der gebildete Römer, durch das lebendige sprachgefühl geleitet — denn von einer deutlich bewussten absicht hierbei wollen wir nicht reden — durch jene zusammenstellung (mit que) die nüancen der synonyma markirte und darum diese selbst mehr auseinander hielt, so lässt sich auch erwarten, dass dieses darstellungsmittel dem acharfen denker, wie dem gewandten recht zu statten gekommen sein mag und vielleicht würde man bei genauer forschung gerade in der lichtvollen sprache des Cicero noch mauche feinheit in dieser beziehung entdecken. — Aber das que hat ja nicht nur zwei verschiedens begriffe zu verknüpfen, sondern, wie gezeigt worden ist, sie auch zur einheit zusammenzufassen; die Verbindung der synonyma in dieser weise macht also der seele eine doppelte operation nöthig und so darf man sich wieder nicht wundern, weshalb hierbergehörige fälle im ganzen selten sind.

Ein beispiel aus Plinius ist: IX, 33, 7: hortantes monentesque; so auch IV, 5, 8: hortarer moneremque (Sallust hat die umgekehrte ordnung; Ep. Mithr. 23: moneo hortorque lug. 31, 25. 60, 4, auch, wenn für hortari ein anderes verbum eintritt: 1. 10, 8: moneo obtestorque 49, 2: monet atque obtestatur 62, 1: monet atque lacrumans obtestatur, nur I. 30, 3: hortari, mesere). Dass auch Plinins diese beiden zeitwörter als etwas verschiedenes auseinandergehalten wissen will, zeigt scib VIII, 10, 3: horter, moneo, confirmo und noch sichtlicher I, 16, 7; IX, 1, 1: et hortor et moneo. Zugleich lehren diese stellen wieder die sahe verwandtschaft von que und et - et, wie man denn auch die ausdrücke publicus und privatus bald durch que, bald durch et — et verbunden findet. Plin. VIII, 14, 1. X, 1, 2; 1, 22, 2. Cic. ad Q. Fratr. 1, 2, 9. Liv. 25, 18. 27, 20. Sall. C. 40, 1. Quint. 1. O. 1, 10. u. a. Noch andre belegstellen für diese verwandtschaft sind Plin. II, 1, 12: et habemus et habebimus (s. p. 105.) IV, 2, 3: Habebat puer mannulos multos et iunctos et solutos, babebat canes maiores minoresque.

V. Da que etwas verschiedenes zur ergänzung anschliesst, se verbindet es sich oft mit alii, reliqui, ceteri Plin. X, 6 (22) 2: inter Aegyptios ceterosque peregrinos. Pan. 14, 2: Pyrenaens, Alpes immensique alii montes. Vgl. Cic. pro l. Man. 8, 21. 14, 40. ad Fam. 13, 18, 2. ad Att. II, 15, 1. Liv. 27, 8. Caes. b. g. 1, 18. 20. 30. 35. 39. 11, 2. 3. 5. Sall. Cat. 13, 3. 32, 2. 39 1 (dagegen lug. 2, 2. 43, 3: et cetera) Tac. Germ. 34. 45 u. ö.

VI. Merkwürdig ist, dass Plinius die verbindung durch que am ende des satzes so oft zulässt (1, 1, 1: colligerem publicaremque. 20, 17. 22, 8. II, 10, 4. 12, 2. III, 5, 10. 9, 26. IV, 30, 2. V, 3, 1. 6, 38. VI, 16, 10. 18. VII, 27, 5. 9, 13. VIII, 8, 6. 20, 5. IX, 13, 6. 23, 1. 33, 5. 7. Pan. 14, 2. 55, 11. 62, 5.), ein fall, der bei Cicero nach Reisig's vorl. h. v. Haase

6. 233. p. 214 gar nicht und bei andern wenigstens nur mässig vorkommt, wenn man den Livius ausnimmt, aus dem sich viele derartige stellen auführen lassen (z. b. 9, 18. 21, 5. 23, 18. 25, 9. 14 zweimal. 15. 20, 27, 8. 11. 28, 6. 16 zweimal. 29, 1) und dessen gebrauch mit dem des Plinius auch das gemein hat, dass in der regel nur verba finita in dieser weise den satz schliessen. Auch Tacitus lässt einen solchen schluss des satzes zu: aber unter den mir bekannten fällen (Germ. 2. 3. 5. 18. Agr. 10. 12. 87. 40. 48) giebt es nur zwei (Agr. 10: invenit demuitque und Germ. 8: constitutum nominatumque) mit dem Verbum finitum. Aus Sallust konnte ich nur zwei beispiele auchnden: Cat. 8, 1: celebrat obscuratque lug. 94, 5: armati inermesque. Reisig a. a. o. vermuthet, dass Cicero diesen schluss desshalb nicht gebraucht habe, um eine eine so schwache silbe wie que sei, am ende zu vermeiden. Womit werden wir aber bei Plinius, der doch sonst dem Cicero nachahmt, ja sich offen als dessen nachahmer bekennt, die erscheinung erklären können? Wollte er vielleicht nur homöoteleutieen umgehen, da die meisten der angeführten stellen durch et oder ac einen auffallenden gleichklang erhalten haben würden? Beinah möchte man dies glauben, wenn man noch in betracht zieht, dass da, wo wirklich zwei verben durch et oder ac verbunden den achluss machen, wie I, 8, 6: detorquemus et carpinus I, 10, 5: eminent et elucent, in der regel kein gleichklang eintritt, der insbesondere bei längeren derselben coningations - oder deklinationsform angehörigen wörtern mit einem und demselben silbenfalle unangenehm sein musste. Eine solche rücksicht kann VI, 22, 4: interceperat commentarios intercideratque und bei Caes. b. g. 1, 5: pabulationibus populationibusque beistimmend gewesen sein. Vgl. Cic. ad Fam. I, 9, 4: sermonibus collocutionibusque; in der wendung (ad. Att. 13, 13, 1) abstuli transtulique ist aber wohl nech ein inneres moment von entscheidung gewesen 1). -- Aber auch zugestanden, dass das feinere ohr eine solche rücksicht auf den klang zuweilen verlangt habe, so kann diese dech nur untergeordneter natur gewesen sein. Suchen wir also, wenn nicht die ganze erscheinung etwas zufälliges sein soll, höhere genichtspunkte auf.

Es warde schon oben (s. 105) bemerkt, dass in den verbiedungen durch que zuweilen etwas schwunghaftes, rhetorisches liege; mir kommen manche derselben fast so vor, wie unsre mit allitteration gebildeten ausdrücke, wie "wind u. wetter" "haus u. hof" 5) u.s.w. und in den geläufigen, stehenden formeln wie igni ferroque, volumus inbemusque, precor venerorque, pium instumque mag que

4) Vgl. Plin. Pan. 32.

<sup>5)</sup> Klotz meint dasselbe in bezug auf ac (s. atque s. 585, 2), was sich wenigstens bei Plinius nicht bestätigen liesse, und auch diesen deutschen redensarten liegt, wie mir scheint, ein einheitlicher begriff zu grunde.

tiblich gewesen sein (an diesen stehenden wendungen gehört auch, wie es scheint: Cic. ad Att. II, 20, 1: amat nos carosque babet ad Fam. 1, 9, 11: amamus carumque babemus; ähnlich de fm. V, 10, 29: qui sibi cari sunt seseque diligunt). Da nun ferner das que nicht blos der rhetorischen sprache zu antithesen dient, die Plinius bekanntlich sehr liebt, sondern auch dazu verwendet werden kann, einen zweitheiligen begriff in seiner gesammtheit darzustellen, so eignet es sich zu schilderungen, bei desen ein wechsel von zuständen oder thätigkeiten und diese von verschiedener seite her wirkend beschrieben werden; es eignet sich au einer poetischen darstellung, wo ein moment an das andere angereiht wird und immer neues hinzutritt (s. Hartung lehre v. d. partikeln d. gr. sprache 1, 72 über & va). Daher kehrt es in den beschreibenden briefen des Plinius V. 6. VI, 10. and in Ovid. Metam. 15, 670-74 so oft wieder; ebendaher findet es sich auch häufig in sätzen, die durch medo - modo, vel - vel u. ähnl. zweigliedrig geworden sind und bei ausdrücken der wiederholung. Plin. VIII, 20, 5: quia frequenter vel litori ad sibi inlisae terunt terunturque; 20, 7: modo hac modo illa lacum reddunt auferuntque IV, 30, 2: ter in die statis auctibus ae diminutionibusque crescit decrescitque IX, 83, 5: Delphinus quasi invitet et revocet, exilit, mergitur pariosque orbes implicitat expeditque Pan. 32. qui terrarum fecunditatem nune hue nune illuc - transferret referretque II, 17, 18: quae, ut dies crevit decrevitque, (ve?) modo brevior modo lengior hac vel illa cadit; IX, 33, 7: Nec non alii pueri dectra laevaque simul cunt hortantes monentesque Liv. V, 40: nune hos nune illos sequentium rogitantiumque viros natosque VI, 34; frequentia quoque prosequentium rogantiumque Plin. III, 5, 10: adnotabat excerpebatque ist von einer täglich wiederholten arbeit gesagt; VI, 16, 10: ut omnis illius mali motus, omnis figuras, ut deprehendarat eculis, dietaret enotaretque 18; semel atque iterum frigidam poposcit bausitque IX, 23, 1: Frequenter — evenit, ut — omnes repente — consurgerent landarentque (1, 1, 1: Frequenter hortatus es, ut — colligerem publicaremque). So ist denn auch die verbindung von que mit rarsus und iterum gewöhnlich. Plia. Pan. 79, 1: iterum iterumque X, 96, 7. IV, 24, 4. VI, 5, 4. VII, 24, 9. 27, 9 (dagegen 13 et rursus). —
Viele von den oben (s. 107) aus Plinius angeführten stellen,

Viele von den oben (s. 107) aus Plinius angeführten stellen, in denen die prädikate am ende des satzes mit que verknüpft sind, haben also eine grosse ähnlichkeit mit einander, indem sie erstens in eine schilderung oder beschreibung gehören (zu dieser art ist auch VII, 27, 5 zu rechnen) und indem zweitens das gegensätzliche nicht blos in den beiden zuletzt stehenden verben, soudern auch in den sich an diese anschliessenden bestimmungen seinem ausdruck hat. Es scheint demnach, dass Plinius die verbindung mit que als rhetorisches mittel handhabte, sein wort-

und gedankenspiel selbst im ende des satzes anzubringen; auch kann ja bei diesem schriftsteller nicht von langen, künstlich gebauten perioden, die Cicere liebt und die als etwas in sich abgeschlossenes einen ruhig abfallenden schluss erfordern, die rede sein; bei ihm herrscht der scherzhafte, gemüthlich unterhaltende, immer bewegte gesprächston vor, der sich in kurzen oft abgebrochenen sätzen ergeht; bei einem solchen tone aber wird grade die in rede stehende schlussart mit der übrigen darstellung im besten einklange stehn.

Die beiden aus Sallust citirten beispiele (Cat. 8, 1. lug. 94, 5) haben mit denen des Plinius ähnlichkeit, insofern die schlusswörter gegensätze sind und die zweite stelle sogar auch in eine sehr lebhafte schilderung gehört. Unter den stellen des Livius hebe ich wegen lebhaftigkeit der schilderung und sonstiger übereinstimmung folgende hervor: 25, 14: Itaque — pervadunt irrumpuntque 28, 16: nunc ab tergo, nunc ab lateribus occurrendo fatigabat morabaturque (womit man die obigen beispiele vergleiche: V, 40. VI, 34).

VII. Vielleicht lässt sich aus der wahrnehmung, dass bei rursus und andern ausdrücken der wiederholung vorzugsweise que seine stelle hat, und sich für eine schwungreiche sprache eignet, auch die, wie ich bemerkt habe, ganz regelmässige erscheinung erklären, dass, wenn zwei coordinirte begriffe dasselbe attribut haben und dieses an der zweiten stelle wiederholt wird (was in der regel dem gedanken eine rhetorische färbung giebt) nur die coniunction que stehn darf. Diesen gebrauch, der sich nach und nach auf wiederholungen überhaupt ausdehnte, sehen wir bei Cicero sicher ausgehildet und von den späteren schriftstellern mit grosser genauigkeit festgehalten. Man wird das hier folgende verzeichniss von beispielen leicht um das doppelte vermehren können.

Plin. Pan. 15: patrios fontes patriumque sidus. Caes. b. g. 1, 44: magna spe magnisque praemiis Liv. 1, 9, 3: magnas opes sibi magnumque nomen Caes. b. g. II, 4: magnam sibi auctoritatem magnosque spiritus Cic. Acad. II, 1: magnum ingenium magnumque - studium Caes. III, 1: magno cum periculo magnisque cum portoriis (eine abweichung b. g. 111, 23: magna cum auctoritate et magna cum hominum multitudine) Cic. ad Fam. II, 3, 2: a summa virtute summoque ingenio Liv. II, 9: adeo valida res — magnumque — nomen, da ja der eine begriff ein synonymum sein kann, wie Cic. pro l. Man. 15, 44: referto foro repletisque templis; de Nat. D. 2, 60, 150: digitorum enim contractio facilis facilisque porrectio. Sall. J. 7, 4: multo labore multaque cura. C. 25, 5: multae facetiae multusque lepos Plin. III, 9, 9. - V, 6, 27: plura genera - pluresque circulos 36. Tac. Germ. 2. Dial. 10. Cic. ad. Fam. I, 9, 7: dixi - dixique V, 12, 2: uno - unaque. Vgl. Caes. b. g. 11, 3. Tac. Germ. 19. — Liv. 23, 18: parvam urbem — parvumque praesidium. Vgl. Tac. Dial. 41: minimum usus minimumque profectus; aber in demselben capitel: magnam famam et magnam quietem Plin. II, 17, 14: aperto Caes. b. g. III, 13: tantas tempestates tantesque impetus ventorum sustineri ac tanta onera. Vgl. Sall. J. 46, 8. Cic. de legg. 1, 7, 28. Perner Tac. Dial. 1: iisdem nunc numeris iisdemque rationibus. Plin. 1, 7, 1.

Wie äusserlich aber nach und nach diese regel betrachtet warde, beweist Sall. J. 14, 21: fratris mei necis mearumque miseriarum, wo das possesivum im zweiten falle grammatisch cine ganz andere stelle einnimmt. Wir finden dieses que auch bei dem pronomen demonstrativum und bekanntermassen sehr oft bei id, wenn dieses einen ganzen satz wiederholt; bei dem relativum Sall. J. 40, 1: uti quaereretur in eos, quorum consilio neglegisset, quique — accepissent, qui elephantos quippe perfugas tradidissent, item qui — fecissent. Cic. de legg. 1, 13, 39. ad Fam. I, 5, 1. (dagegen in Catil. II, 8, 17: qui — et quem)
Tac. Dial. 8: quo sordidius et abiectius nati sunt quoque notabilier paupertas et angustiae. Sall. C. 61, 1. quanta. Vgl. Caes. b. g. II, 4. 26. — Sall. C. 5: quomodo rempublicam quantamque reliquerint 58, 4: quantam — quoque modo. — Natürlich ist wegen des in tantus und quantus liegenden tam und quam soch die verbindung dieser wörter hierher gehörig: Sall. J. 4, 3: tanto tamque utili; auch Cic. Tusc. I, 15: tot - tantosque. Während Sall. C. 14, 1: In tanta tamque corrupta civitate schreibt, setzt er 51, 10 atque und Cicero gebraucht et ebenfalls pro l. Man. 15, 43, aber an dieser stelle, wie auch 16, 48: (tot et tantas res - quot et quantas) steht et vielleicht deshalb, um durch vereinzelung die fülle der dem Pompejus zuerkannten versuge recht hervorzuheben. Mit tam ist der schritt zu den adverbien überhaupt gemacht: Plin. Pan. 57: semper suscipiantur semperque solvantur; selbst bei ita, wo doch leicht ein doppelsinn möglich war, schente man sich nicht, que zu gebrauchen: Liv. 1, 4: Ita geniti itaque educati Caes. b. g. 1, 52. Cic. de fin. 1, 10, 34. Doch wird wohl et ita im allgemeinen häufiger verkemmen (Cic. ad Att. II, 1, 6). - Sall. Cat. 6: satis satisque. Plin. Pan. 61: rursus curulis rursusque purpura. Da mit ibi eine ortsbezeichnung wiederholt wird, so ist ibique sebr gewöhnlich (namentlich bei Caesar und Sallust). Dieser gebrauch dehnt sich ferner auf präpositionen und coniunctionen aus: Tac. Germ. 18: extra virtutum cogitationes extraque bellorum casus. 29: ultra Rhenum — ultraque veteres terminos; Cic. ad Fam. V, 20, 8. pro animi mei voluntate proque ea spe (gewöhnlich wird die bemerkung gemacht, dass Cicero das que mit präpositionen seltener verbindet, als andre autoren; dies ist wohl anch wahr; aber doch wagt er die zusammensetzung nobiscum-que). Curt. VI, 1: ad defectionem impulisaet adque eam comprimendam duxiaset. Plin. Pan. 1: ut — utque V, 1, 10 und öfter; 1, 8, 17: eum — eumque. Vgl. 1, 13, 3. VII, 30, 1. Bei längeren perioden befördert die wiederhelung der conjunctiom mit que die deutlichkeit; so Cic. ad Q. Fratr. 1, 9, 26. de fin. b. et m. IV, 7, 18. Dagegen konnte Plin. IX, 26, 4: Ideo nequaquam par gubernatoris est virtus, cum placido et eum turbato mari vehitur nur et stehen, weil die beiden sätze nicht zu sinem gedanken zusammengefasst werden sollten.

VIII. Plinius und Livius verwenden das que auch gewöhnlich zur verbindung der participia und comparative (bei Cicero scheint dies wenigstens auf das participium fut. pass. anwendbar zu sein), vielleicht, weil sie den bei diesen längeren formen mehr auffallenden gleichklang vermeiden oder für diese in gewisser hinsicht bedeutsameren begriffe auch die nachdrücklichere conjunction wählen wollten. Ziemlich allgemein lässt sich der gebrauch an participien im ablativus absolutus nachweisen, wenn sie einander beigeordnet werden; bei Liv. 28, 7: deiecto pracsidio fusisque Actolis 27, 19 und öfter, auch bei Caesar, der sich freilich II, 25, 27. und am anfange des 28 c. eine abweichung gestattet, an der letzten stelle aber et 6) wahrscheinlich wegen der durch prope noch besonders susgedrückten steigerung gebraucht. Wenn Sallust auch an der einen stelle (J. 16, 3) dando et pollicitando sagt, was man bei Plinius schwerlich finden würde, so beweist er doch Jug. 92, 1, dass er für die verbindung der comparative eine stärkere, vollere conjunction dem schlichten et vorzieht: magnus et clarus antes, maior atque clarier haberi coepit; nun könnte man freilich mit herbeiziehung von Plin. 1, 10, 8: magnus et clarus und Tac. Agr. 18: clarus ac magnus haberi, einwenden, dass bei dieser redensart, die den Römern in einem gewissen grade geläufig gewesen sein muss, ebenso gut et als ac seine stelle gehabt habe; aber für meine behauptung spricht die auffallende ähnlichkeit von Plin. IV, 12, 1: Amas Egnatium Marcellum atque etiam mihi saepe commendas: amabis magis commendabisque mit Jug. 92, 1.

IX. Zur verbindung zweier begriffe bediente mas sich öfters auch des doppelten que, aber meist nur in der dichtersprache. Vgl. darüber Reis. vorl. §. 237, wo die bemerkung Fabri's zu Liv. XXII, 26, 5 angeführt wird, dass es sich bei Livius nur am relativum so finde; diese regel ist auch auf Quintilian (II, 13, 11. III, 6, 89. 11, 8) und auf Plinius (VIII, 6, 14) anwendbar.

X. Wir gehen nun zur verbindung von drei und mehr begriffen über. Der beliebteste medus scheint que — ac, wie auch sätze zusammengestellt wurden (Plin. I, 13, 2. III, 7, 6) oder que — et gewesen zu sein. Liv. 5, 2, 12: parentes liberos-

<sup>6)</sup> Plinius lässt den ausdrücken paene, prope u. ähnlichen fast durch-gängig se vorausgehen; vgl. Wensch, Lex. Plin. spec. 1. p. 17.

que se coniuges 27, 22, 8: Italiae Siciliacque ac Sardiniae, wozu Drakenberch (II, 31, 1) eine menge belege bringt. Tac. Germ. 46: Peucinorum Venedorumque et Fennorum Liv. 5, 42: animos oraque et ocules 29, 3: conferentibus tradentibusque arma et dedentibus sese 27, 30. Tac. H. 1, 18. Agr. 25 und öfter. Wollte man diese art der verbindung nicht als etwas rein willkührliches ansehen, so müsste man annehmen, dass die ersten beiden durch que zusammengestellten begriffe ein ganzes ansmachen, welches wieder als solches mit dem letzten begriffe derch et oder ac verknüpft würde und diese interpretation kann man sicher bei vielen beispielen in anwendung bringen, wie sich bald noch deutlicher zeigen wird.

Da das que nachdrücklicher ist, als et, so hat es einerseits in pathos, in der würdevollen sprache der senatsbeschlüsse seinen platz, in der, wie Zumpt Gr. §. 333 (jedoch mit einer andern erklärung) bemerkt, grade diese coniunction auffallend häufig verwendet wird, ist aber andrerseits auch da zu gebrauchen, wo mehrere durch "und" coordinirte glieder selbst wieder in beigeerdnete theile zerfallen, so dass dann nicht blos gefällige ab-

wechselung, sondern auch deutlichkeit erreicht wird.

Plin. II, 11, 10: praeterea causae amplitudo auctaque dilatione exspectatio et fama insitumque mortalibus studium magua et inusitata noscendi omnes undique exciverat. V, 6, 17: que buxum multiformem humilesque et retentas manu arbusculas circumit VI, 6, 20: aqua exundat circumiectasque platanos et subiecta platanis leni aspergine fovet 16, 11: iam pumices ction nigrique et ambusti et fracti igne lapides 20, 15: plures maguam iam deos ullos, acternamque illam et novissimam noctem munde interpretabantur 24, 4: hortata est ut moreretur, comesque ipsa mortis, dux immo et exemplum et necessitas fuit VII, 19, 9: sic auferet secum meque et novo pariter et rescisso valuere adficiet I, 8, 1: Addidisti - - pariterque et tibi veniam — et mihi verecundiam — sustulisti 1, 8, 12: ut — probaretur bonoremque paucorum ceteri patienter et exspectarent et mererentur. Vgl. IV, 19, 1. Caes. b. g. I, 41. II, 3. III, 12. 28. Tac. Germ. 1. 3. 5. 7. 45, Agr. 17. Man vergleiche damit, was Tischer zu Cic. Tusc. 1, 40, 95 bemerkt: "der ganze satz mit que an das vorhergehende angeknüpft, seine theile durch et, die untergeordneten glieder derselben durch ac verbunden". Cie. de legg. I, 12, 33: ut igniculi exatinguantur - exorianterque et confirmentur vitia contraria.

Wenn aber von den coordiniten gliedern eins oder beide seiche theile hat, dass deren verbindung nach den obigen regeln que verlangt, so ist et die conjunction, welche die gesammt-begriffe verbindet; ein treffendes beispiel giebt Tac. Agr. 24: solum coelumque et ingenia cultusque hominum; ähnlich 41: in Meesia Daciaque et Germania Pannoniaque. Vgl. 13.

Sollen die begriffe massenhaft an elhander gereibt werden, um die grösse einer vorstellung auszudrücken, ein fall, der im historischen stil nicht selten eintritt, aber doch, weil hier nur eine aufzählung statt findet, mit der schon oben p. 109 erwähaten dichterischen häufung verschiedener momente zu einem einzigen bilde (durch que) nur entfernte ähnlichkeit hat, dann scheint man et den übrigen coniunctionen vorgezogen zu haben. Eine interessante stelle ist Liv. IX, 19, 4: Latium deinde omne cum Sabinis et Volscis et Aequis et omni Campania et parte Umbrise Etruriaeque (que hier, weil Umbriae und Etruriae durch parte zu einem einzigen begriff erhoben werden) et Picentibus et Marsis Pelignisque ac Vestinis (que - ac macht einen passenden schluss der reibe, indem es als beliebte formel die namen dreier ihrer lage nach zusammengehöriger völker verbindet) atque Apuhis (und noch dazu) adiunctaque (nach Gronov gehört dies und das folgende zu Samuites, so dass ganz passend que zur verbindung zweier grösseren reihen verwendet worden wäre 7) omni ora Graecorum inferi maris a Thuriis Neapolim et Cumas et inde Antio atque Ostiis tenus Samnites.

Wie que zum anschluss von sätzen verwendet wird, muss sich aus dem gesagten zum theil schon ergeben; das besondere aber hierüber anzuführen ist mir vielleicht ein andermal vergönnt, wenn diese meine bemühung von seiten derer, die mit der schwierigkeit solcher grammatischen forschungen vertraut sind, einige anerkennung verdient. — Man wird nicht verlangen, dass sich nun jedes que mit leichtigkeit in eine oder die andere hier aufgestellte rubrik unterbringen lasse; denn nicht um etwaige irrthümer entschuldigen zu wollen, sondern zur ergänzung der sache sei dies bemerkt — der gebrauch unsrer partikel war auch

XI. durch die regeln des wohllauts und durch den rhyth-

mischen numerus bedingt.

Bekanntlich liebten die Römer die häufung des q. So finden wir bei Caesar b. g. I, 39 eine unsrem ohre unerträgliche härte: centurionesque quique equitatui, so gebraucht Plinius IV. 30, 6: quoque quamquam, und 7: quoque quaque und wie das streben nach abwechselung oder der rhythmus für das eine oder andre entschieden hat, zeigt sich deutlich Plin. Pan. 90, 5: ac sient nune spes gaudiumque, ita tune communis nebis dolor er metus erat, wo sich sonst kein grund entdecken lässt, warum die entgegengesetzten begriffe nicht ebenfalls durch que verbunden sind; ähnlich Cic. de legg. I, 13, 36: quae fuse olim disputabantur ac libere, ea nune articulatim distincteque dicuntur. Se steht Plin. II, 16, 4: cunctantior fortasse et cautior; dagegen IX, 13, 6: cunctantior cautiorque und Pan. 44, 7: nam prae

<sup>7)</sup> S. Fabri zu Liv. 23, 13, 8. und eine ähnliche aufzählung 27, 10

mia bonorum malorumque bonos ac malos faciunt. Ob nicht auch abgesehn von dem numerus die stellung von einfluss gewesen sein mag? ob sich nicht das que, indem der wohllaut sich geltend machte gewissen endungen lieber auschloss, als andern? Boch das sind fragen, deren beantwortung noch sorgfältigere beobachtungen voraussetzt.

Breslau.

Geisler.

# Zu Aristophanes.

Wie mancher vers im Aristophanes noch nicht der person gegeben die ihn zu sprechen hat, zeigt auch Arist. Rau. 1864 sq.: κάμοί γ' ἄλις·

έπὶ τὸν σταθμὸν γὰρ αὐτὸν ἀγαγεῖν βούλομαι, ὅπερ γ' ἐλέγξει τὴν ποίησιν νῷ μόνον τὸ γὰρ βάρος νῷν βασανιεῖ τῶν ἡημάτων:

denn diese verse geben die editt. und die meisten codd. dem Aeschylus, wenige dem Dionysus. Allein Aeschylus kann sie nicht sprechen und zwar vs. 1365 nicht, weil er auf die art des kampfes und seinen fortgang überall nicht einwirkt: es ist ihm das in seinem stolze ganz gleichgültig: den vs. 1366 nicht, weil er über den werth seiner poesie sich ganz klar ist und es einer prüfung derselben nicht bedarf: cf. inf. 1515 sq.: daher passt auch 1367 nicht für ihn, zumal da solche genauigkeit ihm zuwider: cf. sup. 1198. Ist somit klar, dass Aeschylus die verse nicht sprechen kann, so muss sie Euripides sprechen: für diesen passt vortrefflich κάμοί γ' άλις; er thut, als wenn er der sieger ware und ist diese renommage lächerlich; er führt zum σταθμός, da das ja seine erfindung: sup. 801: womit meines erachtens dean auch vs. 1367, den Bergk. ad Arist. praef. T. II, p. xvi auswerfen will, vollkommen gerechtfertigt ist; er endlich drängt sich immer bei jedem abschnitte des kampfes vor. Ist hiernach für meine ausicht noch ein beweis nöthig, so ist er aus der antwort des Dionysus zu nehmen: denn sie verräth eine art unlast, die da zeigt, wie er der erfindungen des Euripides satt and überdrüssig ist. Die codd. haben aber an dieser stelle wenig oder gar kein gewicht, da nach dem schol. ad vs. 1414 schon in den exemplaren der Alexandriner hinsichtlich der diese verse sprechenden person verwirrung war.

Göttingen.

Ernst von Leutsch.

#### V.

## Kritische bemerkungen zu Ciceros Paradoxis.

Cicero's Paradoxa finden sich in den handschriften zumeist zusammen mit den büchern de natura deor., de divinat., de fato, Timaeus, mit welchen sie, wie man sicher annehmen kann, eine recension erfahren haben. Die besten handschriften, welche ich von diesen büchern kenne, sind jener Leidensis (Vossian. 84), den Bake seiner recension der bücher de legibus zu grunde gelegt hat, und ein Vindobonensis (Wiener hs. 189. phil. 208) aus dem 10ten jahrhundert, welcher ausser den fünf genannten schriften noch den Lucullus, die bücher de leg. dagegen nicht ent-Beide codices Vind. und Leid. sind ausser Bakes collation für die bücher de legibus noch durchaus nicht zur genüge verglichen und benutzt. Für die paradoxa hat zwar Borgers in einer besonderen ausgabe den Leid. zu grunde gelegt, aber nicht so, dass er eine vollständige collation desselben gabe, und mit deren hülfe den text genügend wiederherstellte. Nur so viel konnte ich aus seiner collation sehen, dass Wiener und Leidener aus einer quelle geflossen sind, da sie sogar in der wortstellung, worin die handschriften auch dieser ciceronischen bücher ein grosses schwanken an den tag legen, immer mit einander übereinstimmen. Der Leidener scheint mir in manchen punkten noch vorzüglicher zu sein als der Wiener, der nicht selten in der an dem rand oder über den text geschriebenen lesart das richtige beibringt. Auch Moser hat in seiner ausgabe des buchs de fato diesen benutzt, ohne ihm jedoch mehr autorität als irgend einem der interpolirten beizumessen. mit hülfe desselben codex versuchen einige stellen der paradoxa zu emendiren, ohne auf diejenigen, an denen der text nur auf die autorität des Vindobon. hin geändert zu werden verdient, besondere rücksicht zu nehmen. Um auch an diesen stellen den text sicher zu stellen, müsste ich eine vollständigere und zuverlässige collation des Leidensis haben. Die lesarten des cod. Bernensis, dessen ich öfters erwähnung thun werde, hat Müller analecta Bernensia Part. II. Bern. 1840 veröffentlicht. Der codex ist aus dem 10ten oder 11ten jahrh., aus derselben quelle wie Vind. und Leid. geflossen, aber viel nachlässiger geschrieben; er hat eine menge lücken, unsinniger schreibfehler, und bisweilen ganz sinnloser abweichungen in der wertstellung.

Die griechischen überschriften der einzelnen abschnitte finden sich in den handschriften alle, die lateinischen fehlen zum theil ganz, theils sind sie von anderer hand hinzugeschrieben und weichen sehr von dem gewöhnlichen text ab, wie parad. V. emses sapientes — stultes omnes servos: parad. VI qued solus sapiens dines mit.

- Procem. §. 2. Im Vind. wie einer anzahl der interpolitten steht discrepant opinione populari. Man denkt zunächst an opinioni, doch braucht Cicero den dativ bei diesen verbis ausser in wendungen wie sibi discrepans nie, weshalb man ab opinione mit den interpolitten beibehalten muss.
- §. 3. Vind. Leid. 84. und die edit. pr. baben ego tibi illa ipsa, Leid. 10 (ein interpolirter) ego vero tibi illa ipsa, die ausgaben ego vero illa ipsa. Offenbar ist vere interpolirt, wie se hänfig derartige partikeln, das asyndeton aber, da eine stefgerung statt findet ganz angemessen. Das eingeschobne vero bewirkte den ausfall von tibi wegen des schlechten numerus, und doch ist tibi ganz am platz, es deutet darauf bin, dass das bach dem Brutus dedicirt ist, und wird durch das folgende accipies igitur wieder aufgenommen.
- §. 5. Vind. degustabis genus exercitationum mearum, die andern codd. zumeist genus hoc: hoc scheint aber mit recht zu fehlen, weil es diese art von übungen in einen markirten gegensatz zu andern arten setzen würde, von denen keine andeutung vorhanden ist. Doch wage ich über die ausstossung von hoc ohne eine sorgfältige collation des Leid. ebensowenig zu entscheiden wie über das folgende, wo die lesart der interpolizten non est enim ut allerdings gewählter ist als die des Vind. son enim tale est ut.

Paradex. 1. 6 Vind. quippe quum viderem rebus his circumfinentib. et tamen desiderare: hemines was Orelli nach viderem hat, ist gewiss zu streichen, die form circumfluentibus aber nur in veranlassung des vorhergebenden rebus aus circumfluentes entstanden.

§. 7. Vind. wie alle audern codd. haec inania et commutabilia pécuniae membra. Dass dieses falsch ist, leuchtet von selbst ein, aber eben se falsch ist es mit Orelli membra allein zu streichen; abgesehn davon dass pecunia hier ein zu enger begriff ist, könute ja der genitiv nur partitiv sein, wie extrema agminis oder inania voluptatis Cic. Verr. act. l, 15. cfr. Nägelsbach latein. stilistik p. 61. Das richtige sah Bentley, der pecuniae membra strich, was man für ein mittelalterliches glossem in dem sinne von possessionis genera halten muss, denn darauf

führt namentlich auch parod. VI, 48, wo nach en quae sunt pecuniae ebenfalls einige codd. membra einschieben.

- §. 9. Quid est benum? Si quid recte fit id bene fieri vere dicitur, quod rectum est, id solum opinor bonum. Das asyndeten ist in keiner weise zu rechtfertigen, man schrieb deshalb quia qued rectum est; dann passt aber die ganze antwert nicht auf die frage quid est bonum? Bentley schlug vor si, qued recte fit id dicitur, qued rectum est cet. Doch auf diese weise verliert die periode die klarheit, wedurch sich namentlich die paradoxa auszeichnen, und si ist unpassend in dieser worterklärung, auf welcher alles folgende basirt. Man muss schreiben si quid recte fit id bene fieri vere dicitur; igitur qued rectum est cet. Cicero liebt es auf fragen gleich mit einem beweise zu antworten. Derselbe schluss vom recte factum auf das rectum findet sich parad. 111, 22, und die stellung von igitur ist nach dem vom Madvig zu de fin. p. 116 gesagten gerechtfertigt.
- S. 10 aut auri et argenti ad'avaritiam aut amoenitatum ad delectationem aut suppellectilis ad delicias aut epularum ad voluptates, auri et fehlt im Vind. und den besten unter den übrigen codd. Schon die gleichmässigkeit mit den folgenden gliedern, in denen auch immer nur ein substantiv steht, verlangt dass es gestrichen werde. Ebenso wird wohl in dem folgenden qui liberaverunt eam das eam zu streichen sein, wenigstens fehlt es auch im Vind.
- §. 12. Die gleichmässigkeit verlangt dass man schreibe quid Africanus maior? quid minor? quid Cato? quid innumerabiles alii? cogitasse quicquam videntur cet: so wenigstens nach dem Leid. 84, der videntur videtur hat. Wohl nur durch correctur eines abschreibers ist die lesart des Vind. entstanden:

cogitassent — nisi quod laudabile esset et praeclarum videtur.

- §. 14. inter te atque inter quadrupedem Vind. Orelli streicht das zweite inter, indem er sich auf Tusc. IV §. 32 beruft, wo jedoch ebenfalls nach den besten codd. Parisinus und Gudianus inter acutos autem et inter hebetes zu schreiben ist. Nach den stellen, welche Hand Tursel. III p. 409 in ziemlicher menge anführt, unterliegt es keinem zweifel, dass die römischen prosaiker diese kleine logische ungenauigkeit in dem gebrauche von inter nicht scheuten.
- §. 15. Quidquam bonum est, quod non eum cet. Vind. und Voss. 84. Orelli und Moser schreiben ohne grund aus den interpolirten quidquamne. Fragen mit quisquam, auf die eine verneinende antwort erwartet wird, finden sich häufig ohne fragewort. ad Attic, IX. 5 quidquam tu ista putas fuisse de valetudine decreta municipiorum? Verr. 1. 1V, 34 hunc praeterem in provincia quisquam putabit? ib. V, 76 hostem acerrimum quisquam omnium mortalium retiaere poterit?

Parad. H. 16. qui mihi secundis rebus unus ex fortunatis hominibus, adversis unus ex summis viris videbatur. in vor secundis und vor adversis fehlt im Vind. und Voss. 84. und ist demnach wegzulassen. Orelli ergünzt zu secundis rebus civitatus und erklärt in secundis rebus darum für falsch, weil man dies auf Marius beziehen müsse. Doch auch secundis rebus bezieht sich auf Marius, nicht auf den staat, von welchem hier gar keine rede ist. Der superlativ fortunatissimus aber ist nicht nöthig weil fortunatus im prägnanten sinne steht.

§. 18. mors terribilis est iis, quorum — non iis, quorum laus emori non potest, exilium autem illis, quibus — non iis cet. Vind. und Voss. 84. Orelli setzt viermal iis, aber illis im gegensatze zu iis, ist gerade an dieser stelle, wo eine neue

reihe von begriffen eingeführt wird, nicht passend.

Ib. te miseriae te aerumnae premunt omnes, qui to cet. Vind. und eine grosse anzahl interpolirter: an sich richtig wenn wir omnes in der bedeutung "jeglicher art" fassen; weil aber emses, wie es scheint, auch im Leid. fehlt, kann auch der Vind. hier interpolirt sein, die gleichmässigkeit der einzelnen glieder wenigstens wird durch omnes eher gestört als gefördert.

§. 19. sic bonus vir et sapiens et fortis miser esse neme petest. Vind., dem in der wortstellung die ed. pr., in nemo der Bern. beistimmt; und unbedingt ist diese lesart der gewöhnlichen vorsaziehen, wie das vorhergehende ut improbo et stulto et inerti semini bene esse potest zeigt, wo sich dieselbe aufeinanderfolge der begriffe (bonus — improbus, stultus — sapieus) und ebenso semo für ein verstärktes non findet.

Paradox. III, 20. ad augendum transeundi culpam nihil pertinet Vind. und Leid. 84. culpam transeundi Bern. Mit recht streicht Orelli transeundi, da quum semel transieris vorhergeht.

§. 21. quae ex eo peccata nascuntur aequalia sint oportet. Quedsi virtutes pares sunt inter se, paria esse etiam vitia necesse est. Atqui pares esse virtutes, nec bono viro meliorem mec forti fortiorem — pesse fieri facillime potest perspici. Zwischen aequalis und par hat Cicero nicht synonymisch geschieden, denn er sagt gleich darauf: quoniam pares virtutes sunt, recte facta — paria esse debent, itemque peccata — sint aequalia necesse est. Quodsi hat nicht die bedeutung wonn also, sondern wonn sum oder wonn abor. inter se fehlt im Bern., darf aber doch wohl nicht gestrichen werden, denn wenn auch im folgenden zunächst nicht die tugenden unter einander verglichen werden, sondern nur die steigerung in den einzelnen in abrede gestellt wird, so liegt doch der beweis für die allgemeine gleichheit in den worten una ut virtus — nihil huic addi potest quo magis virtus sit. Auch Seneca, dem diese stelle Cicero's vor augen gewesen zu sein scheint, sagt bei dem nämlichen beweise epist. VII. 4. §. 10 ergo virtutes inter se pares sunt et opera virtutis

et emnes homines, quibus illa contigere. 5. 13 neque reliqua agoque inter se paria sunt tranquillitas simplicitas cet.

Ih. Die besten codd. haben qui — quam lucrari impane posset auri pondo decem, reddiderit, si idem in desem millibus pondo auri non idem faceret. Jedenfalls eine so lästige wiederholung wie wir sie Cicero nicht zutrauen können. Man muss nicht bloss auri streichen, wie Orelli thut, sondern auch das eben so überflüssige pondo, und das zweite idem. Nur die identität der sache muss angegeben werden, die identität der person ist in dem si — fecerit schon genug bezeichnet. Ehenso ist in den darauf folgenden worten aut temperantem eum das eum überflüssig und fehlt in den besten handschriften.

§. 24. nuda ista si ponas iudicari qualia sint, non facile possunt. Vind. hat possim, das richtige ist iudicare — non facile possim, mit dem bei Cic. so beliebten coniunctive. Der Bern. hat iudicare possunt, aber auch in seiner quelle stand die andre lesart vielleicht am rande, denn er hat sie in der vorbergehenden zeile am unrechten orte eingeschoben: nihil igitur men

facile possim interest.

Ib. quae quando utro accessit id fit propensius. Diese leaart Orelli's und fast aller andern ausgaben ist nur erklärlich
wenn utro steht für alteri utri; aber diesen gebrauch von uter
muss man ausser in überlieferten juristischen formeln, wie sie
Verrin. 1. III §. 35 stehen, Cicero ganz absprechen, demn anch
de off. III 90 sibine uter rapiat, an alter cedat alteri ist, wie
es der sinn verlangt, uterque zu schreiben. An dieser stelle
der paradoxa bietet Vind. sowohl als Bern. qm i. e. quomiam,
was einen sinn giebt wenn wir es mit dem folgenden verbinden:
si utraque adiuncta est, paria fiant necesse est. Allein durch
diese verschränkung der sätze wird die rede schwerfälliger, als sie
sonst in den parad. ist, und selbst der gedanke scheint nicht ganz
richtig, weshalb ich Wyttenbachs emendation beistimme, der dies
quando streicht, zumal derartige partikeln so häufig interpolirt sind.

Parad. IV. Zu anfang dieses paradoxon ist eine in solchem maasse corrumpirte stelle, dass sich wohl nethdürftig der sinn, aber nicht die worte Cicero's mit gewissheit heraus erkennen lassen. Vind., der auch hier noch die ursprüngliche überlieferung hat bietet im texte folgendes: Ego vero te non etultum ut saepe non improbum ut semper sed dementem insanire robus ad victum necessariis esse invictum putem, am rande: al. li. s. dementem rebus addicam necessariis. Dass esse invictum, ad victum, addicam nur verschiedene verunglückte versuche sind einen simm in die worte der handschrift zu bringen leuchtet ein. Vergleicht man aber den zusammenhang der stelle mit diesen worten, so erräth man diesen sinn: jetzt halte und erkläre ich dich nicht wie oft für einen thoren, nicht wie immer für einen betrüger sondern für einen verrückten und wahnsinnigen. Unter dem

emendationnversuchen verdieut zunächst Langes coniectur berücksichtigung: sed dementem et insanum addieum necessariis. aber fehlt ersteus ein verbum wie pute zu dem ersten theile des satses, dann hätte Cicero nicht addicam soudern addicendum demenstrabe sagen müssen, und endlich kann addieere zwar von personen, die für ein geschäft bestimmt (iudex addicitur buie ectioni) oder von sachen, die jemand als eigenthum sugespro-chen werden, nicht aber von personen, denen ein vormund gesetzt wird, gesagt werden, auch versteht man necessariis nicht ohne tais. Andre wollten aus rebus ad victum necessariis machen rationibus vincam necessariis (Borgers, der rebus für richtig erklärte, weil man es durch "thatsachen" übersetzen könne, verdient kaum widerlegung; rationibus das schon früher in roibus abgekürzt wurde, konnte allerdings leicht mit rebus verwechselt werden). Hier vermisst man zuerst esse, das Cicero bei einer solchen verbindung nie auslässt, dann scheint der gegensatz von ut saepe — ut semper bei dem dritten gliede ein nunc oder ähnliches zu fordern, endlich kaun man unmöglich sagen rationes necessariae für zwingende gründe, argumenta, quibus necessario veram esse causam efficitur; denn es ist etwas ganz andres, wenn Cicero sagt: argumentatio necessaria im gegensatz zu probabilis, oder necessaria demonstratio i. e. qua ea demonstrantur, quae aliter ac dicuntur nec fieri nec probari possunt: 1. de invent. §. 44. wie συλλογισμός άναγκαΐος υ. συμπέρασμα άναγκαῖον Arist. Analyt. 1. c. 9. 11. c. 6.

Ib. quum senatus nomen in re publica non erat: trotz aller coniecturen halte ich diese lesart, in der die handschriften übereinstimmen für richtig. Der name des senats existirt nicht im staate, niemand kennt ihn, bedeutet, der senat selbst ist nicht vorhanden oder bedeutungslos. Cicero brauchte in diesem falle nicht zu sagen ne nomen quidem. Graeve's coniectur quum senatus nomen in r. p. erat ist unmöglich. Man kann wohl sagen nomen nec non rem habere, nihil nisi nomen restat, aber nicht senatus nomen est. Die andern coniecturen nomine in r. p. non re erat (Borgers) nomen in r. p. inane erat (Peerlcamp) sind zum mindesten überflüssig.

§. 29. In allen neueren ausgaben steht dieses: si mihi eripuisses divinam animi mei constantiam meas curas vigilias consilia quibus res publica te invitissimo stat, si huius aeterni beneficii cet., was sich jedoch so in keinem codex findet; nur wenige interpolirte haben quibus r. p. invieta stat. Und kann Cicero wohl mit recht sagen: ich wäre unglücklich, wenn du meine sorgen und nachtwachen mir entrissen hättest? Wir werden von selbst zu der lesart des Vind. hingewiesen, welche, wie alle interpolirte zeigen, die ursprüngliche ist: si mihi eripuisses divinam a. m. constantiam, meis curis vigiliis consiliis stare te invitis-

aimo rempublicam. Grenov wollte dies ohne änderung in den text nehmen ohne zu bedenken, dass ja der acc. c. inf. nicht von constantia abhängen kann. Dies scheint auch der abschreiber gefühlt zu baben, der in divinam und censtantiam die m durchstrich, um den infin. von eripuisset abhängen zu laasen, was eben so wenig angeht. Man kann um ein dem infinitive angemessenes wort zu bekommen auch nicht constantia in conscientia ändern, denn dazu passt nicht recht der zusatz divinam animi mei, wohl aber scheint dass nach constantiam et conscientiam ausgefallen ist. Dass eigne bewusstsein grosses geleistet zu haben bleibt unter den bestandtheilen des glückes füglich nicht unerwähnt und ist mit der immortalis memoria dem andenken der mit- und nachwelt durchaus nicht tautologisch.

- Ib. An tu civem ab hoste natura ac loco non animo factisque distinguis. natura verstehe ich in dieser verbindung nicht, denn die natura würde doch zumeist in dem animus bestehen. Dies ganze paradoxon enthält nichts als eine polemik gegen Clodius; auf Ciceros verhältniss zu ihm lassen sich alle einzelnen gedanken beziehen, wie sich namentlich an dem vorhergehenden ergo ego semper civis cet. und dem folgenden caedem in foro fecisti zeigt. Ich glaube darum, est ist fortuna ac loco zu schreiben. Wenn man nur auf die schicksale und den unfreiwilligen aufenthaltsort Ciceros rücksicht nimmt, kann man ihn exul und hostis des vaterlandes nennen, während er animo factisque wahrer bürger ist. fortuna gefällt mir darum besser als Bentleys natione. Ueberdies ist fortuna und natura häufig vertauscht.
- §. 31. etiamsi solum non mutarunt Vind. non mutaverunt Bern. Weshalb Gernhardt den conjunct. allein für zulässig erklärt sich stützend auf Cic. Lael. §. 101 kann ich durchaus nicht einsehen.
- 1b. Nach jener stelle wird in der Orellischen und den meisten andern ausgaben so fortgefahren: tu quum omnes leges te exulem iubeant, non eris tu exul? Exul non appelletur is, qui cum telo fuerit? . . Ante senatum tua sica comprehensa est. Dass hierin ein fehler steckt, wird jeder sehen, denn die antwort ante senatum cet. passt nicht auf die vorhergehende frage. Vind. Bern. Leid. 84 mit denen fast alle interpolirte handschriften übereinstimmen haben cum omnes leges te exulem esse iubeant non appelletur inimicus, qui cum telo fuerit (cum telo fehlt überdies im Bern.). Hier ist zwischen iubeant und non etwas ausgefallen, wahrscheinlich indem der schreiber von einem non zum andern abirrte. Die ergänzung einiger interpolirter codd. non eris tu exul ist dem sinne ganz angemessen. Das folgende hat Borgers mit einer leichten änderung in den text gesetzt: non appelletur inimicus qui c. t. f. Aber nur hostis unmöglich inimicus kann der genannt werden, der mit dem dolche vor dem senat ergriffen ist. Derselbe grund hält mich ab, Orellis exul

son appelletur beizustimmen, obgleich dies nach den vorhergebenden worten eher zulässig wäre. Näber ist dem richtigen Facciolati und mit ihm Nobbe gekommen, non expelletur is qui e. t. facrit?, doch auch in ihrer lesart passen frage und antwert nicht zusammen. Man muss schreiben quum omnes leges te exulem iubeant, non eris tu exul? Non expelletur nisi qui cum telo fuerit: ante senatum tua s. c. est. d. h. hist du nicht ein verbannter, da du nach allen gesetzen verbannt werden musst? Gesetzt nur der sollte verbannt werden, der mit waffen ergriffen wird, das trifft dich, denn u. s. w.

Ib. Tu plurimos occidisti. Tu fehlt im Vind. und Bern., mehreren interpolirten und den alten ausgaben, und zwar mit recht, denn nicht die person wird in gegensatz zu einer andern gestellt, soudern nur das factum censtatirt, weshalb auch bei den folgenden gliedern weder tu hinzugefügt, noch tuus vorangestellt wird.

Paradox. V. §. 34. Vind. wohl nur durch einen schreibfehler quis igitur vivit ut vult nisi qui recte vivit für nisi qui
recta sequitur, wie die übrigen codd. haben.

Ib. cui quidem etiam quae vim habere maximam cet. quidem fehlt im Vind. Bern. und den meisten interpolirten und muss gestrichen werden, da es in der anapher des relativs ganz ungebörig ist (qui nihil dicit — cuius omnia consilia — cui etiam).

6. 36. Die besten codd. haben servi sed tamen servi atrienses ac toparii stultitiae suae, quos signa cet. Mit recht erklärt Gottfr. Hermann (Lpzgr. littrtztg. 1819. 123 p. 978) die worte atrienses ac toparii für interpolirt, nur kann ich demselben nicht beistimmen wenn er nach ausstossung dieser worte das ganze für richtig erklärt; atque ut in magna familia sunt alii lautiores — servi, sed tamen servi stultitiae suae, quos signa — delectant. Jedenfalls ist zwischen servi und stultitiae etwas ausgefallen. Der gedanke ist klar: wie es in einer grossen dieserschaft einige höhergestellte giebt, die aber doch sklaven sind, so sind jene männer wenn sie auch vornehme sind, immer sklaven ihrer begierde. Möglich dass bloss sic servi fehlt (wobei freilich die auslassung von sunt bart wäre, denn die copula allein ohne prädicat wird in längeren vergleichungen aus dem vordersatze zum nachsatze nicht leicht ergänzt) oder es stand bei servi noch ein adiectiv 2. b. sic nefarii sunt servi stultitiae suae oder auch ein zusatz wie sie quamvis nobiles miseri sunt servi staltitiae suae. Bestimmteres lässt sich über die fehlenden worte sicht sagen; das aber was Orelli in den text gesetzt hat sed tamen servi, sic ii pari stultitia sunt, quos signa cet. ist ganz falsch. Denn abgesehen davon, dass ausser einer ergänzung der lücke, die nicht leichter als jede andere ist (denn dass toparii dem pari ähnlich sieht, ist ganz gleichgültig) hier die worte . der handschrift stultitiae suae geändert sind, ist dieser gedanke

unmöglich. Es soll heissen: die, welche Gemälde u.s.w. bewundern, sind eben so dumm, wie die aklaven, welche sich vernehmer dünken als andere, und doch auch nur aklaven sind. Wenn Cic. dies hätte ausdrücken wollen, würde er wenigstens nicht das, worin das wesentliche des vergleiches liegt, sibi videntur, parenthetisch eingeschoben haben. Aber wie der susammenhang der ganzen stelle zeigt soll nicht bewiesen werden, dass jene leute so dumm sind, wie die sclaven, sondern dass sie selbst sclaven sind.

Ib. Eben so entschieden muss ich Orelli in dem folgenden entgegentreten, wo er behauptet, conservorum principes sei falsch, es könne nur servorum principes heissen. Denn wenn er leugnet, dass zwischen den servis cupiditatum ein unterschied statt findet, so wird er schon durch die folgenden werte ipsius servitutis (das ist inter eos qui servi cupiditatis sunt) locum infimum tenent widerlegt. princeps aber ist bei Cicero nie gleich dominus sondern immer gleich primus primarius. Wie also principes civitatis nur heisst "die ersten im staate", so kann principes servorum vestrorum nur heissen die ersten unter eurer dienerschaft. conservi vestri sind dagegen alle insipientes, unter denen diejenigen principes sind, welche edleren begierden anhängen. Allerdings ist Cic. hier wie so häufig bei rhetorischen ausfübrungen in hinsicht der stoischen principien nicht ganz consequent.

§. 40. Das richtige scheint quid quum cupiditatis dominatus excessit, wie Vind. und Bern. haben, nicht cupiditatum, was alle herausgeber nach den meisten interpelirten aufgenommen haben, denn nicht von den einzelnen begierden ist die rede, sondern die begierde abstract wird der furcht entgegengestellt

§. 41. Vind. und Bern. haben omnis animi debilitas et hamilis et fracta timiditas, wie Lange und Lambin schreiben wollten: an sich ist diese lesart auch eben so gut als die der interpolirten animi debilitati et humilis et fracti timiditas.

Paradoxon VI. §. 43. In allen ausgaben steht si testamenta amicorum exspectas aut ne exspectas quidem atque ipae supponis, in den nicht interpolirten handschriften steht aber si testamenta amicorum exspectas quidem atque ipae supponis. Zwischen exspectas und quidem ist eine lücke, die auf passende weise ergänzt ist, nur an dem atque nehme ich dabei austoss. Es sind hier nicht zwei glieder desselben gedankens von denen das eine negativ, das andere positiv ist copulativ zu verbinden, sondern durch das zweite glied ipse supponis wird das erste negative aufgehoben und ein anderes an seine stelle gesetzt, wo unbedingt sed stehen muss. Man kann atque höchstens erklären, wenn man das ganze vorhergehende si testamenta — aut ne exspectas quidem als ein glied ansieht, und diesem das zweite atque beigefügt wird.

§. 44. filiam quis habet pecunia opus est, duas maiore,

plures maiore etiam, et si, ut aiunt Danao cet. etiam fehlt im Bern., et im Vind. und doch sind beide nöthig, et dient hier zur steigerung, es führt wie sonst atqui die assumptio ein, s. Hand Turs. II p. 489 Madvig. d. fin. p. 762.

§. 49 signa tabulas suppellectilem et vestem infinite concupiscenti alle ausgaben. Es steht also wider das gesetz, welches Cic. sich selbst auflegte, et beim vierten gliede. Man muss tarum, wie der Vind. hat, vor tabulas ein zweites et einschieben. Signa und tabulae, supellex und vestis stehen sich einander gegesüber und beide paare zusammen werden dem vorhergehenden ebenfalls aus zwei gliedern bestehenden theile entgegengesetzt.

§. 51. Das schon vor Orelli eingeklammerte überslüssige

usquam fehlt sowohl im Vind. als Bern.

Pforta.

O. Heine.

Zu Lysias.

Or. 19 §. 31 steht in den neueren ausgaben ,, τῶν ἄλλων ὅσων ἰδημεὐσατε τὰ χρήματα, οὐχ ὅπως σκεύη ἀπέδοσθε, ἀλλὰ καὶ αἱ θύραι ἀπὸ τῶν οἰκημάτων ἀφηρπάσθησαν ἡμεῖς δὲ ἦδη δεδημενμένων καὶ ἐξεληλυθυίας τῆς ἐμῆς ἀδελφῆς φίλακας κατεστήσαμεν ἐν τῷ οἰκία, ἵνα μήτε θυρώματα μήτε ἀγγεῖα μήτε ἄλλο μιδὲν ἀπόλοιτο". Das "ἐν" nach "κατεστήσαμεν" setzte Emperius ein; vor "οἰκία" steht in den handschriften noch "ἐμῷ", welches nur Scheibe in klammern schliesst. Und es scheint allerdings nicht zu streichen, da es wohl aus einem anderen worte verderbt ist; vielleicht lautete die stelle ursprünglich so: — "φύλακας κατεστήσαμεν. ἐν τῷ ἐρήμη οἰκία —". Die schwester des sprechers hatte das haus verlassen und eben weil es nun leer war, bedurfte es der wächter.

Jena.

Paul Richard Mueller.

# Zu Livius.

Viel verkehrtes ist über die stelle Liv. X, 2, 5 geschrieben: expositis paucis qui loca explorarent cum audisset (nämlich Cleobymus) tenue praetentum litus esse, quod transgressis stagna ablergo sint, inrigua aestibus maritimis, —: cf. vv. dd. ap. Drakenb. abl., denen Alschefsky jetzt beizugesellen da er nicht sieht, wie quod relativ sei und merkwürdiger weise über ab tergo so gut wie hinweggeht, da es doch rein unsinnig ist. Um kurz zu seyn, ab tergo ist in ex adverso zu ändern: "dass ein schmaler küstenstrich sich längst des landes erstrecke und wenn man den überschritten, habe man sümpfe gegenüber, die u. s. w.": es ist ex adverso ein dem Livius grade sehr geläufiger ausdruck: XXII, 4, 4. XXXIV, 39, 4. XLIV, 27, 6. XLV, 10, 4: dass ex ausgefallen war, bat die verschlechterung zunächst veranlasst.

Göttingen. Ernst von Leutsch.

#### VI.

• 1

## Zur juristischen erklärung der rede pro Quinctio.

In dem buche des prof. O. E. Hartmann über das rom. contumacialverfahren (Göttingen bei Vandenhoeck u. Ruprecht 1851) handelt der erste abschnitt von der absentia und liefert hauptsächlich Keller (Semestrium ad M. T. Ciceronem libri VI. Turici 1842) gegenüber den nachweis, dass die in folge der absentia des zu verklagenden eintretende missio in bona nicht mit dem rechte des güterverkaufs verbunden gewesen sei. Von den argumenten für diese seine behauptung stellt der verfasser an die spitze den inhalt der rede Ciceros pro Quinctio, einer rede, welche von anderen, namentlich von Keller gerade umgekehrt benutzt worden ist, um zu beweisen, dass die abwesenbeit des verklagten mit mangelnder defension nicht bloss ein recht auf in possessionem missio, sondern auch auf bonorum veuditio er-Da der vf. mit ungemeinem fleisse und scharfsinne diese rede analysirt hat und auf dies argument das grösste gewicht legt, da jedenfalls das richtige verständniss dieser rede von der unendlichsten wichtigkeit ist, so sei es uns erlaubt, bei diesem argumente etwas länger zu verweilen. Wir theilen des vf. ansicht bezüglich dieser rede nicht, wir glauben nicht, dass diese rede einen beweis für die behauptung des vf. liefert. Umgekebrt glauben wir aber auch nicht, dass der beweis der behauptung Kellers in derselben gefunden werden könne.

Was den inhalt der rede anlangt, so hatte Nävius, der gegner des Quinctius, welcher gegen letztern ansprüche aus einer societät erhoben hatte, während Quinctius von Rom abwesend war, in gegenwart vieler zeugen eine urkunde darüber aufgenommen, dass zu einem angeblich durch ein vadimonium festgestellten tage er sich gestellt, der verklagte Quinctius sich aber nicht gestellt habe und fordert darauf von dem prätor Burienus, ut ex edicto bona possidere liceret (cap. VII). Der prätor gewährt diesen besitz, aber mit der ausdrücklich ausgesprochenen voraussetzung, dass er dem edicte entspreche (cap. XIX), wie das ja auch sonst sehr gewöhnlich ist, dass der prätor seine

decrete, interdicte, formely unter bestimmter bezugnahme auf das ediet erlässt (s. b. Gai. IV. 46, 166 und l. l. pr. quor. bonor. 43, 2). Nävius lässt nun eine proscriptio bonorum vornehmen. Sextus Alphenus tritt als defensor des Quinctius auf, reisst die libellos proscriptionis ab, entreisst dem Nävius einen sclaven, welchen dieser in besitz genommen hat und erklärt sich bereit, den process für Quinctius als verklagter zu übernehmen. Hiermit erklärt sich Nävius einverstanden, verlangt jedoch zuvor cautie iudicatum solvi. Alphenus hält sich nicht für verpflichtet, sie zu leisten (negat aequum esse, procuratorem satisdare, quod reus satisdare non deberet, si ipse adesset). Es wird an die tribunen appellirt und es kommt eine übereinkunft zu stande, dass Alphenus den Quinctius selbst an den Idus Septembr. stellen solle. Quinctius stellt sich. Nachdem noch anderthalb jahre mit vergleichsverhandlungen hingegangen waren und es endlich zum processe kommen soll, fordert Navins, dass Quinctins zuvõrderst cautio iudicatum solvi leiste "ex formula, quod ab ee petat, cuins ex edicto praetoris bona dies XXX 1) possessa sunt." Es geht der prätor auf diesen antrag in soweit ein, dass er es dem Quinctius zur pflicht macht, entweder die verlangte caution zu leisten, oder über diese vorfrage durch ein praeiudicium entscheiden zu lassen und zwar in der art, dass er eine sponsion mit Nävius eingeht, "ni bona sua ex edicto P. Burieni praetoris dies XXX possessa essent." Quinctius zieht die sponsion vor, stipulirt mittelst derselben unter der genannten bedingung eine gewisse summe von Nävius und klagt nun gegen denselben ex sponsu. Eine formel ist ertheilt worden und iudex ist vermöge derselben Aquilius. Der glückliche ausgang des processes hängt

1) Bemerkenswerth ist es, dass weder in der tab. Heracl. (l. 115...117) als bedingung der infamie, noch in Gai. (IV. 102.) als bedingung der cautio iudicatum solvi von diesen 30 tagen die rede ist, während diese stellen neben dem worte "possessa" die worte "proscriptave sunt" baben. Wir können nicht annehmen, dass bei Cicero die letztern worte zufällig fehlen. Denn auch in der gleich zu erwähnenden spossio ist nur von XXX dies possidere, nicht von proscribere die rede und in der ganzen rede wird es stets als die solenne frage, von der die entscheidung im processe abhängt, angesehen:

ob Năvius die güter des Quinctius ex edicto besessen habe?

Man vergleiche z. b. die gleich zu erwähnende stelle, wo Cicero die disposition seiner rede mittheilt. Andererseits, und diess halten wir

für sehr erheblich, setzt aber die ganze rede Ciceros voraus,

a. dass mit dem ex edicto possidere das recht der bonorum proscriptio verbunden sei. Denn Nävius hatte ja in folge der ihm gewährten immissio eine proscriptio bonorum versucht und nirgend fällt es Cicero ein, diess als ein unrecht zu bezeichnen, vielmehr betrachtet er diess nur als consequenz von jenem.

b. Dass das XXX dies ex edicto possidere die infamie des zu verklagenden und dessen verpflichtung cautio iudicatum solvi zu leisten, so wie endlich das recht des klägers zur venditio bonorum (letzteres wohl

erst nach vorgängigem neuen antrage beim prätor) zur folge habe.

für Quinctius daven ab, dass er aachweist, dass sein vermögen nicht in gemässheit des edictes des prätors Burieuus 30 tage besessen worden sei. Cicero, welcher bei diesem processe für Quinctius, da dieser die rolle des klägers hat, zuerst sprechem muss, sucht nun in der fraglichen rede diess nachzuweisen. Die disposition seiner rede giebt er (cap. X) in folgenden worten: "Negamus te bona P. Quinctii, Sex. Naevi, pessedisse ex edicto practoris. In eo sponsio facta est. Ostendam

primum, causam non fuisse, cur a praetore postulares, ut bona P. Quinctii possideres,

deinde, ex edicto te possidere non potuisse, postremo non possedisse.

Die rede zerfällt demnach in drei abtheilungen. Seine erste thesis rechtfertigt Cicero dadurch, dass er nachweist, dass Quinctius dem Nävius nichts schulde und dass, wenn auch eine schuld vorhanden wäre, es doch an einem vadimonium desertum fehle. Vollkommen gelungen und richtig ist die gegen Keller gerichtete ausführung des vf., dass Cicero in diesem abschnitt der rede davon ausgeht, dass weder eine etwaige schuld des Quinctius für sich allein, noch ein etwaiges vadimonium desertum für sich allein einen genügenden grund für eine in possessionem missio bilden. Der vf. findet nun in diesem ersten theile der rede den positiven beweis seiner behauptung. Da nemlich die absentia des Quinctius zur zeit, als Nävius die mission fordert, unbestritten war, so würde Cicero mit dem argumente, dass kein vadimonium desertum vorhanden sei, gar nicht haben auf-treten können, wenu die blosse absentia des zu verklagenden ein gleiches recht gewährte, wie das vadimonium desertum, so würde für Nävius gar kein grund da gewesen sein, sich den beweis zu verschaffen, dass vadimonium desertum vorhanden sei.

Was den zweiten theil der rede anlangt, so beginnt ihn Cicero (cap. XIX) mit folgenden worten:

Attende nunc, ex edicto praetoris bona P. Quinctii possidere nullo modo potuisse. Recita edictum: Qui fraudationis causa latitarit. Non est is Quinctius: nisi si latitant, qui ad negotium suum, relicto procuratore, proficiscuntur. Cui heres non extabit. Ne is quidem. Qui exilii causa solum verterit. Dici id non potest. Qui absens iudicio defensus non fuerit. Ne id quidem etc.

Cicero führt sodann umständlich und speciell aus, dass von Alphenus eine gehörige defensio erfolgt sei.

Keller, welcher glaubt, dass in dem ersten theile der rede lediglich von den bedingungen der in poss. missio in der person des antragstellers die rede sei, bezieht den zweiten theil der rede auf die bedingungen der in poss. missio in der person des zu verklagenden und findet nun in den von Cicero mitgetheilten worten des edictes:

Qui absens iudicio defensus non erit,

den urkundiichen beweis seiner thesis, den beweis, dass in der abwesenheit des zu verklagenden verbunden mit mangeinder defension ein rechtsgrund für eine in possessionem missio ex edicto und folgeweise für den güterverkauf, der ja überall von Cicere als consequenz des "XXX dies ex edicto possidere" angesehen wird (cf. oben seite 127 note 1), gelegen habe. Vollkommen ist nun vom vf. dargethan, dass es Cicero nicht in den sinn gekommen sei, bei der eintbeilung seiner rede die bedingungen der in poss. missio in der person des antragstellers und des zu verklagenden zu trennen und dass eine solche trennung auch durchaus unpassend sein würde. Der vf. nimmt an, dass der erste theil der rede sich mit der frage beschäftige, ob von vornherein zu dem antrage auf in poss. missio grund da gewesen, ob eine causa missionis vorhanden gewesen sei, dass aber der zweite theil die frage betreffe:

ob Năvins, nachdem ihm der prator die missie ertheilt hatte, sofern sie dem edicte gemäss sei, den besitz habe

ergreifen und 30 tage lang fortsetzen dürfen?

"Hier kam es", heisst es seite 28, "natürlicher weise nicht mehr auf die voraussetzungen au, welche schon im ersten hauptheile abgemacht waren, und also auch nicht auf das aller weit bekannte factum, dass Quinctius zur zeit der erbetenen mission abwesend war. Sondern Nävius durfte, selbst wenn er eine causa missionis gehabt hätte, den besitz weder ergreifen noch fortsetzen, sobald entweder der abwesende Quinctius erschien, eder ein tüchtiger defensor auftrat. Rücksichtlich der ersten alternative war wieder aus der geschichtserzählung bekannt, dass Quinctius erst viel später zurückgekommen war; und es haudelt sich also nur um die zweite frage: ob ein tüchtiger defensor aufgetreten seif Von etwas weiterem ist denn auch keine rede."

Der vf. lässt nun die von Cicero mitgetheilten worte des edictes "qui absens iudicie desensus non suerit" als ein abgerissenes fragment als gegenbeweis gegen seine ansicht nicht gelten und aucht vielmehr auszustähren, dass sie eine zweite bedingung für die erlangung des besitzes und dessen sortdauer enthalten haben. Auch gegen denjenigen, den der vorwurf eines valimonium desertum tras, konnte der besitz des vermögens nicht ergrissen, oder nicht sortgesetzt werden, sobald gehörige desensie eintrat, und diess ist es, was nach der ansicht des vs. jene werte ausdrücken mochten. Ein ähnliches edict sindet sich 1. 2. pr. D. 42, 4. (In bona eius, qui iudicii sistendi causa sideiussorem dedit: zi neque potestatem sui faciat, neque desenderetur iri inbebe) und materiell ist der vom vs. angenommene inhalt jenes abgerissenen edictes bei Cicero in 1. 33. §. 1. D. de rebus auct. ind. 42, 5. 2) enthalten.

Digitized by Google

<sup>2)</sup> Defendere debitorem sicut, antequam bona eius possiderentur, Philologus. X. Jahrg. 1.

Es sei mir aun verstattet, meine bedenken gegen die ansicht des vf. über die rede des Cicere hier nech mitsutheilen.

I. Wenn wir auch des vf. ansicht über die von Cicere mitgetheilten edictsworte:

qui absens iudicio defensus non faerit für richtig halten, so würde doch die rede den beweis der vom vf. an der spitze seiner ausführung über absentia aufgestellten behauptung nicht liefern. Die rede würde nemlich mehr beweisen als sie soll, sie würde beweisen, dass wegen hlosser absentia des zu verklagenden verbunden mit mangelnder defension zu Ciceros zeit überall keine missio in possessionem nach dem prätorischen edicte stattgefunden habe. Man erwäge folgendes: die sponsio, aus welcher Quinctius gegen den Nävius geklagt hatte, lautet einfach:

Ni bona sua (mea) ex edicto P. Burrieni praeteris dies XXX possessa essent, tantum dari spondes?

sie lautet alse pur auf das possidere, nicht auch auf das proscribere. Nävigs, welchem ausgemachter weise die mission ertheikt worden, musete also den process gewinnen, wenn er nur behaupten und wahr machen konnte, dass er 80 tage das vermögen des Quinctius ex edicto besessen habe. Darauf, dass er auch eine bonorum proscriptio vorgenommen habe, dass er cum effectu venditionis besessen habe, darauf kam nach den worten der sponsie schlechterdings nichts an. Eben so genügt es für Quinctins nicht, wenn er etwa nur behaupten und darthun konnte. dass Nävins nicht mit dem rechte der bonorum proscriptio und venditio 30 tage besessen habe, sondern, was er darzuthun hatte, bestand darin, dass Nävius seine güter nicht 30 tage ex edicto besessen habe. Nähmen wir nun an, dass wegen abwesenbeit verbunden mit mangeluder defension nach dem edicte die mission sei es auch ohne das recht der proscription und des verkaufes eingetreten ware, so konnte ja Navius der argumentation Cicero's einfach entgegensetzen, dass, wenn auch kein vadimonium desertum verliege, doch absentia des su verklagenden, die hier ausgemachter weise verliege, ebenfalls die geschehene mission rechtfertige. Und wenn Cicero auf diesen nahe liegenden einwand in seiner rede auch nicht die allergeringste rücksicht nimmt, so muss man annehmen, dass entreder seine vertretung des Quinctius so windig sei, wie sie van dem kenntnisslosesten und rabbulistischsten sachwalter unserer tage nicht zu erwarten steht, oder man muss annehmen, dass zu Cicero's zeiten das edict in der absentia verbunden mit mangelader defension den

licet; ita post bonorum quoque possessionem eius. Sive ipse sui, sive alius defensionem eius suscipiat, debet satisdare: ut satisdatione interposita iudicium accipiatur, et a possessione discedatur. Dass ich statt des vor "sive" in den ausgahen des Corpus iuris vorkommenden komma's einem punkt gesetzt habe, erfordert der sinn durchans.

grund einer missien überall nicht enerkannt habe. Dam letztere annahme, sobald wir des vf. ansicht über das erict "qui
absens iudicie desensus non erit" billigen, die allein richtige
ist, wird jeder zugestehen, welcher Civere als sachwalter kennt
und zu würdigen weiss. Liesert aber sonneh die Quinctiana den
howeis, dass zu jenen zeiten die absentia als ein grund selbst
einer einsachen mission im ediete nicht aberkannt war, so kann
sie für die vom vf. aufgestellte behauptung nicht benutzt werden. Die absentia wurde in spätern zeiten als grund einer mission anerkannt. Ob sie aber nun bloss ein recht auf güterbesitz, oder zugleich ein recht auf proscription und verkanf ertheilte, darüber kann die Quinctiana, wenn sie davon ausgeht,
dass die absentia nach dem edicte gar kein recht auf mission
ertheilte, keine auskunft geben. Man könnte hiergegen maucherlei noch einwenden:

1. könnte man das stillschweigen der Quinctiana über die absentia daraus erklären wollen, dass Nävius die mission nicht auf den grund der absentia, sondern auf den grund des vadimenium desertum nachgesucht hatte. Allein obgleich diess nach cap. VI der rede als richtig zugegeben werden muss, se würde doch unerklärt bleiben, warum Nävius nicht auf den grund der sheestis die mission nachgesucht hatte. Auch würde man von modernen unrömischen ideen ausgehen, wenn man überhaupt gewicht darauf legen wollte, welchen grund Navius beim nachsuchen der mission angeführt hatte. In dem processe, welchen Ciceros rede betrifft, ist nicht die frage, ob der beim nachsuchen der mission von Nävins zufällig angeführte grund der mission sichtig ist, oder nicht, sendern ob die von demselben nachgesuchte und impetrirte mission nach den überhaupt vorliegenden thatsachen im edicte gerechtfertigt sei, oder nicht. Die worte der sponsio sprechen allgemein von einem "ex edicto possidere" chae hinzufügung eines weitern besondern grundes. Aus diesem grunde allein hat Cicero im cap. XIX der rode eine reihe von im edicte verkommenden gründen der mission aufgeführt sad bei jedem angeführt, dass er hier nicht zutreffe.

2. könnte man daruuf gewicht legen, dass wenn auch die speusio nur von einem possidere ex edicto spreche, doch die ganze rede ergebe, dass von einem solchen possidere die rede sei, welches mit dem rechte der proscriptio und bonorum venditie verbunden sei. Allerdings ergiebt die ganze rede, dass mit dem bona possidere das proscribere und die bonorum venditie band in hand geht. Diess liefert den beweis, dass zu Ciceros seit jede im edicte begründete missio in possessionem rei servandae causa mit bonorum proscriptio verbunden war, kann aber nicht zum beweise benutzt werden, dass die absentia verbunden mit mangelnder defension nach dem edicte das recht auf eine mission ohne prescriptie und bonorum venditio ertbeilt habe.

3. könnte man mit rücksicht darauf, dass die sponsion von einem es edicto possidere spricht, die ansicht geltend machen, dass absentia verbunden mit mangelnder defension es edicto ein solches recht nicht gewährt habe, dass indessen der präter causa cognita decreto in diesem falle die mission ertheilt habe. Allein pach der l. 21. §. 2. ex quib. caus. mai. 4, 6 wird die mission gegen absentes ex edicto verfügt (praetor ex edicte pollicetur . . . . in bona tantum mitti). Dass sie zu Ciceros seiten deerete verfügt wurde, darüber existirt keine nachricht. Wenn wir es aber auch für vollkommen glaublich halten, dass sie decreto verfügt werden konnte, so muss man doch sugeben, dass der präter eben so gut auch in einem solchen falle decreto die proscriptio and venditio verstatten konnte. Von einer solchen decrete zu verfügenden mission wegen absentia ist aber in der Quinctiana mit keinem worte die rede. Sie beweist mithin weder, dass die mission im falle der absentia überhaupt stattfand. noch beweist sie, ob die mission ohne oder mit der wirkung der proscriptio und venditio stattfand.

lch kann demnach in dieser rede irgend ein argument für die ansicht des vf., dass die absentia nur eine mission, nicht aber eine bonorum proscriptio und venditio zur folge gehabt habe (die ich übrigens für die zeit der classischen juristen für richtig halte), nicht finden. Die rede ist inseweit eine testistacens.

II. Andererseits glaube ich allerdings, dass es dem verfasser gelungen ist, nachzuweisen, dass Kellers entgegengesetzte ansicht ebenfalls durch diese rede nicht unterstützt werde. Indessen will ich nicht unerwähnt lassen, dass auch des vf. ansicht über den zweck des zweiten theils der rede und dessen verhältniss sum ersten theile derselben unrichtig scheint. scheint es, dass Cicero im ersten theile der rede nachweisen will, dass der von Nävius für die in possess. missie angeführte grand (forderung an Quinctius und vadimonium desertum) nicht verhanden sei, dass er aber im zweiten theile nachweist, dass überhaupt keiner der im edicte für die erlangung der mission gebilligten grunde vorhanden sei und dass es an den voraussetsungen des edictes für die fortsetzung des besitzes 30 tage hindurch feble. Diess passt zu dem inhalte beider theile. In dem ersten theile ist lediglich der nachweis geliefert, dass keine schuld und kein vadimonium desertum vorbanden sei. Auf diese thatsachen hatte aber Nävius sein gesuch um mission gegründet. In dem zweiten theile wird kurz ausgeführt, dass keiner der äbrigen gründe der mission vorliege und dass nach erfolgter mission genugende defensio eingetreten gei. Diess passt auch zu den worten Ciceros bei der disposition seiner rede:

Ostendam primum, cansam non fuisse, cur a praetore postulares, ut bena P. Quinctii pessideres.

"Du hast aus einem grunde die missio nachgesucht, der nicht verhanden ist."

Deinde ex Edicto te possidere non potuisse.

Zu dieser überschrift gehört der im zweiten theile der rede von Cicere unternommene beweis; dass überhaupt im edicte kein gruud für den besitz lag und dass wegen eingetretener defension kein grund für dessen fortsetzung 30 tage hindurch vorlag.

Göttingen. Benfey dr. iur.

# Zu Lysias.

Lys. de caed. Bratosth. §. 7 haben die handschriften: xai γαρ οίχονόμος δεινή και φειδωλός άγαθή και άκριβώς πάντα διοιxoroa: Euphiletos stellt damit seiner frau ein treffliches sougniss aus. Zuerst stiess sich Reiske an die worte und schlug vor φειδωλώς άγαν: richtiger will Dobr. Advers. I, 193 άγαθή streichen, worin ihm Schiller. ad Andoc. p. 79 sowie die beiden nemesten berausgeber beistimmen: denn ἀγαθή passt schon an und für sich nicht besonders zu peidwlog und ist hier nach deien nur matt und schwach. Es scheint aber trotz dem nichts auszuwerfen, sondern durch transposition zu helfen und somit zu schreiben: x. y. οίκονόμος άγαθή καὶ φειδωλός δεινή καὶ -: φειđològ als substantiv gebraucht rechtfertigt hinlänglich Arist. Plut. 237: no mer rap eig meidador eigedodo rerm: dann entsteht eine wirklich rhetorische steigerung, die zu dem affecte des redners stimmt: endlich - und das ist die hauptsache - ergiebt sich eine schöne und auch in diese rede passende anspielung auf den jedem Athener damals bekannten Phokylides: Phocyl. fr. 111, 6:

ή δὲ μελίσσης οἰχονόμος τὰ ἀγαθὴ καὶ ἐπίσταται ἐργάζεσθαι. Göttingen. Brast von Loutsch.

# Zu Asconius.

Ascon. in er. pro Milone arg. §. 23 Halm. (p. 39 Orelli): Alternm quoque iudicum, qui de ea re iudicarent, Pompeius tales proposuit, ut nunquam neque clariores viros, neque sanctiores propositos esse constaret.

Um die schwierigkeit des unerklärlichen genitiv aliorum iudicum zu beseitigen, vermuthet Halm in der zweiten ausgabe
der rede pro Milone den ausfall von consilium. Da er selbst
diese vermuthung als unsicher bezeichnet, so bedarf es des nachweises der unwahrscheinlichkeit derselben nicht. Sollte nicht gesechrieben werden müssen Album quoque indicum — tale? Der
seche nach ist diess gewiss richtig, und nur darüber könnte
zweisel sein, ob Asconius so oder etwa In albo — tales schrieb.

Prag. L. Lange.

### VII.

Verbesserungen einiger stellen der briefe des rhetor Alkiphron.

Die in den NJahrbb. für philol. und paedag. bd. 70. h. 6. von herrn prof. K. Keil (dessen gastfreund ich vor fast 5 jabren die ehre gehabt habe zu sein) verfasste beurtheilung der Meinekeschen ausgabe hat mir die veranlassung zu verbesserung

folgender verdorbenen stellen gegeben.

1. 1, §. 4 ,,Εὐθὺ; οὖν ὀψῶναι πλησίονωαὶ τὰς ἀσίλλας ἐπωμίους ἀνελόμενοι καὶ τὰς ἐκατέρωθεν σπυρίδας ἐξαρτήσαντες καὶ ὑπὲρ αὐτῶν καταβαλόντες ἀργύριον ἄστυδ ἐκ Φαλήρων ἡπείγοντο." Hier ist durch das εὐθὺς und ἡπείγοντο die eile ausgedrückt womit der verkauf und das wegtragen der fische geschehen ist. Der ausdruck also ,,καὶ ὑπὲρ αὐτῶν καταβαλύντες ἀργύριον" ist ein πρωθύστερον, entstanden aus der eiligen erzählung, und bezieht sich auf die fische und nicht auf die spyrides; diese gehören gewöhulich den ὀψώναις. Die ruhige erzählung würde so lauten ,,ὅσον ἰχθύων ἐξειλκύσαμεν . . . εὐθὺς οὐν ὀψῶναι πλησίον καὶ [τὸ] ὑπὲρ αὐτῶν καταβαλύντες ἀργύριον καὶ τὰς ἀσίλλας ἐπωμίους ἀνελόμενοι καὶ τὰς ἐκατέρωθεν σπυρίδας ἐξαρτήσαντας ἄστυδε Φαληρόθεν ἡπείγοντο (siehe Cobet).

1. 2. §. 3. ,, Καὶ τὰ ἐκ τῆς θαλάττης ἔρια, ἃ φύεται ἐπιεικῶς ἐν Εὐρυνόμης λῆμνον. Man musste gleich einschen, dass bier nicht von einem bestimmten orte, worin τὰ θαλάσσια ἔρια ἐπιεικῶς φύεται, die rede ist, sondern von der beschaffenheit des ortes im allgemeinen in welchem die πίνται φύονται. Wonn aber dies der fall ist, so können wir leicht aus Aristoteles (H. A. 5. 15) die stelle corrigiren: er sagt a. a. o. ,,τὰς πίντας ὀψαὰς φύεσθαι ἐν τοῖς βορβορώδεσιν u. s. w.; detshalb schreibe ich statt ἐν εὐρυνόμης ἐν [τοῖς] βορβορώδεσι, und statt λῆμονον [τῶν] λιμνῶν, λίμνη bedeutet hier κόλπος θαλάσσης mit schlammigen boden. Doch halte ich auch das wort λιμνῶν für ein glessem. Die stelle wird also lauten: ,,καὶ τὰ ἐκ τῆς θαλάσσης ἔρια ἃ φύεται ἐπιεικῶς ἐν τοῖς βορβορώδεσιν.

\$. §. 2. ,,Στιχίδιον ἀποφθεγγομένου την ἀπόνοιαν τῶν κλεό»

των ἐπιστύφοντος". Wer sight nicht gleich ein dass statt ἐπιστύφοντος ἐπιστείβοντος zu schreiben ist, von ἐπιστείβο verdichten und somit vermobren?

1. 8. §. 2. "Τρέφει γὰρ οὐδένα ἡ θάλαττα": dieser satz ist zu altgemein ausgesprochen und desshalb werichtig; er muss eigentlich auf den erzähler und seine umstände bezogen werden; desswegen schreibe ich "τρέφειν γὰρ οὐ δυναται ἡ θάλαττα".

1. 25. Bhe ich Naucks correctiones in der stschr. f. alterthsw. (1855 les heft) suh, habe ich auch τὸ χρεών statt τὸ

zeros corrigirt, was mir zur freude gereicht.

1. 38. §. 4. ,,οίσθα τὸν Μήθειον ἐκκῖνον . . . μεθ' ὅσης θεξαπείας καὶ παρασκευῆς ἐσόβει, εὐνούχους ὑπισχνούμενος καὶ θεξαπαίνας καὶ πόσμον τινὰ βαρβαρικὸν καὶ ὅμως κλάοντα αὐτὸν
εὐ προσίενο, ἀλλ' u. s. w. Die handschriften haben ἄκοντα, welches Meineke in κλάοντα verwandelt. Zuerst ist die rede von
versprechung von geschenken; nach der versprechung muss natürlich die erfüllung folgen: er bringt ihr in persona die geschenke und trotzdem lässt sie ihn nicht zu sich. Ich schreibe
also statt ἄκοντα ἄγοντα. d. h. ἄγοντα τοὺς εὐνούχους καὶ τὰς
θεραπαίνας καὶ τὸν κόσμον τὸν βαρβαρικὸν ὅν ὑπεσχέθη.

II. 2. ,,οἰά με Ἐπίκουρος οὐτος διοικεζ": statt διοικεί ist of feabar διφκει zu schreiben, er verfolgt sie auf alle mögliche

weise durch briefe u. s. w.

Ebendaselbst §. 3. ".νετως ἐπιπυλιος κητήν ἔχω τοιούτος". Auch hier ist es leicht einzusehen dass dau ἐπιπολιος κητήν auc εἰπεῖν πολιος κητήν entstanden ist. Ich schreibe also ".νετως εἰπεῖν πολιος κητήν έχω τοιούτον, οὐχ οἰον σὰ Δάμια Δημήτριον. Epikur ist eigentlich kein belagerer, meint sie, aber in dieser beziehung kann man wahrlich sagen, übertrifft er dem eigentlichen πολιος κητήν Δημήτριον.

Ebenden. §. 4. Statt in yestoow of novow ist in yestoow favoran an schreiben. Als sie aus dem nachbarhause nach hause ging, hat er sie zuerst kennen gelernt, und dies ist die veranlas-

sang der weiteren freundschaft gewesen.

Bbendas. §. 7. ,, καταλικών την έαυτοῦ νεότητα". Cobet bemerkt richtig, dass νεότητα keinen sinn hat; er findet aber kein passendes wert zu substituiren. Ich vermuthe dass statt νεότητα σεμνότητα zu schreiben ist. Denn den jünglingen, die noch das Δύκοιον u. s. w. besuchen, ist die σεμνότης eigen. Dieser jüngling also seiner freundin zu gefallen, hatte alles sufgeopfert, and so hatte er die schranken seines alters überschritten.

Boendas. §. 8. "Kai ó pèr rearioxos de drégetal tor étecor destagación pégoreu". Meineke corrigiet tor éctegor statt
tor étegor. Ich behaupte, es müsse tor nénelgor detegación
heissen: nénelgos heisst ja der pégor, und wird hier dem reariexos entgegengenetat. Es ist also tor pégorta als glossem von
ménelgor anzusebon.

11. 3. \$. 10. Έγω δε και τάς θηφωλείους και τά καρχήσια και τάς χουσίδας και πάντα τὰ έν ταις αὐλαις ἐπίφθονα παρὰ τούτοις ἀγαθὰ καλούμενα". Die handschriften haben ἀγαθὰ φυσμενα, das wahre liegt ganz nahe; nemlich en soll φαινόμενα statt φυόμενα heissen, welches den sinn giebt "παρὰ τούταις μὲν ἀγαθὰ φαινόμενα οὐχὶ δὲ και παρ' ἡμιο, ώς μὴ τοιαιτα ὅντα τῷ ἀληθείς".

Ebendas. §. 11. Ποῖον περισχοίνισμα; ποίαν αἶρεσιν u.s.w.". Unter περισχοίνισμα ist ein gericht verstanden; im gerichte aber wird über etwas (über einen process) entschieden; somit kommen hier die δραματικοὶ ἀγῶνες in betracht. Desshalb vermuthe ich, dass statt αἶρεσιν ἔριν zu schreiben und ἔρις s. v. a. ἀγῶν (δραματικὸς hier) ist: im perischoenisma wurde über dem sieg eines solchen kampfes entschieden. Dies ist auch weiter unten in der recapitulation (§. 16) deutlieh ausgesprochen . . . καὶ εικῶντα.

Ebendas. §. 14. ,,Καὶ πρὸς ταῦτ' οὐκ ἔθ' ὑπομείτασα τὰς ἐμὰς λύπας δεῖται λοιπὸτ οὕτε στρατιώτας ἔχουσα οὕτε δορυφόρους οὕτε φύλακας ἐγὸ γὰρ αὐτῷ εἰμὶ πάττα": statt δεῖται muss es offenbar κεῖται = κοιτάζεται heissen. Dies geht aus dem folgenden deutlich hervor, nemlich aus den δηρυφύροι, στρατιώται, φώλακες; diese sind besonders während des schlafens möthig. Meineke nimmt nach dem ,,λοιπὸτ" eine lücke an: wend das der fall wäre so kann sie durch das ,,παρ' ἐμοὶ" ausgefüllt werden: ,,κεῖται λοιπὸτ παρ' ἐμοὶ": ich glaube aber dass keine lücke da ist.

Ebendas. §. 16. , Έμοὶ γένοιτο τὰν Αττικὸν ἀεὶ στέφεσθαι κισσόν καὶ τὸν ἐπ' ἐσχάφας ὑμνῆσαι κατ' ἔτος Διόνυσον u.s. w." In dem ansdrucke ,, τὸν ἐπ' ἐσχάφας' hat men nuch einem ἐπώ τυμον des Dionysos gesucht und keins gefunden, sondern eine unnöthige verwirrung hineingebracht; es ist ganz einfach statt ,, καὶ τὸν ἐπ' ἐσχάφας' zu schreiben ,, καὶ τὸν ἔπεσι χαφᾶς ὑμνεῖν κατ' ἔτος Διόνυσον ὑμνεῖν ἔπεσι χαφᾶς) mit fest- und freudengesang den jährlichen Dionysos preisen. Weiter unten ist dies deutlich durch ,, γελῶντα καὶ χαίφοντα' ausgedrückt. Das ὑμνῆσαι habe ich in ὑμνεῖν verwandelt wegen des κατ' ἔτος, und weil alle ührigen infinitive ,, στέφεσθαι, ἄγειν, δφαματουργεῖν praesentia sind.

Η. 4. §. 4. ,, ἀλλὰ καὶ τοῦτό γε δῆλος ἐκ τῶν ἐπιστολῶν ὧν ἀνέγνων δῆλος ἦν ὁ βασιλεὺς u. s. w.". Einige streichen das erste δῆλος, andere das zweite. Herr prof. Keil schlägt δεδιώς statt des ersten δῆλος vor. Das erste δῆλος ist ohne zweifel aus δὴ ὅλος entstanden. Ich schreibe also wie folgt: ,, ἀλλὰ καὶ τοῦτό γε δὴ ὅλος ἐκ τῶν ἐπιστολῶν ὧν ἀνέγνων δῆλος ἦν ὁ βασιλεὺς κ. τ. ε.: über ὅλος siehe weiter unten §. 18 ,,οὐδὰ κὰ δύνασαι διαπεπλεγμένος ὅλος ἦδη μοι (siehe Cobet) und 1, 13 ,, ὅλη δὲ εὶ τοῦ ἄστεος und über τοῦτό γε δή siehe Kenophon Anabas.

4, 6, 3 ,, τουτό γε δη Χειρισόφφ και Ξετοφώντι μότον διάφορον તે કહું મળ્ણાંવ કેમ્ફ્રેમ્ફ્રેક્ટ છે".

Ebendas. S. 20. , άλλα σοφον έγω σου τον έρωτα και ταυτ' ειδέται δύτασθαι : σύ γάρ με εδίδαξας εύφνα γυταϊκα ταχέως παρ' ιδητιοι παιθαιεί. αγγ, οιχοιοποραίι ερώτες αμερφοίτες. αιζορμεθα μα την Αυτεμιν ανάξιοι ύμων είναι μη θαστον μανθάνουσαι". Hier ist mehreres zu bemerken 1) statt zag' żgwrzw ist zag' άιδρων zn schreiben dem "γυναϊκά" entgegengesetzt, 2) εὐφυᾶ ut adverbium (= εὐφυῶς) und bezieht sich auf "ἐδίδαξας" und sicht auf "yvraixa" als dessen adjectivum, 3) der artikel of vor "iowtec" darf nicht fehlen. Endlich der satz "all oixoromovου έρωτες σπεύδοττες" passt nur am ende des ganzen. Ich schreibe also wie folgt . . . ,,σὺ γάρ με ἐδίδαξας εὐφυᾶ γυναῖκα ταγίως παρ' ανδρών μανθάτειν· αίδούμεθα μα την Αρτεμιν ανάξιοι ύμων είναι μή θάττον μανθάνουσαι άλλ' οίκονομούσιν [οί] έρυτες σπεύδοντες. So bekommt das ganze einen richtigen sinn and einen ungezwungenen schluss.

ΙΠ. 4. δ. 2. ,,Ο γρώμων ούπω σκιάζει την έκτην, έγω δε αποσαληπέναι πινδυνεύω τῷ λιμῷ κεντούμενος· eler, ώρα μοι βουλεύματος, Λοπαδέκθαμβε, μάλλος δέ μοχλού και καλωδίου ή γάρ ταὶ όλην καταβαλούμεν την κίωνα την τὸ πικρὸν τοῦτο ώψολόγιον απίχουσαν, η τον γρώμονα τρέψομεν έχείσε νεύειν ου τάχιον δυνήσεται τάς ώρας αποσημαίτειν, και έσται το βούλευμα Παλαμήδειον. Wenn man sich in die lage des Trechedeipnos versetzt, so wird man leicht die verbesserung der stelle machen: είεν, ώρα μοι βουλεύparoç" die leitende idee ist den zeiger vorwärts zu neigen, plötzlich fällt ihm ein wie es dezu μοχλοῦ καὶ καλωδίου bedarf: sach dem er dies ersonnen hat, sagt er gleich in seinem hungriges zustande, aus wuth gegen den Theochares und dessen strenge ειταξία: "so können wir wahrlich die ganze säule sammt der refluchten uhr umwerfen"; gleich darauf kehrt er aber zur besomenheit zurück und will nur den zeiger vorwärts neigen, and dies ist eigentlich ein βούλευμα παλαμήδειον. Weiter unten (5. 4) drückt er sich nach diesem sinne deutlich aus: "Osi ove ήμιν τοιοίτου σχέμματος δ χατασοφίσασθαι τήν του Θεοχάρους ενταξίαν δυνήσεται": diesem sinne gemäss schreibe ich statt  $μ\tilde{\alpha}\lambda$ λος δε μογλού και καλωδίου, μάλ εύ δει μογλού και καλωδίου. and statt des ersten  $\hat{\eta}$   $\gamma \hat{\alpha} \hat{\varrho}$  . . . (nach Meinecke si  $\gamma \hat{\alpha} \hat{\varrho}$ ) schreibe ich ή γαρ και όλην καταβαλούμεν την κίονα . . . ή τον γνώμονα ερέφομεν έχεισε νεύειν υ. ε. w.

Bbendas. §. 4. ,, τραφείς γάρ ύπο παιδαγωγφ βαρεί καί αθευωμένο ούδεν φρονεί νεώτερον, αλλ' οία τις Αάχης ή Απόληές ανστηρός έστι τοις τρόποις u.s.w.". Statt rewregor ist offenbar ήπιώτερον zu schreiben dem αὐστηρὸς entgegengesetzt: die

ganze stelle spricht dafür.

ΙΙΙ. 6. §. 2. πεὐ πρόσωπον δὲ τὰς ἐσαλλήλους πληγάς οὐκ άντρεται καὶ κινδυγεύω τοῖν δφθαλμοῖν τὸν ἔτερον συσταλῆναι": mit recht hemerkt Cobet, dass das overalneas hier nicht nasse und schlägt statt dessen συσκληναι vor: ich dagegen behaupte, es muss statt συσταλήναι σταλάων είναι heissen, von σταλάω (= σταλάσσω) trönfeln, triefen. Denn man sagt δμματα σταλάοντα, und dies ist auch wirklich der fall; nemlich wenn man ins auge geschlagen wird, so triefet es, dem Trechedelpuos aber wurden häufig solche schläge ertheilt, er fürchtete also ein triefendes auge zu bekommen, d. h. eine bleibende augenkrankheit. Alkiphron konnte auch schreiben: ",, at xırdvrevet voir o'@Oaluoir ό έτερος σταλάων είναι", wie er "τὸ πρόσωπον οὐκ άνέγεται" geschrieben hat.

III. 11. S. 3. ,,Οὐ σωφρονεῖς ὡς ἔοικεν, ὡ γύναι, οὐδὲ ὑγιές te diavog: alla auchla er rais acrixais ravracei u. s. w." Bise handschrift hat auillaoai: ich vermuthe desshalb, dass statt auilλάσαι zu schreiben ist αμ' έλας (είς τὸ άστυ versteht sich von selbst aus dem ,, έν ταῖς ἀστικαῖς"): ich schreibe also ,, ἀλλ' ἄμ' ἐλᾶς ἐν ταῖς ἀστικαῖς ταυταιοὶ (d. h. ἀναστρεφομένη).

ΠΙ. 12. ,, Μεσημβρίας ούσης σταθεράς φιλήνεμόν τινα έπιλεξάμενος πίτυν ὑπὸ ταύτη τὸ καῦμα ἐσκίαζος". Die codices bieten nach πίτυν: ,,καὶ πρὸς τὰς αύρας ἐκκειμένην' Meineke wirft diesen satz heraus; in der adnotatio critica aber corrigirt er dagegen: φιλήνεμόν τινα έπιλεξάμενος πίτυν πρός τας αδρας έxκειμένην έπιλεξάμην ύπο ταύτη το καυμα σκιάζον u. s. w. herr prof. Keil aus Xenophon occon. 19, 18 anführt " σχιάζειν τὰ ήλιούμενα" scheint mir nicht passend, weil etwas anderes σχιάζειν τὸ ήλιούμενον ist, etwas anderes σχιάζειν τὸ καθμα: σκιάζειν τὸ ήλιούμενον entspricht dem ausdrucke ,,σκιάζειν τὸ καιόμενον ὑπὸ τοῦ ἡλίου". Deswegen corrigire ich wie folgt. Ich behalte im texte den satz, indem ich das exxeméτην in έσκιασμένην verwandle und das έσκίαζον in έσκέδαζον: denn wie man άκτιτας, ήθρα, καπούν σκεδάζειν sagt, so kann man auch τὸ καῦμα σκεδάζειν sagen. Ich schreibe also .. Μεσπιβρίας ούσης σταθεράς φιλήνεμόν τινα έπιλεξάμενος πίτυν καὶ πρός τας αύρας έσχιασμένην, ύπο ταύτη το καυμα έσκέδαζον. καί μοι ψυγάζοντι u. s. w".

HI. 19. 5. 3. ,,Ό δὲ σύργαστρος μαλακῶς ἔχει τὰ τῦτ": μαlaxos exer ist eine kleine unpasslichkeit, welche den overacross wicht verhindert haben würde hülfe zu leisten, um den dieb fest st Binden und mit zu bewachen. Dessbalb vermuthe ich es sei μάλα κακῶς statt μαλακῶς zu schreiben.

 22, §. 3. ,,Πλαγγών δὲ τὸ Μελιτταΐον κυνίδιον, ὁ τρέφομεν άθυρμα τη δεσποίνη προσηνές". Die eigenschaft des handes, und besonders des spielhundes, ist das apocaires (anwedeln), es ist also klar, dans es noorairer statt noormes beissen sell. Ich halte es aber für ein glossem.

111. 29. Hyróour de del delros el byzop inte tois er Miλιαίφ των άλλοτρίων ένεκεν άδικομαγούντας. Diese stelle ist

in den handschriften sehr verdorben, und die kritiker haben die verwirrung noch weiter getrieben. Man muss bedenken, dass der ogeiog (d. h. der schriftsteller) hier die ironie auf das ausserste treibt. Wenn also dies der leitende gedanke ist, so lässt sich alles durch strenge logische consequent lösen. Wir müsses unter dem δεινός ήπως den allergrössten redner verstellen, dieser aber ist bei den allerhöchsten dixage zu suchen. Diese wieder sind solche, welche über leben und tod handeln (δίκαι gorizai); solche dizai aber werden vor dem höchsten gerichte verhandelt. Welches ist also dieses höchste gericht in Athen ? Le ist der Arcopag: welche sind die allerhöchsten ölxat, die vor diesen je gebracht worden sind? Es sind bekanntlich die bing des Ares, wegen der ermordung des Halirrethius, und die des Orestes, wegen des muttermordes. Bei der ersten dinn ist Poseiden der ankläger, andere götter (unbestimmt welche) sprechen für Ares und setzen seine freisprechung im götterruthe durch. Bei der zweiten diny sind die ankläger des Orestes die drei Erinyen, vertheidiger desselben ist Apollo, welcher im bunde mit der Athene seine freisprechung bewirkt. Ferner muss ich bemerken dass nach dem "έν Μιλιαίφ" in den codd. steht "κατά tor", was die kritiker ohne hinreichenden grund hinauswerfen; endlich ist statt "άδικομαχούντας" auch lesart άδεκομαχούντων. Ferner haben wir " vīneo τους": dies muss offenbar ὑπὸρ τοῦ beiseen; deum ὁ δήσωρ λέγει ὑπέρ τινος, und in ,,κατὰ τῶν' steckt auch ὁ ἡήτωρ λέγει κατά τινος. Ferner heisst Ares bekanntlich auch Erváliog. Jetzt wollen wir aus dem gesagten die stelle za corrigirea suchen.

Wenn die erste dinn hier gemeint wäre, so würde die stelle se lauten müssen: "เดียเจอ๊ร อนี้ อู้ทุ้รพอ ซัสลิส ของ "Esvaliov หลรลิ ของ άλλων Άλιρροθίου ένεκεν (ά)δικομαγούντων". Das giebt eises guten und vollständigen sinn; das "ir Μελιαίφ (od. Μηλίφ)" ist in "Erration verwandelt, und das "ros attorgior" in Aliggediov. Doch genügt dies nicht; denn da eine verhesserung so viel als möglich mit der überlieferung übereinstimmen muss, so ist Aliogodiov aus allorpior su machen mehr als kühn. Dann ist "de Miliaio" dativ; wie ist es aus dem genitiv Ervalion entstanden ? Badlich, wie ist das a vor dem "δικομαγούντων" zwerklären? Ferper ist bei dieser ding der redner, der für den Enyalios spricht, unbestimmt. Aus allen diesen gründen finde ich diese erste verbesserung, obgleich wahrscheinlich, nicht genügend, und desshalb ziebe ich den process des Orestes in betracht. Wir haben geseben dass Λρης auch Έννάλιος heisst, und der tempel des Ares heisst auch Ervaluer (Thucyd. IV, 67, 2): der ganze hügel des Areopag aber war dem Ares geweiht (s. Preller gr. Mytholog. b. l. p. 208, 231, u. 524): der Areopag also konnte auch Erveilier beissen. Orestes also int in Ervalio gerichtet worden. Jetzt will ich die stelle nuch dieser ausicht corrigiren. "igreceur de

ότι δεισός ελ όψεως ύπλη του έν Ένναλίω κατά των άλλων τριών κενά δικομαγούντων. Ich bemerke folgendes: δεινός ελ δήτως d. h. lerwe, vneg rou er Ervalio d. h. dixaconerou, d. i. Oodστου, κατά τών άλλων τριών d. h. των Ερινύων: aua ,,τών άλλων τριών" kounte leicht "εων άλλοτρίων" entatehen; aus xerà hat man wegen des genitivs "allorpiwe" Erexer und das a mit dem folgenden δικομαχούντων" verbunden; endlich die Erinyen διχομαχούσι κετά indem sie gegen einen solchen redner, wie Apolle ist (mit Athene verbunden), nichts vermögen. Ferner aus ENT-AAIQ konnte leicht er und MLAIQ entstehen, und das erste år schien dem abschreiber als zweimal gesetzt und desshalb ausgelassen. Ich bemerke schliesslich, dass möglicherweise der abschreiber, oder wer sonst, sich täuschen liess akkorgime zu schreiben wegen des weiter unten vorkommenden "τάμα σφετεoccourrer". Wenn der zweck erreicht ist, so wird man die ausführlichkeit nicht zu lästig finden.

111. 80. §. 8 ,,ἐκ τοὖτων λάχος σοι τὰς πίσνας καὶ εὐσάφκους ἀπάσταλκα πέντε καὶ εἴκοσί'. Statt λάχος ist λίχος (von λείχω) zu schreiben: λίχος heisst ein leckerhaftes gericht, und das liegt auch in den worten ,,πίσνας καὶ εὐσάρκους'. Auch wir nennen beutzutage λειχούδην einen der solche speise liebt, und λειχουδιὰν diese seine eigenschaft, und λειγουδιαῖς (= λειγου-

δίας) die leckerspeise selbst.

1 II. 43. "Ψιγοκλαύστης Βουκίωνι" (die inschrift). Cobet will Ψιχοκλάστης. Ich behaupte dagegen es muss Ψιχοκάπτης heissen; denn αὶ ψίχαι sind klein genug und brauchen sie desshalb nicht kleiner gemacht zu werden. Ferner von brosamen werden gewöhulich viele auf einmal heruntergeschluckt; doch auch einzelne, wie die kinder es thuen. Dies hat Alkiphron in einer anderen stelle (III, 60, §. 3) deutlich ausgedrückt; "οἱ λὰ καὶ τὰ ἐκ τῶν ἄρτων ἀποπίπτοντα πρὸς πολλῶν ἤδη πεπατημένα ἀναλέγοντες ἐκαπτον". Ich bemerke weiter dass wir βουκιὰν (oder μπουκιὰν) ein stück brod womit man den mund vollfüllt uennen, und es kommt wahrscheinlich von βύω fut. βύσω, den mund vollstopfen her. Es sind also durch "Ψιχοκάπτης Βουκίωνι" die zwei extreme ausgedrückt, einer der kleine stücke (ψιχία) mit den fingerspitzen isst, und der andere der mit voller hand durch grosse stücke brodes sich den mund vollstopft.

HI. 51. §. 8. ,, slr' όστέα κῶλά τε καὶ ἀστραγάλου, καθάπες τοῖς κυσὶ παραρριπτοῦντες, καὶ κάρθηκας ἐπιρρηγνύντες καὶ
σκύτεσι καὶ τοῖς ἄλλοις ἱμᾶσιν ἀντὶ παιδιᾶς πλήττοντες.' . Bs isthier offenbar, dass ,, τοῖς ἱμᾶσιν' hervorgehoben werden soll, und
dies kann nur durch folgende schreibweise geschehen: ,, καὶ σκύτεσιν ἄλλοις τε καὶ τοῖς ἱμᾶσιν ἀντὶ παιδιᾶς πλήττοντες' d. i.
so lange sie mit jedem andern lederzeug schlugen, ging es, sobald sie aber mit peitschen zu schlagen anfingen, dann hörte
der spass auf und die sache wurde ernst.

Bbendus. §. 4. Statt súdaiporías arizeovai muse es undeμονίας ανέχεσθαι beissen, wedurch der vergleich der parasiten mit den unmündigen und daher vnò xydeneriar befindlichen ausgedrückt ist.

111. 54. §. 3. ,,Καὶ δὴ μέχρι γέ τινος ἀντέστην γεννικώς καὶ τάς φοράς των πληγών ύπομένων και τάς έκστροφάς των δακτύλων άνεγόμενος, και ήμην οίά τις Σπαρτιάτης άνηρ έπι του βωμού της Όρθίας ευπτόμενος". Ich bemerke 1) die bemerkung Cobeta ημην sei macedonisch für das attische ην, ist vollkommen richtig, desshalb aber weil ημην steht, muss, behaupte ich, ημην, von inal, stehen. Der grund ist a) weil der, gegen den solche gewaltthätigkeiten, wie die oben genannten, geübt werden, die bände in den schoss zusammenballt und sitzt: #) die knaben wurden auf dem βωμός zu liegen oder zu sitzen genöthigt und in solcher stellung geprügelt; - 2) mit recht bemerkt herr prof. Keil, dass ασήρ hier gar nicht passe; das wahre wort liegt gans sahe; es muss nämlich ανηβος statt ανήφ heissen; ανηβος ist é παίς im gegensatze zum μειράκιον d. h. έφηβος: Xenoph. Rep. Laced. 11, 2-3 ,,έδωκε δε και των ήμωντων μαστιγοφόρους δπως τιμωροίον ότα δέοι: und ebendas. ,, όταν γε μήν έχ παίδων είς τὸ μειραχιούσθαι έκβαίνωσι: sieh nuch ibid. IV, 1-8.; endlich kommen wir auf den namen Oodiag. Die handschriften haben ini του βωμού της Πυθίας. Die kritiker haben sich durch die orthographie täuschen lassen, ebenso wie die abschreiber durch den gleichklung von πειθώ, εὐπείθεια, πυθία. Die παίδες (hier oi ανηβοι) wurden auf dem altar der Artemis Orthia, εὐπειθείας έρεκα, geprügelt. Die εὐπείθεια heisst auch πειθώ: Xenoph. l. c. 11, 2: ώστε πολλήν μέν αἰδώ, πολλήν δὲ πειθώ έκει συμπαρήται: id. Cyrop. II, 8, 19 ,,ταύτα δὲ ἀγασθείς ὁ Κύρος του μὲτ ταξιάρχου την επίνοιαν, των δε την πειθώ": die πειθώ also ist sewohl die göttin der überredung als auch die göttin des geborsams, was statt der ""Ορθία" ganz gut gesagt werden konnte, weil dort die maide, den gesetzen zu gehoreben lernten; dem gesagten also gemäss schreibe ich: ,,και ημην οία τις Σπαρτιάτης άνηβος έπι του βωμού της πειθούς τυπτόμενος".

ΙΠ. 59. δ. 3. Ἐξαίφτης δε επιστάττα μοι γαμψώτυγα καί μέγαν άετον, γυργόν το βλύμμα καὶ άγκυλοχείλην το στόμα, u.s.w. Bs muss entweder nur άγχυλογείλην oder άγχύλον τὸ στόμα hejssen (siehe Alkiphron III, 64 ,,ώς αν . . . ἐριστικός καὶ ἀγκύλος την γλώσσαν γένηται). Ich halte άγχυλοχείλην für richtig und ro

στόμα für glossem.

111. 63. ,, Οία βουλεύονται καὶ διανοούνται αί θεοῖς έχθραὶ Λαιστρυγόνες αύται τη κεκτημένη συμπράττουσαι'. Wenn man bedenkt, dass bei solchen und ähnlichen geschäften gewöhnlich alte weiber thatig sind, und dass die Γοργόνες auch Γραία: und ungekehrt heissen, so kommt man gleich auf die richtige emendation. Ich vermuthe nämlich es soll "ai deois érdoai roeis

Γοργόνας αύται heisson; ans der wiederholung des diphthongs AI der lataten ailbe PAI in EXΘPAI und nus dem TPEIC ΓΟΡΓΟΝΕC ist ohne zweifel ΛΑΙΟΤΡΤΓΟΝΕС entstanden.

111. 64. §. 3. ,, Τῷ μειρακίφ δὲ ἔτι ἀντιτείνεται ἠσθημένη τῷ κόθφ τυφόμενον". κόθος int hier so viel wie Ερως (siehe Preller gr. mythol. 1. p. 237. "Bros und Himeros, das personificirte verlangen, auch Pothos genannt"), und man sagt, bekanntlich, ἔρωτι τήκεσθαι. Es ist also mastreitig zu schreiben: τῷ κόθφ τηκόμενον.

111. 65. "Πηξάγωνος 'Ριγομάχφ'' (die inschrift). Cobet will Πηξάγχωνος corrigiren. Ich behaupte dagegen Πηξάγωνος ist das richtige; es ist zusammengesetzt von  $\pi \tilde{\eta} \xi \iota \varsigma = \pi \tilde{\eta} \gamma \mu \alpha = \pi \tilde{\alpha} \gamma \varsigma \varsigma$  (eis) und  $\tilde{\alpha} \gamma \tilde{\alpha} \gamma = \mu \tilde{\alpha} \gamma \eta$ , also Πηξάγωνος = Παγόμαγος (eiskämpfer).

Ebendus. §. 3. Statt "καὶ ὑβρίζει οὐδὲν" ist καὶ ὑβρίζει

ordira (d. h. napástror) zu schreiben.

111. 67. "Obewe etenaudy sie epwea wore us imikadousνον ος είμε προςδραμόντα έθέλειν χύσαι τὸ στόμα, έπωτα έπὶ συνοίας γενόμενον προσφύντα βούλεσθαι τὰ τοῦν ποδοῖν ἔχνη καταgeleit. aiai się aregozius u.s.w. Wenn man in den sinn der erzählung hineindringt, so sieht man, dass "enetra ent ovrotac yeroueror" an der stelle, wo es stellet, gar nicht passt; denn der Διψαιαπανσίλυπος begehrt noch etwas mehr, oder mit anderen worten, es ist eine steigerung von begierden, und das liegt auch in dem adverbium "έπειτα" (wie πρώτον μέν — έπειτα δέ). Der ausdruck "ini ovroing yeromeror" konnte mit recht vor dem , αίαι της άγερωγίας" passea, wo er wirklich zur besinnung kommt: aber ich werde beweisen dass anders zu helfen ist; denn die ganze stelle ist theils verdorben, theils unrichtig verstanden worden, nämlich statt συνοίας ist συνουσίας un schreiben. Ferner durch den ausdruck "χύσαι τὸ στόμα" ist schon das küssen ausgedrückt; desshalb erscheint "καταφιλεί» als überflüssig und somit somit als unrichtig. Ich behaupte dem gesagten gemäss dass man statt xazaqıleir xazaßırsir schreiben muss. Endlich das προσφύττα βούλεσθαι τὰ τοῖτ ποδοῖτ ίχτη" bezieht sich auf den mann; der erzähler will mit seinen füssen (fusstapfen) sich anstemmen um den coitus zu vollziehen (obscoenum sed verum). Ich schreibe also die stelle so: ,,προςδυμμύντα έθέλων κύσαι τὸ στάμα, έπειτα έπὶ συνουσίας γεχόμενον προσφύντα βούλεσθαι κά rois nodois igen narabiseis. aiai u. s. w. Ich bemerke schlieselich dass es möglich sein kann, dass der absebreiber oder wer sonst, das xaragileir statt des xarabireir eignuiag rapir gosetzt bat.

11. 69. §. 2. , Αγυγούσα οὖν αὐτὸν ἡ γυνὴ εἰς τὸ Καλλίχορον τὸ ἐν Ἐλευσῖνι φρέαρ ἀπωμόσατο καὶ ἀπελύσατο τὴν αἰτίαν.
καὶ ὁ μὲν ἀμογητὶ πέπεισται καὶ τὴν ὑποψίαν ἀπέβαλεν. Cobet
streicht mit unrecht das ,,ἀπελύσακο'. Wer sieht aber nicht klar
ein, dass statt ἀπελύσακο τὴν αἰτίαν man ἀπελούσωσο τὴν αἰ-

cius schreiben muss? Der Τρικλισοσάξ tadelt den Μνησίλοyog mit den worten ,, και δς δίου βασακίσαι δι έρεύνης το πρα-γμα ποικίλης, δραφ το παν ο χρυσούς έπέτροψες". Die frau bat sich durch den eid von der schuld befreit und hat ferner die schuld mit wasser (aus dem φρίαρ) abgewaschen; die schuld aber, meint er, klebt dem charakter an und lässt sich nicht abwaschen. Zugleich erfahren wir daderch, dass dem wasser dieses brunnen eine reinigende kraft zugeschrieben wurde, äbnlich wie dem geweihten wasser der katholiken. Endlich augyens statt αμογητί wie Cobet verlangt, passt gar nicht; denn αμηγέπη wurde nur dann passen, wenn von einem oneogon strengen ehemann die rede wäre: hier ist aber wegen der worte: "xai ös δίον βασανίσαι δι' έμεύνης το πράγμα ποικίλης" und wegen des ironischen ausdrucks "o χουσούς" nur von einem sehr schwachen mann die rede (wesswegen sich auch der Triklinosax ärgert): desshalb ist "auoynzi" unbedingt das richtige, wie auch bezr prof. Keil trefflich bewiesen hat.

111. 70. In der inschrift ,, Λιμυπύχτης , Θρασοχυδοίμφ" haben die handschriften Λιμοπύστης , Λιμούστης ; es ist also klar, dass es Λιμομύστης beissen muss: der dem hunger eingeweihte; μύστης λιμοῦ kann eben so richtig gesagt werden wie μύστης πετίης.

Rbendas. "ดบ่อง อ่น ขอบ อะเยเท หลา สำออุติท สำอัเนอบ สำเหออบิทาร

zógove". Statt ceier ist unstreitig beer zu schreiben.

Rbendas. §. 4. , Έλθων οἶν ἐπὶ μήχιστον χρόνον οὐν ἔθ' ὁμοίως δεκτὸς οὐδὲ χαρίεις ἐδόκουν, ἀλλά τις ὅρειος καὶ τραχὺς καὶ ἀπηχὴς, ὥστε u. s. w. Der satz οὐν ἐθ' ὁμοίως δεκτὸς οὐδὲ χαρίεις ἐδόκουν' ist total verdorben, lässt sich aber sehr leicht ans dem folgenden emendiren. Die ausdrücke , ἀλλά τις ὅρειος καὶ τραχὺς καὶ ἀπηχής' beziehen sich auf das aussehen, auf das benehmen und auf die stimme, also muss in dem vorhergehenden satz ähnliches gesucht werden. Desshalb verwandle ich das "ὁμοίως' in ὅμοιος, das "δεκτὸς' in ἐοικὼς und beziehe das "ἐδόκουν' nur auf "οὐδὲ χαρίεις' indem ich nach "ἐοικὼς' interpungire. Ich schreibe also: "ἐλθων οὖν ἐπὶ μήκιστον χρόνον οὖκ ἔθ' ὅμοιος ἐοικὼς, οὐδὲ χαρίεις ἐδόκουν, ἀλλά τις ὅρειος καὶ τραχὺς καὶ ἀπηχὴς, ὥστε u. s. w.: das "ἔρειος' entspricht dem "οὐδὲ χαρίεις"; so hat auch das "ἀλλὰ" seine volle kraft wiedergewonnen.

11. 73. Das "άλλ' ἐδώδιμος" ist nicht verdorben sondern ein ganz und gar unpassender witziger zusatz des abschreibers oder irgend eines anderen, und desshalb muss es aus dem text

berausgeworfen werden.

111. 74. Beide namen in der inschrift "Φρυγοχοίλης Βορβοροζώμφ sind total verdorben. Die hdschr. haben Φρικοκείλης, Φρυκοκείλης, Φρυγοχοίλης; ich vermüthe dass es Φυσίκιλλος heissen soll. Φυσίκιλλος heisst eine nicht feine art brodes in Lakonien, welche ausserhalb Lakoniens in ähnlichem rufe stand wie der spartanische ζωμός. Hier ist Φυσίκιλλος personificirt gebraucht. Was den namen Βουβορόζωμος betrifft, schlammbrühe, so ist er sonderbar. Es giebt eine lesart "Βουβόζωμος" s. Seiler praefatie VII, der Βουβορόζωμος corrigirt; βουβός aber ist s. v. a. βολβός und bezeichnet eine wilde zwiebelart, welche auch heutzntage βουβός heisst, nur gekocht und als salat gegessen wird; ihren ζωμός gieust man gewöhnlich weg, weil er bitter schmeckt. Ich schreibe also "Φυσίκιλλος Βολβοζώμφ": Βολβόζωμος ist personificirt gebraucht. Ich bemerke noch zum schlusse, dass hier das lakonische schlechte essen gemeint ist; und wenn dies der fall ist, so erfabren wir den höchst wichtigen umstand, dass der spartanische μέλας ζωμός, zum theil wenigstens, ἐκβολβών bestand.

Fragment 6. S. 3 ,, ἀπέπτυσε γὰς ἡμᾶς καὶ ἀκαθάςτους εἰπον ἀπεςθάςη". Das ἀπεςθάςη hat offenbar bei dieser handlung keinen sinn; ich vermuthe daher, es soll ἐπεπτάςη heissen; denn wenn man einen verhöhnen will, so hustet man, dann spuckt man und zuletzt niesst man verstellterweise laut und höhnisch, während man zugleich murmelt oder unverständlich spricht; das ἐπιπτάςονυσθαι also dient zur bestätigung des vorhergesagten, wie beim guten so beim schlechten. Hiermit breche ich ab, mit der hoffnung später noch einige conjecturen im Alkiphron zu versuchen.

Göttingen.

Ch. P. Metropulos.

## Zu Livius.

In Liv. XLIV, 38, 9 giebt die handschrift: nihilne interest, utrum militem, . . requietum, integrum in tentorio suo arma capere inbeas, . . . an longo itinere fatigatum . . . hosti obicias recenti, quieto, qui nulla re ante consumptas vires ad proclium adferat? Dass quieto falsch sei, sah J. Fr. Gronov und setzte requieto, was noch jetzt in den texten steht. Allein dass requieto nicht das richtige sein kann, lehrt schon der gebrauch dieses wortes im eben vorhergehenden: ferner die bemerkung, dass dies wort nicht füglich vom heere des Perseus, welches dem Aemilius, trotz dem, dass er allgemein spricht, doch vor augen steht, gesagt werden kann: endlich der folgende relativsats, da requietus der ist, der seine kräfte schon aufgewandt und sie durch ruhe wieder ersetzt hat. Beachtet man nun, wie oft in cod. Vindob. ein folgendes wort die ursache des verderbens für das vorhergehende geworden, so ist klar, dass in quieto nur etc vertrauen verdient, qui aber dem folgenden relativ seine ent-stehung verdaukt: darnach ist dans vegeto zu schreiben. So sagt Liv. XXII, 47, 10: non tantum eo iniquam, quod inclusi adversus circumfusos sed etiam quod fessi cum recentibus ac vegetis pugnabant.

Göttingen.

Brnst von Leutsch.

# VIII.

# Ueber den syrischen palimpsest der Ilias.

Die fragmente eines palimpsestes der Hias, welche in einem kloster der wüste Nitria entdeckt, für das brittische museum gewonnen und im jahre 1851 von William Cureton zu Lendon berausgegeben wurden, bilden in dem kritischen apparat der flias einen kostbaren bestandtheil, dessen nähere betrachtung ein ungewöhnliches interesse erregt. Indem sie ein tausendjähriges alter übersteigen, geben sie beinahe für viertehalhtausend verse der kritik eine andere basis, soweit sie auf handschriften bingewiesen ist, und führen die tradition um einige jahrhnuderte der bildung der vulgata näher, deren herstellung sich deutsche meister angelegen soin liessen. Ob es ihrer gelehrsamkeit, ihrer umsicht, ihrem scharfsinn gelang, das älteste denkmal hellenischer dichtung zu der form zurückzubringen, in welcher es Longin und Proklus vor augen hatten, das kann eine prüfung dieses neu gewonnenen materiales zeigen. Sie muss darthun, ob Wolfs verdienste eben so gross waren in der ausübung der kunst, ale in der schöpfung einer methode, der wir die entstehung mancher meisterwerke verdanken, so dass wir ihren werth nicht in frage stellen könnten, wenn die vorschriften nech weniger durch eine angenfällige konsequenz empfohlen wären, ob er über einen so vollständigen reichthum an mitteln gebot, wie er selbst annahm (Praefat. Nov. Edit. pg. xLI), ob er den werth der quellen se auffasste, wie dieser sich beim vergleiche neuer urkunden von bohem alter zeigt, ob er die arbeit mit der unerbittlichen consequenz und dem glücklichen takte ausführte, die wir bisher an ibm bewunderten. Weicht der palimpsent von seiner recension oder von dem texte ab, den wir der sorgfältigen und feinen revision Bekkers verdanken; so sind die differenzen entweder für cine weitere verbesserung der gedichte empfehlenswerth oder wesigstens interessant, in sofern sie ein höheres alter mancher varianten bekunden und die beschaffenheit der handschriften aufklären, in denen sie sich bisher fanden. Bei diesen wahrnehmangen, die uns fesseln, erwarten wir von der nenen urkunde

Digitized by Google

aufschlüsse über schwankende angaben der lehre von der orthographie und prosodie, über welche unsere quellen unsicherer sind, wie der gebrauch unserer grammatischen werke und der blick auf unsere texte ahnen lassen.

Für diese betrachtungen aber reicht der bericht, den herr geheimerath Bekker der akademie der wissenschaften in Berlin am 5ten Juli 1852 (monatsberichte pg. 433 etc.) abstattete, augenscheinlich nicht hin. Der ausgezeichnete kritiker hatte nur die absicht, durch resumés, die er in kurzer zeit gewonnen, die aufmerksamkeit seiner collegen und fachgenossen auf die bedeutende erscheinung zu lenken, mit welcher uns die gelehrsamkeit und typographische kunst Englands kurz vorher beschenkt hatte. Auch sind manche angaben in den monatsberichten nachweislich

unrichtig oder ungenau.

Es wird also nicht überflüssig sein, auf den gehalt des palimpsestes in seinem verhältnisse zu den bedeutendsten handschriften, zu den scholien und naheliegenden citaten unter berücksichtigung der bekkerschen ausgabe verauchsweise näher einzugehen. Indem sich der referent dieser aufgabe unterzieht, wird er zuerst die verse betrachten, welche in dem alten texte entweder ausgelassen sind oder neu geboten werden, dann einzelnes über die orthographie und prosodie berichten, endlich das fragment des zwölften gesanges, welches in der urkunde erhalten ist, einer genaueren prüfung unterwerfen. Es versteht sich von selbst, dass er dabei eben so wenig von seinem standpunkte aus eine erschöpfende erörterung beabsichtigen kann, wie sie herr J. Bekker von dem seinigen gegeben hat, theils weil seine aufmerksamkeit, so weit er sie auf wissenschaftliche objecte concentriren darf, verzugsweise auf kritische untersuchungen über die Odyssee gerichtet ist, theils weil unvollständigkeit in der natur solcher betrachtungen liegt, theils weil die bestimmung einer zeitschrift eine allzu grosse ausführlichkeit ausschliesst. besondere hat er der berücksichtigung der handschriften eine collation des palimpsestes mit dem cod. Ven. zu grunde gelegt und verzugsweise die varianten von Eustathius, vom cod. Lips. und Townl. darangeschlossen.

Unter der zahl der verse, welche Bekker a. a. o. pg. 436 als fehlende aufführt, bemerken wir zunächst solche, die allerdings von erster hand ausgelassen, von zweiter dagegen am rande nachgetragen wurden und zwar von einer hand, die älter ist, als der syrische text, und deren schriftzüge viel kleimer und weniger schön sind, wie diejenigen, welche wir in dem homerischen texte finden. Bs sind dieses die verse XX, 44, 5, 6 (ibid. 316, 7); XXIII, 283, 4; ibid. 746; XXIV, 290. Ferner ist die angabe zu berichtigen, dass in der zwölften rhapsodie v. 461 mangele: wir vermissen nicht den vers, sondern in ihm die partikel  $\delta \acute{e}$ . Während diese partikel in der angeschlossenen kolla-

tion pg. 119 mit der bemerkung de omitted angeneigt ist, hat Bekker a. a. o. den ganzen vers zu den fehlenden gerechnet.

Indem wir die eintheilung der fehlenden verse von Bekker entlehnen, weil sie durchaus sachgemäss ist, sind wir gezwengen, in ihrer anwendung auf die vorliegenden fälle in mancher beziehung von ihm abzuweichen.

Die erste art umfasst nun diejenigen verse, welche schon früher in angeschenen handschriften nicht gefunden wurden 1). Dahin gehören 1) XIII, 255 (om. Ven. pr. Townl.), 2) XVI, 381 (om. Ven., Eust. T. III pg. 326, 26; Vind. 117), 3) ibid. 689, 90. Während sie im Ven. fehlen, berichtet Eustathius a. a. o. pg. 350, 30, dass sie in einigen handschriften ausgelassen waren. 4) XIX, 177 (om. Ven., Lips., Vind. 117), 5) XX, 312 (om. Ven., Eust., Vind. 117), 6) XXI, 480 (om. Ven., Eust., Lips., Townl.), 7) ibid. 510 (om. Ven., Eust., Lips., Vind. 117). 8) XXIII, 565 (om. Ven., Townl., Vind. 117). Wir reihen diesen aber noch drei verse an, von welchen herr Bekker annimmt, dass sie durch ein versehen ausgefallen seien. Denn 9) XIV, 269 fehlt nicht nur im Ven., Lips., Townl. Harl. Vind. 5, sondern ist auch bereits von Bekker selbst, wie die obigen, aus dem texte entfernt und auf den rand verwiesen. Eben so wenig kann 10) XX, 447 durch einen blossen irrthum übergangen sein, weil er auch in den codd. Lips., Townl., Vind. 117 fehlt and von Eustathius nicht berührt wird. Obgleich er im Ven. mit einer diple bezeichnet ist, gibt doch der scholiast weder eine bemerkang des Aristonikus, noch eine andere notis, die für sein alter zengen könnte. Bruesti verwarf ihn. Auch die ausschliesonng von 11) XXIII, 864 ist keine zufällige. Heyne fand ihn nicht im cod. Townl., hielt ihn für verdächtig und nahm an, dass er aus IV. 102 in diese stelle übertragen sei.

Zur zweiten art gehören diejenigen verse, welche durch ein Versehen ansgelassen wurden. Die veranlassung zu diesem lag bei vier fällen augenscheinlich in einem homöoteleuten: 1) XII, 374, 2) XIV, 157, 8, 3) XV, 551, 4) XXIII, 746. Es ist nicht mwahrscheinlich, dass 5) die gleichheit der endsylben der beiden verse XIV, 289 ειλατισοισισ und 290 agsoci den ausfall des zweiten verses veranlasst hat. Umgekehrt hat 6) eine gleichbeit des anfanges zur übergehung von XXIII, 283, 4 geführt. Schwieriger erklärt sich die thatsache in den übrigen fällen. So vermissen wir 7) XXIII, 273, einen vers, den nach dem berichte des Didymus beide ausgaben Aristarchs hatten und der sich zwischen zwei hexametern findet, die auf Axaioù ausgehen. Unentbehrlich ist 8) das. 864. Ebensowenig können wir 9) auf

<sup>1)</sup> Herr Bekker bezeichnet diese verse als solche, welche von den Alexandrinern verworfen oder nicht gelesen seien. Ausser stande, den einen oder den andern fahl zu beweisen, habe ich es vorgesogen; die bezeichnung zu verändern.

XX, 44, 5, 6 verzichten, welche von zweiter hand nachgetragen sind. Freilich hat sich zu v. 44, der im cod. Ven. eine diple führt, keine bemerkung von Aristonikus erbalten. Wir finden ihn VII, 215, bemerken eine ähnlichkeit zwischen v. 45 und XVIII, 261 und können bei v. 46 an eine zusammensetzung aus hemistichien, wie XVII, 214 u. XI, 295, denken. Aber wir fragen: wie stand es mit beiden heeren vor der erscheinung und betbeiligung der götter am kampfe? Was anderte sich durch diese! Das bild des früheren zustandes wird uns nur vollständig gegeben, wenn wir die furcht der Trojaner ebenso kennen lernen, wie die freude und zuversicht der Griechen. Lassen wir die verse fallen; so handelt es sich nicht mehr um einen wechsel in der situation überhaupt, sondern um eine veränderung in der lage und stimmung der Griechen, welche in ihrer freude über die erscheinung des Peliden gestört werden sollen. Das scheint gegen des dichters auffassung zu sein. Auch 10) XXI, 148 dürfte nicht weniger durch den homerischen gebrauch, als durch das bedürfniss empfohlen werden, das asyndeton zu vermeiden.

Zur dritten art, zu welcher diejenigen verse zählen, die man entbehren kann, ohne dass man weiss, ob sie absichtlich ausgelassen wurden oder nicht, rechnet Bekker

1) XXIII, 200, 1. Es ist zuvörderst bedeutungsvoll, dass der zweite von ihnen in mehreren handschriften von anerkanntem werthe (Townl., Fragm. Mosc., Cantabr., Vatic.) bereits vermisst wurde und auch beim Eustathius nicht angeführt wird. Demnach hielt sieh Heyne zu der vermuthung berechtigt, dass sie aus XVI, 42 u. 43 in unsere stelle übertragen seien, - eine ansicht, welche durch unseren palimpsest eine urkundliche stütze erhält und unsere beistimmung um so mehr zu verdienen scheint, je aufmerksamer wir den zusammenhang betrachten. Als sich Patroklus an den freund mit der bitte wegdet, ihm seine rüstung zu leihen und die führung der Myrmidonen anzuvertrauen, damit er den feind zu dem irrthume verleite, dass er den Peliden selbst zu erblicken glaube, damit er ihn vom kampfe zurückschrecke und den Achäern eine kurze erholung verschaffe, hat er gerade die absicht, den Griechen zu helfen, und spricht sie mit diesen worten aus. Wenn gleich sich Achill bei der augenblicklichen lage nicht mehr durch seine früheren erklärungen für verpflichtet hält, die bitte des freundes abzuschlagen XVI, 60 etc., so ist er doch noch weit davon entfernt, durch eine persönliche betheiligung, welche die lage der dinge sogleich ändern würde (das. 70), die bemühung des Patroklus zu unterstützen. Selbst nachdem dieser gefallen ist, bleibt man geneigt, unter den genossen, deren vernachlässigung er bereut, weil sie durch seine unthätigkeit untergingen (XVIII, 102), eher die Myrmidonen (XVI, 12), als die Griechen im allgemeinen zu verste-Dieser stimmung des helden angemessen wird Here's aufforderung, sich am kampfe zu beiheiligen (XVIII, 170—180), lediglich durch pflicht motivirt, dem feinde den leichnam des Patroklus zu entreissen, um den ein beisser kampf entbrannt war. Da dieser zweck erreicht ist, wenn der feind vom kampfe anchlässt, d. h. das object desselben den Achäern nicht ferser streitig macht; so sind die beiden verse 200 und 201 nicht anr überflüssig, sondern sogar störand, weil sie weder der lage des helden entsprechen, noch den rücksichten, mit welchen der dichter die äusserungen der Iris scharf bemessen bat.

2) XVIII, 427 fehlt im palimpseste, wie in der trefflichen wiener bandschrift pr. 117 von erster hand. Er kann aus der rede der Aphrodite XIV, 196 und aus der der Kalypso (Od. V,

90) genommen seis-

3) XX, 316, 7 sind im palimpseste von der ersten hand ansgelassen, von der zweiten vielleicht am rande hinzugefügt. Bereits Bentley verwarf v. 337 und Heyne pflichtete ihm dariu mit der erklärung bei, dass dieser vers einen reinen pleonasmus enthalte (Eust. T. IV pg. 161, 7). Allein der vers erscheint ja mit 315 und 6 auch in der rede des Skamandros XXI, 374, 5, 6, als sich dieser, vom feuer des Hephaistos verfolgt, wehklagend an Here wendet. Die bezeichnung der änsseraten gefahr, in welche die Troer gerathen konnten, klingt im munde des flussgettes einfacher und natürlicher, als in der rede der Here! Für diese genägt die erklärung, dass sie mit der Pallas geschworen habe, keinem Trojaner den tag des unheils abzuwehren; damit ist die zumuthung Poseidons abgewiesen, den Aeneas den händen des Peliden zu entreissen. Dagegen wird der geängstigte Skamandros durch seine lage selbst zur ausschliessung des äumersten falles bestimmt, um jegliches bedenken der Here zu beseitigen und sie sicher für seine rettung zu bewagen. Wie sabe konnte es dem gotte liegen, durch seine fluthen den Trojanera hülfe zu bringen, sobald der tag des unterganges gekommen war nad ihre stadt von dem feinde durch flammengluth zerstört wurde! Die beiden verse scheinen also aus der rede des Skamandros in die der Here übertragen zu sein.

Das einzige beispiel einer umstellung, die augenscheinlich fehlerhaft ist, bemerken wir XXI, 526, 5.

Wie der schluss écourer (v. 525) nach dem vorausgehenden égoure (v. 524) eine auslassung von v. 525 in dem cod. Townl. voranlasste; so liess sich auch der abschreiber des palimpsestes zu demselben sehler verführen und fügte, als er ihn bemerkte, noch dem zweiten hinzu, judem er den übergsugenen vers aus eine ungezeinnte weise hinter 526 setzte.

An drei stellen bietet der palimpsest verse, die wir bisher weder in den ausgaben fanden, noch aus den handschriften kannten. So wenig sie sich auch zur aufnahme empfehlen, so kann ihre erscheinung doch nur unsere vermuthung über das alter solcher einschiebsel bestätigen, mit welchen verkehrter geschmack, lächerliche osteutation oder unwissenheit den text des ehrwürdigen sängers selbst nach der bildung der vulgata früh zu bereichern suchten. So sind 1) XIV, 306 die beiden verse von der Here angeschlossen, welche sie früher das. 208 u. 9 zur Aphrodite sprach. Ferner fügt 2) XXI, 96 Lykaon zu der versicherung, dass er kein leiblicher bruder Hektors sei, die bemerkung

φ σὺ μάλιστα χόλωαι ἐπὶ φρεσὶν οἰδα καὶ αὐτὸς, welche augenscheinlich nüchtern ist und den eindruck der vorhergehenden sinnigen worte abschwächt. Ebenso wenig passt es, wenn 3) auf XXII, 10 der vers folgt, den wir IV, 32 folgen sehen. Angemessen ist an dieser stelle die frage, mit welcher sich Zeus zur Here wendet, durch welches vergehen denn Priamus und sein geschlecht den zorn der göttin in einem so hohen grade erregt hätten, dass sie Hion zu zerstören suche. In der rede Apollos XXII, 10 ist der zusatz widersiunig. Denn der Pelide ist so weit entfernt, durch die verfolgung des gottes den Troern zuzusetzen und den untergang ihrer stadt zu beschleunigen, dass ihm der gott im gegentheil vorwirft, wie er den nächsten und erfolgreichen kampf gegen die Troer aufgegeben habe, um vergebens gegen ihn, den unsterblichen, sein waffenglück zu versuchen.

(Fortsetzung folgt.)

Sagan.

Kayser.

# Zu Livius.

Die codd. und editt. schreiben in Liv. XXIV, 7, 4: ibi cum structi armatique ceteri transitum exspectantes starent, uni ex eis, . . . partes datae sunt, ut cum appropinquaret ianuae rex per causam aliquam in angustiis sustineret a tergo agmen. Kein herausgeber bemerkt auch nur ein wort zu innune: und doch ist es grade zu unverständlich. Die verschworenen stellen sich in einer düstern strasse auf, welche Hieronymus passiren musste und nehmen dabei ganz besonders darauf bedacht, dass er sie allein passire: daher erhält Dinomenes den auftrag, ut enm appropinquaret iam vias rex, er die satelliten und die sonstige umgebung in angustiis, d. h. in introitu angustiarum aufhalte: ganz eben so XXXIV, 39, 1: Romanos primo sustinebant in angustiis Lacedaemonii: vrgl. in portis Liv. III, 67, 8: add. Lachmann. ad Propert. III, 4, 39. Die stellung des iam ist, wenn auch etwas freier, doch grade die angemessenste: sonst ist Livius grade bei dieser partikel binsichtlich der stellung nicht sehr scrupulös: vgl. XXII, 35, 7 u. das. Heerwagen.

Göttingen.

Ernet v. Leutsch.

# IX.

#### Zu den nosten.

Anknüpfend an meine letzte, "su den kyklischen nosten" betitelte abhandlung (Philol. VIII, p. 49) werde ich im folgenden die sagen über die beimkehr von Troja derjenigen griechischen helden, die in den excerpten aus des Proklos argumente der kyklischen nosten und unseren ergänzungen dazu nicht erwähnt werden, behandeln 1). Hierhei muss ich nun offenbar damit den anfang machen, dass ich die gr. helden, welche nach hemerischer und nachhomerischer überlieferung vor Troja ihren untergang fanden, aufsähle; denn erst nachdem diese nebst den von Proklos genannten von den im schiffscataloge angeführten in abzug gebracht sind, gewinnen wir eine übersicht über diejenigen, mit denen wir es hier zu thun baben.

Den tod des Achilles 2), Patroklos und Aias Telamonios übergebe ich als allgemein bekannt. Protesilaos, des Iphitos sohn, war, gleich bei der Griechen landung in Troas, durch Hektors rechte gefallen 5). Ein beiligthum desselben befand sich an der küste des thrakischen Chersoneses, in der nähe der stadt Eläus, weselbst ibm, nach Arrian, Alexander d. gr. ein opfer darbrachte 4). - Umgekommen sind ferner im troj. kriege: der

1) Die segen über den Odysseus übergehe ich hier, indem dieselben theils aus der Odyssee allgemein bekannt sind, theils die bei den sechhomerischen autoren sich findenden so zahlreich sind, dass sie einer besonderen darstellung bedürfen.

2) Bine merkwürdige nachricht über den tod des Achilles findet sich beim Bust. in Od. 2', 538 p. 1691, 51: Tiling (?) de invopet Herdes ilesar dreles vor Azillia z. v. l., wo ich statt des von mir angezweisetten namens "Tillis" schreibe, indem ich als quelle des Bustathios des, vom Demetrios von Skepsis, dem verfasser des Towinos deinoomes, mit vorliebe gelesene βιβλίον Τέλλιδος (siehe meine bem. im Phil. V, 529) verstehe.

3) Hom. II. \(\beta'\), 701 sq. Paus. X, 30, 3. Quint. Sm. I, 813. Tzetzes Antohom. 222 sqq. 246 sqq. Dictys Cret. II, 11. Ovid. Met. XII, 68.
4) Strab. VII, 52 p. 59 ed. Cramer. Id. XIII p. 595 fin. Paus. I, 34, 2. III, 4, 6. Quint. Sm. VII, 408. Tzetz. in Lyc, 532. Thucyd. 8, 102. - Arrian. Anab. 1, 11. 5.

reiche Heraklide und anführer der Rhodier, Tiepolemos 5), Schedios und Epistrophos, die vierzig phokische schiffe befehligt hatten (II.  $\beta'$ , 517 sqq o', 515), Elephenor 6), der herrscher der euböischen Abanten (II. β', 536 sqq. δ', 463 sqq. Aristoteles Peplos Ep. 33 ed. Schneidew.), ferner der schöne befehlshaber der Symier Nireus (II.  $\beta'$ , 671 sqq. Aristot. Pepl. Ep. 20), der Ne storide Antilochos 7), bei dessen am vorgebirge Sigeion befindlilichen grabmale die Hienser opferten (Strab. XIII p. 596), end lich Peneleos und Arkesilaos, die zwei anführer der Böotier 8).

Es bleiben uns somit die sagen über die der, von mir am schlusse meiner letzten abhandlung angeführten männer beimkehr von Troja hier zu betrachten übrig.

#### Idomeneus.

der sohn des Deukalion und der Kleopatra 9), wurde auf der rückfahrt von seinem treuen wagenlenker Meriones 10) getrennt: und zwar lässt letzteren die sage zunächst durch stürme bis in den Pontos Enxinos getrieben werden und daselbst an Paphlagonien: küste die stadt Kressa gründen, darauf nach Sicilien gelangen wo die aus Kreta stammenden einwohner der stadt Binna ibm. nebst seinen begleitern, land zur ansiedelung anwiesen 11). -Idomeneus selbst, mit seinen übrigen geführten, erreichte glück lich seine heimath Kreta (Hom. Od. 7', 191), woselbst er auch nach Aristoteles in dem weiter unten anzuführenden epigramme seines Peplos, Diodor I. infra I. und Diktys aus Kreta, bis zu seinem tode verblieb 12). Nach anderen aber erwartete den Id. hier, statt der heiss ersehnten ruhe, neues unbeil. Einestheils nämlich batte er mit dem Nauplios zu kämpfen, der sich zum berrn von zehn kretischen städten gemacht batte und sich seiner landung auf jede weise widersetzte 15): anderntheils trugen be-

5) Hom. II. #, 653 sqq. e, 658. Apollodor. Bibl. II, 7, 8.

6) Ueber diesen Blephenor handelte das gleichnamige drame des tragikers Lykophron. Siehe Welcker die gr. trag. etc. abth. III s. 1256 sq

7) Od. 7, 112. Qu. Smyrn. II, 243 sqq. Pinder. Pyth. VI, 22 sq Aristot. Pepl. Ep. 11. Propert. II, 13, 49 sq. luvenal. X, 251 sqq 8) II. 6, 494 sqq. Paus. XI, 5, 15 u. 39, 3. In bezug auf des ersteren bemerkt Steph. Byz. s. v. Háredes — nédes negl viv Hérrer łuλήθη δὲ ἀπό τινος τῶν Ἡρακλεωτῶν, ος ἀφίκετο ἐκ Βοιωτόας, ἀκόγο νος ών Πηνέλεω, τοῦ στυατηγήσαντος έπλ Τφοίαν.

9) II. i, 556. m, 117. v, 452. Apollodor. III, 3, 1. Tretz. in Lyc

431. Servius in V. A. III, 121.

10) II. #, 651. Horst. Carm. I, 6, 15 u. 15, 26. Ovid. Met XIII

11) Steph. Byz. s. v. Κρήσοα. — Diod. Sic. IV, 79, 6 coll. V, 79, 4. Plut. Morall. an einer stelle, die ich im augenblicke nicht mäher angeben kann.

12) Dictys Cret. VI, 2 fin. Vergl. auch die 'Ynobeoig voc 'Odve-

osiec p. 5 ed. Buttenann.

13) Strab. X p. 479 fin. Schol. Hom. β', 649. Tzetz. in Lyc. 384

sonders die folgenden umstände dazu bei ihm den aufenthalt im vaterlande za verbittern. Kretens nämlich hatte er während eises sturmes, der ihn unterwegs betroffen, das gelübde gethau. wenn er demselben glücklich entrinnen würde, das erste, ihm in Kreta begegnende lebende wesen den göttern zu opfern. Und siehe da! - des unheils finstere mächte fügten es also, dass dieses sein eigner sohn Anthon war: mit blutendem herzen musste er durch dessen opferung sein gelübde erfüllen; worauf eine pest die insel verheerte 14). Hiervon ist auch der ursprung der menschenopfer, welche bei den kretischen Lyktiern - ein solcher war Idomeneus 15) - üblich waren 16), herzuleiten. - Zweitens fand er auch --- wie Diemedes und Agamemnen bei ihrer rückkehr - seine gattin Meda treules. Diese war nämlich vom Loukon oder Loukos, dem sobne des Talos 17), den er einst au kindesstatt angenommen 18), und in den er selches vertrauen gesetzt hatte, dass er ihm bei seiner abfahrt nach Troja die verwaltung seines herrscheramtes und die beschützung seiner zarückgelassenen familie anvertraute 19), zur untreue gegen ihn verführt worden 20). Dieser schwarze verräther Leukon trieb die undankbarkeit gegen seinen wohlthäter Id. sogar soweit, dass er ihn bekriegte, hierbei zehn seiner städte verwüstete und endlich aus Kreta vertrieb, welches letztere, nach Servius, seine, über die oben erwähnte pest erbitterten unterthanen thaten 31). --Wie dem aber auch sein möge, darin stimmen die meisten sagen überein, dass Id. seine kaum erreichte heimath Kreta wiederum verliess. Zunächt begab er sich zum illerischen könige Klinikos: von diesem mit mannschaft unterstützt, und durch eine schaar Lokrer, die bei der heimkehr von Ilion hierher verschlagen waren, verstärkt, landete er an der calabrischen küste Italiens und gründete daselbat die 12 ortschaften der Sallentiner, unter welchen Castrum Minervae die wichtigste war 22). Auf

14) Schol. Hom. Od. v', 183. Serv. in Virg. Aen. III, 121 et XI, 264-15) Hom. II. e', 611. Virg. Aen. III, 401 u. s.

16) Anticlides in Nortous ap. Clem. Alex. Protr. c. 3 p. 12, 34 Sylb, — fr. 9 ed. Didot. — Euseb, Praep. Bv. p. 157 c. coll.Od. Müller, Orchomenos etc. p. 163.

17) Tzetz. Chil. III, 291. Schol. II. \$\beta\$, 646, bei welchem statt Aci-

ser & Talus " Taler" zu schreiben ist.

18) Eust. et Schol. in Od. v', 174. Tzetz. in Lyc. 1218.

19) Tzetz. u. Eust. II. m. II.

20) Servius II. s. II. Tzetz, in Lyc. 384. Nach einer anderen gestakung dieser sage hatte Loukos die von ihm verführte und deren kinder Iphiklos, Leakos und Klesithes getödtet, und wurde defür vom zu-rückgekehrten Idom. geblendet (Tzetz. Chil. III, 291 sqq. Id. in Lyc.

21) Eust. in Hom. II. 6', 649 p. 313, 33. Schol. II. I. m. I. Eust. in Od. 7', 174 p. 1860, 56. Tzetz. Chil. III, 298. Virgil. Acc. III 121 sqq. coll. XI, 264 sq. — Serv. in Acn. III, 121.

22) Festus s. v. Sallentini. Varro ap. Valer. Prob. ad Virg. Bel. VI,

dem surrentinischen vorgebirge der kliete Calabriens erbaute er einen tempel der Athene, nach welchem jenes den namen promontorium Minervae erhielt und auch noch jetzt Cape de la Minerva heisst 25).

In betreff seines endes schwanken die angaben der alten: die einen - wie Lykophron und Servius - lassen ibn in Kolophon sterben, die anderen - Aristoteles im Peplos und Diktys Kretensis - in Krets und daselbst mit seinem treuen Merienes zusammen bestattet werden 24). Auch Diodor V, 79 erzählt von dem grabe des ld. bei Knossos und dessen dortiger verchrung als heros, was, nach Schneidewin im Philet. I p. 29, wahrscheinlich aus dem Peplos des Aristoteles geschöpft ist.

Welche fülle mannigfach untereinander abweichender sagen! - Sie lassen sich in drei gruppen sondern: nach der ersten, von Lykophron 25) überlieferten (siehe aam. 24), kan ld. auf der heimkehr nach dem schiffbruche bei Euböa mit dem Kalchas und Sthenelos nach Kolophon, wo er anch sein lebensziel erreichte: nach einer zweiten, von Homer und Aristoteles vertretenen, erreichte Id. glücklich Kreta und blieb daselbst bis su seinem tode: eine dritte endlich lässt denselben Kreta wieder verlassen und sich in Calabrien ansiedeln. Der letzteren felgt namentlich Virgil. -

Nun möge sich anschliessen:

#### die beimkehr des Philoktetes.

Dieser erreichte glücklich 26) seine vaterstadt Melibös in der thessalischen landschaft Magnesie, aus welcher auch mehrere seiner gefährten gebürtig waren 27); aber bald wurde er aus derselben, wie Apollodor berichtet 28), durch einen aufstand der einwehner,

3. Strabo VI p. 281. Virg. Aen. III, 400 sq. mit des Servius Com-

mentar u. Heynes anm.

23) Serv. in Virg. Aen. III, 121, we promontorium Sallentinum, nach der gleich anzuführenden stelle des Plinius, in Surrentinum su emendiren ist (das salentinische vorgebirge, die südspitze Calabriens, beisst jetzt Capo di Santa Maria die Leuca. Siehe Schierlitz, handh. d. a. geogr. p. 288 ed. 11). ld. in Aen. ll. v. 531. Plin. H. N. 111, 9. Schierlitz s. e. s. o.

24) Lycophron ap. Schol. Hom. Od. ν', 259 vulg.: οδτος δλ (scil. Τσομενει'ς) ως λίγεται γενομένου του πατ' Εϊβουαν χειμώνος ύπο τής Abyrac, entile pere tou Kulyarrog nal Berelov eic Kologera, nal ένταθθα τὸν βίον κατέστρεφε. Serv. in Virg. Aen. III, 401. — Aristot. Pepl. Bp. 15 ed. Scho. Dictys Cret. VI, 2 fin.

25) Dass Lykophron dieses nicht aus den kykl, Nosten schöpft, erhellt daraus, dass diese, wie wir in unserer letzten abkandl. geseigt haben, den Kalchas auf dem landwege von Troja aus nach Kolophon gelangen lassen und von einer auwesenheit desselben beim kapherischen schiffbruche daher nichts andeuten.

26) Homer. Od. γ', 190. 27) Hom. II. β', 717: Virg. Aen. III, 401: ducis Melibõi. 28) Apollodor. ap. Strab. VI p. 254.

deesen ursache uns unbekannt ist, wieder vertrieben. Er bestieg nun mit mehreren begleitern von nouem seine schiffe und wurde durch stürme an die calabrischen gestade Italiens getrieben: hier grundete er, der sage nach, die städte Petilia 29), Crimissa und Chone 50), welche letateren beiden in der nähe des späteren Croton lagen, nachdem er zuvor mit den benachbarten Lucaniorn einen krieg geführt hatte. In der umgegend von Crimiesa stiftete er zwei heiligthämer: das eine dem Apollo Aldos, zum danke defür, dass er bier nach langem umherirren (aly) endlich ein asyl gefunden; in demselben sell er auch sein verhängnissvolles geschoss aufgehangen haben 51): das andere auf einer sumpfigen stelle (eilig) der, davon den beinamen führenden Athene Bilemia 52). — Justin endlich a. e. a. o. führt auch eine wunderliche sage an, welche den Philokt. das, bekanntlich erst weit später gegründete Thuris erbauen lässt und fügt hinzu: ibique adhuc monumentum eius visitur.

In der nachbarschaft des eben erwähnten Crimissa hatten sich schon früher Ackder 55) aus Pellens niedergelassen; als nun die, wie wir oben sahen, ihres anführers Tlepolemes beraubten Rhodier auf ihren irrfahrten nach dem falle Trojas in jene gegend kamen, bekriegten sie die pellenäischen ansiedler und tödteten hierbei den Philoktetes, der jenen beistund leistete. So erzählt der, ohne zweifel aus Apollodor und Euphorion schöpfende Tzetzes 54); nach dem Pseudo-Aristoteles de Mirab. I. s. l. bingegen, nabm Philoktet die partei der mit ihrem auführer Tlepolemos nach Italien gekommenen Rhodier und wurde von den eingebornen erschlagen. Bei der italischen stadt Makalla befand sich ein tempel des als beros verehrten Philokt., es wurden ihm daselbet stiere geopfert 55). - Riner dritten überlieferung über den tod dieses vielgeprüften helden endlich folgt Aristoteles, in dessen Peplos sich ein epigramm auf den in seiner heimath verstorbenen Philoktet findet 56).

Da wir oben die Rhodier erwährten, so mögen hier noch

29) Apollodor bei Strab. l. m. l. Virg. Aen. III, 402 et Serv. ad h. l. Sil. lt. Punic XII, 431 agg. mit Rupertie note.

30) Apolloder bei Strab. I. m. l. Tzetz. in Lyc. 55 v. 911 p. 872 ed. G. Müller, der diese nachricht ahne zweifel ebenfalls jenem historiker verdankt.

31) Aristoteles de Mirab. c. 115. Euphorion in seinem gedichte Ordenzyng bei Tastz. in Lyc. 911. Sil. It. I. m. I. Justin. Hist, XX, 1, 16.

32) Etymol. M. s. v. Bleria.

33) Von diesen Achkern wird der ursprung mehrerer italischen städte hergeleitet, z. b. von Perusia in Etrurien. Siehe Justin. XX, 1, 11 coll. Eust. in Dion. Perieg. v. 369 fin.

34) Tzetz. in Lyc. 911 p. 872.

- 35) Lycophron v. 927 (coll. Tzetz. ad h. v.). Steph. Byz. s. v.
- 36) Dieses ist, beiläufig bemerkt, ein neues argument dafür, dass die sehrift nigt Garmagier amooganisme hein echtes Werk des Stagiriten ist.

anhangsweise die übrigen sagen über deren irrfahrten mach dem trojanischen kriege eingereiht werden. Ebe sie nach Italien gelangten, we sich mehrere von ihnen beim späteren Subgris niederliessen, hatten sie auch die lasel Krete berührt 57). Mehrere ihrer schiffe ferner wurden nach den gymnesischen (balearischen) inceln 58) und Iberien verschlagen, in welchem letateren lande deren bemannung eine stadt Rhodos anlegte 59). Andere Rhodier endlich gelangten glücklich pach ihrer beimathlichen insel und brachten die gebeine ihres gefallenen auführers dahin 40); hier ordnete dessen wittwe Polyzo alljährlich wiederkehrende leichenspiele, Tlepolemeia genannt an, deren sieger mit dem laube der weisspappel bekränzt wurde 41).

#### Teukros,

der bruder oder eigentlich, genauer gesprochen, der halbbruder des Ains Telamonios 42), fand, nach glücklich überstandener überfahrt von Troja, bei seinem vater Telamon auf Salamis einen üblen empfang: dieser mass nämlich seiner zu geringen sorgfalt für seinen bruder Ains, die schuld von dessen selbatmorde bei (Schol. Soph. Ai. 342. Dictys Cret. VI, 2), wie er ihm auch die vernachlässigung der rache am Odysseus, wegen des von letzterem jenem zugefügten unrechts, zum vorwurfe machte (Vellej. Paterc. I, 1, 1. Justin. 44, 3, 2), und verweigerte ihm, trotz dessen inständigster bitten, die aufnahme (Paus. VIII, 15, 7. Tacit. Annal. III, 62 fin. Horat. Carm. 1, 7, 21 sqq). So wurde Teukros geswungen von neuem des meeres feuchte pfade su befahren; und zwar wandte er sich mit seinen noch übrigen salaminischen begleitern und mehreren gefangenen Trojanern (Athen. VI p. 256 b) nach Kypros 43). Hier vermählte er sich

37) Strab. XIV p. 654.

38) Strabo I. m. I. Diod. Sicul. V, 17. Tzetz. in Lyc. 911. Hier-auf beziehe ich die sage bei Philargyrius ad Virg. Georg. 1, 309: et insulae Baleares primum Gymnesiae dictae: post vero cum a Graecis occupatae sunt, quia cum lapidibus fundae rotantes submoverent adver-serios, παρὰ το βάλλειν, Balcares appellabant. 39) Eust. in Dion. Perieg. v. 504 fin. Die nämliche stadt scheint

mir zu verstehen Steph. Byz. p. 242, 36 s. v. Podη, πολις Ίρηφίας.

40) Dieses schliesse ich duraus, weil mach Aristoteles Pepl. Ep. 18. Schneid, nicht ein Kenotaph, sondern ein grab des Tlepolem, sich in Rhodos befand.

41) Pinder. Ol. & 141 et Schol. ad h. I., Tzetz. in Lyc. 911 p. 871 mit meiner, im Philol. VIII, p. 59 mitgetheilten verbesserung. Vgl. Heyne ad Apollodor, p. 501 u. Beckmann ad Aristot. de Mir. c. 115 p. 239.

42) Denn während Aias der sohn des Telamon und der später vom Theseus geraubten Meliboia oder Eriboia (Pindar. Isthm. V [VI], 45) war, hatte Teukros die tochter des königs Laomedon, Hesione zur mutter (Apollodor. Bibl. HI, 12, 7. Sephoeles Aiss v. 1299 sq. Ister in Atthide ap. Athen. XIII. p. 557a. ld. in Oummintous ap. Tzetz. in Lyc. 467. Ov. Met. XI, 217).

43) Siehe unt. And. Pinder. Nem. IV, 47. Paus. I. m. I Horet. Carm. 1,7.

nit der Bune, der tochter des königs Kingres, welche ihm die Astonis gebahr 44) and einen sohn Aiss, der von Kypros nach dem berachbarten Kilikion übersiedelte und daselbat bei der stadt Olbo ein heiligthum des Zeus gründete, dennen priester noch zu Strabons zeiten meist die namen Teukros und Ains führten und aus dem. ihnen unterthänigen districte Tracheiotis reiche einkünfte zogen (Strab. XIV p. 672). Auf diese weise wurde Tenkros der stammvater eines mächtigen königshauses, dessen letzter aprosse der grosse Athenerfreund Buagoras war 45).

Nachdem Teukros bei seiner ankunft auf Kypros, mit der von ihm persönlich erbetenen hülfe des königs der phönizischen Sidonier Belus, die einwohner jener insel, die sich ibm feindselig bewiesen, zur unterwerfung gezwungen batte +6), gründete er daselbst eine, seiner vaterstadt gleichnamige stadt Salamis 47), bei der er dem Zeus Salaminios einen tempel errichtete (Tucit. Ann. III, 62) and ein menschenopfer darbrachte, welches noch in späteren Zeiten von den Salaminiern alljährlich wiederholt und erst auf befehl des kaisers Hadrian abgeschafft wurde 48). -Die stelle der kyprischen küste, wo Teukros zuerst landete, erhielt zum ewigen gedächtnisse den namen Araior unen (Strab. XIV p. 682. Ptolem. V, 14). - Zn den ersten ansiedlern im kyprischen Salamis gehörten, wie oben bemerkt, auch mehrere trojanische gefangene: ein nachkomme derselben, welcher zur zahlreichen klasse der. Gerginen genannten salaminischen schmarotzer (xólaxes) gehörte, kehrte später nach Troas zurück und legte am fusse des Ida eine stadt an, die zuerst Gergina, in der folge Geroitha hiess 49). —

44) Trein. in Lyc. 450: καὶ γήμας (80, Τεῖκρος) Εἴνην την Κύσκον, schreibe Κινύρου, nach Paus. 1, 3, 2: ἐπραξε δε (50. Eusgorse ter Cypri) ος Αθηναίος καὶ το ἀνέπαθεν ἐκ Σαλαμίνος ἐπεὶ καὶ γενεαλογών ές προγόνους ανέβαινε Τεύπρον και Κινήρου θυγατέρα.

45) Isocrates Nicocles S. 28 p. 19 ed. Baiter. Theopompus hist. ap. Photium Bibl. Cod. 176 p. 203. Paus. I. m. I. u. II, 29, 4.
46) Virgil. Aen. I, 619 sqq. mit Servius Comment. u. Heynes Excers XXIII ad h. I.: Teucri ad Sidonios accessus.

47) Aeschyli Perss. 854 und 841 cum Schol. Marmor Parium Ep. 26 ed. Boeckh. Isocrates Euagoras S. 18 p. 125. Horst. Carm. I, 7, 29. Virg. Aen. I, 621 et ibi Servius. Justin. 44, 3, 2. Vellej. Patera. I, 1, 1. Tzetz. in Lyc. 450. Rhett. Gr. ed. Walz. T. 1X, p. 189 u. a.

48) Lectantius Epit. Instit. Div. c. 23: Josi Cyprio, sicut Teuerus instituerat, humana hostia mactari solchat. Id. de fals. Rel. I, c. 21: Apud Cypri Salaminem humanam hostiam Tenorus Jori immolavit: idque sacrifeium posteris tradidit: quod est nuper Hadriano regnante sublatum. Vergl. in bezug auf das letztere Posphyrius de abstin. 11, 56: xaxaλνθήναι δε τώς άνθρωποδυσίας σχεδόν τώς παρά πασι — - έφ' Αδριανού του αυτοκράτορος.

49) Athen VI, p. 255 f - 256 b coll. Herodot V, 122: 414 di (scil. Yaine) l'igridae (in Troade) rois inoltipolitae rur aggaius Trongur, welche stelle bisher von den auslegern noch nicht richtig verstanden wurde. - Figyic wird jene stadt auch von Steph. Byz. s. h. v.

Inswischen war Telamon, der vater des Teukres, gesterben. In folge dieser nachricht reiste letzterer mit mehreren begleitern nach dem attischen Salamis; seiner landung daselbet iedoch widersetzte sich des verstorbenen sohn Eurysakes 50), und swar mit solchem erfolge, dass jener gezwangen wurde wieder abzusegeln (Justin. 44, 8, 8). Auf dieser meerfahrt lässt die sage den T. nach Iberien verschlagen werden und sich daselbet in der gegend des spätern Neu Karthago niederlassen, von wo aus er später nach Gallacia übersiedelte, dessen einwohner sich der abkunft von ihm rühmten 51). Die einwohner von Gadeirs bewahrten noch in späteren zeiten den goldenen gürtel des T. auf (Philostrat. Vit. Ap. T. V, 5 p. 87, 9 ed. Kayser). - Ueber das lebensende des T. habe ich bei den alten nichts gefunden: am wahrscheinlichsten dänkt mir, dass er sich von Iberien wieder nach Kypros hegab und hier starb. Nach Aristoteles Peples Kp. 8 ed. Schneidew. befand sich das grab desselhen im kyprischen Salamis. -

Wir wenden uns nun zu den sagen über die irrfahrten des Menestheus und seiner Athenienser  $^{52}$ ) (II.  $\beta'$ , 546 sqq.) nach Trojas zerstörung, welche die allein bei Plutarch Theseus c. 35 sich vorfindende nachricht: Menestheus sei vor Troja gefallen, als eine irrthümliche erscheinen lassen  $^{53}$ ). Zunächst soll Menestheus, während seines obenerwähnten umherirrens, die im

genanat, Gergithos von Plin. H. N. V, 30, Gergithium von Lactant de

fals. Rel. I c. 6 p.46 sq. ed. Walch.

50) Ein bruder dieses Eurys. war Philaias, nach Steph. Byz. s. v. Φιλαίδαι, δήμος τῆς Αἰγηΐδος φυλῆς, ἀπό Φιλαίου τοῦ Αἴαντος υἰον καὶ Λυσίδης (ob nicht Λυσιδικῆς? nach Plut. Thes. 7 bis. Diodor. IV, 9. Schol. Pind. Ol. VII, 49 u. s.) τῆς Κορωνοῦ τοῦ Δαπίδου coll. Plut. Solon c. 10. Herodot. VI, 35. — Φιλαίας, als sohn des Aiss Telamonios, kömmt vor in Marcellini Vit. Thucyd. S. 2. Bei Paus. I, 35, 2 ed. Didot (vgl. VIII. 14, 8): Φίλαιος ὁ Εὐρυσάπους τοῦ Αἴαντος" müchte ich schreiben , Φιλαίας ὁ τοῦ Α΄. u. Εὐρυσ. als ein vom rande in den text gelangtes glossem eines abschreibers, der bemerkte, dase Eurys. auch ein sohn des A. sei, beseitigen.

51) Justin. I. m. I. Strab. III p. 157. Silius Ital. Punic. III, 368

mit Rupertis note.

52) Der merkwürdigkeit wegen führe ich an, dass der grammetiker Daphidas aus Telmissus in seiner schrift über Homer und dessen poesie läugnete, dass die Athenienser am trojanischen kriege theil genommen (Suid. s. v. dapid.). Der nämliche Daph, wurde, wegen eines gegen die pergamenischen könige gerickteten schmähgedichts, aus dem uns Strabo XIV p. 647 ein bruchstück erhalten hat — auf dem, bei Magnesia am Mäandros gelegenen berge Thorax gekreuzigt (Strab. l. m. l. Hesych. Illustrius p. 14 Orelli. Cioero de fat. e. 3. Valer. Max. l, 8. Extern. 8).

53) Ich bin daher geneigt bei Plut. I. m. I. statt "inet (seil. Trojee) & Merenties anotheriore, inarelborres (seil. These filii)", wie Huttens text giebt, zu schreiben: "inerther di Mer. anoth, inarelb." Eine andere verderbniss der nämlichen stelle im unmittelbar vorhergebenden

werden wir weiter unten berühren.

saäteren kleinasintischen Acolin gelogene stadt Blas gegründet haben 54), die später ein wichtiger hafen der attalinischen könige von Pergamos wurde. Auch nach der kykladischen insel Melos soll er gekommen und der nachfolger des dortigen königs Polyanax geworden sein 55). - Ferner wird die stadt Skylletion beim italischen Croton als eine gründung der begleiter des Menestheus bezeichnet 56) und er selbst als erbauer der calabrisches stadt Aulon genannt 57). Vor seiner ankunft in Italien scheint er, nach der oben citirten stelle des Servius, auch in Libyen gewesen zu sein. Für seine anwesenbeit im fernen Iberien endlich spricht folgendes: erstens die notiz des Schol. Thucvd. 1. 12: nach den trojanischen begebenheiten habe Menestheus und seine atbonischen begleiter eine ansiedelung in Iberien augelegt; worunter wohl ὁ Μενεσθέως λιμήν, der in diesem lande lag 58), zu verstehen ist: das in Iberien gelegene Orakel des Menesthous (Strab. l. m. l.): drittens endlich die sich bei Philostrat. Vit. Ap. T. V, 4 p. 86 ed. Kayser findende nachricht, dass die einwohner der iberischen stadt Gadeira dem Men., als einem heros, opferten. --- Nach Aristoteles Peplos Ep. 5 befand sich das grab des Men. in Athen.

Um bei den Athenern zu bleiben, mögen sich hier

## Akamas und Demophon

anschliessen. Diese beiden Theseussöhne werden zuerst vom kyklischen dichter Arktinos aus Milet, an der unten beizubringenden stelle, darauf von Sophokles und Euripides unter den helden von Troja angeführt <sup>59</sup>): auch vom maler Polygnotos, den alten vasenmalern und auf griechischen kunstdenkmälern verschiedener art werden sie, wie bereits Welcker <sup>60</sup>) bemerkt, den Athenern zu gefallen verherrlicht. — Plutarch in seinem Theseus (cc.

- 54) Strab. XIII p. 622. Steph. B. s. v. Elaia.
- 55) Tzetz. in Lyc. 911 p. 871) Dict. Cret. VI, 2. 56) Strab. VI p. 261. Virg. Aen. 111, 553 cum Heynii adnot. Plin. H. N. 111, 10.
- 57) Serv. in Virg. Aen. III, 553 "Caulonisque arces": Aulon, mons et oppidum Calabriae, secundum Hyginum a Locris, secundum alios ab Menestheo et Atheniensibus, qui cum Menestheo duce venerant, et a Libys redierant, conditum. In dieser stelle statt Aulon, nach Virg. l. m. l. und Plin. H. N. III, 10, der bei der beschreibung Calabrian "vestigischen Oppidi Caulonis" erwähnt, Caulon zu schreiben, werde ich abgehalten durch Steph. Byz. s. v. Κανλωνία, πόλις Ίταλίας, η Αὐλωνία Έπαταις χαλιξ ἀπὸ γάς τοῦ Αὐλῶνος ἴιστιμον μετωνομάσθη Κανλωνία. Cf. eund. s. v. Αὐλών.
  - 58) Strab. III p. 140. Ptolemaus II, 4. 5. Marcianus Heracleota p. 40.
- 59) Soph. Philoctet. 562 cum Schol. et Buttmanni adnot. Eurip. Hecuba v. 125 sqq. cum Schol. Den Akamas nennt Virgil. Aen. II, 262 mit unter den im hölzernen pferde befindlichen helden. Vgl. Servius u. Heintigs ad h. v.
  - 60) Welcker, die gr. Tr. u. s. w. III s. 990.

32-35) machte zuerst den versuch, die verschiedenen sagen über dieselben in das gebiet der pragmatischen geschichte einzureihen.

Sie waren von ihrem vater Theseus, kurz vor dessen reise nach Skyros, heimlich aus Atben zum Elephenor nach Euböa gesandt worden, und machten in dessen gesellschaft den zug nach Troja mit <sup>61</sup>). Ihr hauptzweck bierbei war, ihre, von den Dioskuren einst geraubte und zu jener zeit mit der Helena in Ilion weilende grossmutter Aithro zu befreien <sup>62</sup>). Als nun, bei der Griechen ankunft in Troas, Akamas mit dem Diomedes an den Priamos abgesandt wurde, um die Helena zurückzufordern, knüpfte der erstere mit der Trojanerin Laodike, der gattin des Antenoriden Helikaon, ein liebesverhältniss an <sup>65</sup>): diese schenkte ihm einen sohn, Munitas genannt, welcher der Aithra zur erziehung übergeben wurde <sup>64</sup>). Beide — grossmutter und sohn — führte er und sein bruder Demophon nach Trojas zerstörung mit sich fort (nach Euphorion auch die Laodike): auf alle übrige beute hatten sie verzicht geleistet <sup>65</sup>).

Diese heimkehr der beiden Theseiden nun ist von den alten mit vielen sagen ausgeschmückt, die wir im folgenden darstellen wollen. Zunächst trieb ein sturm den Akamas den gestaden Kleinasiens wieder zu: er begab sich nach Phrygien, leistete bier einem Dynasten, der gerade von einem anderen belagert wurde beistand, und wurde von diesem mit einer strecke landes beschenkt, auf welcher er eine stadt anlegte, die zuerst Synnaia, später Synnada genannt wurde 66). — Die in dem nämlichen lande befindliche stadt Akamantion aber, soll Akamas nicht damals, sondern schon früher, als er seinen vater Theseus auf einer expedition gegen die Solymer begleitete gegründet ha-

62) Plut. I. m. I. 34. Aelian. V. H. IV, 5, 8.

63) Auch als verführer einer zweiten trojanerin, der Idaia, wird Akamas genannt. Die sage lässt ihn also, da, wie wir später sehen werden, auch die Phyllis sich in ihn verliebte, mit einer, dem weiblichen geschlechte sehr gefährlichen liebenswürdigkeit ausgestattet sein. Man kann ihn gewissermassen den griechischen Paris nennen.

64) Plut. Thes. 34, wo ich mit Dacier und Meziriac statt Μουνίχου "Μουνίτου" schreibe. Parthenius Narr. Am. 16 p. 169 sq. ed. Westerm. Tzetz. in Lyc.314. 503, die vielleicht hierbei die Ελένης ἀπαίτησις des

Sophokles benutzt haben.

65) Arctini Ἰλ. πεφσ. in Excerptt. e Procli Chrestomathia. Demosthenes Ἐπιτάφ. § 29. Quint. Smyrn. 12, 496. Tzetz. in Lyc. 495. Hygin. Fab. 108 et ibi Munckerus. Vgl. auch die Tabula Iliaca nebst Welckers bemerkungen, alle denkmäler II, p. 185 sqq. Euphorion p. 126 od. Meineke.

66) Steph. Byz. s. v. Σύνναδα, πόλις Φριγίας — - λέγουσι δὲ 'Λκάμαντα μετὰ τὰ Τρωικά ἀποπλανηθέντα έλθειν εὶς Φιργίαν κ. τ. λ.

<sup>61)</sup> Plut. Thes. 35: οἱ δὲ πατδις (schreibe, da im vorhergehenden von Menestheus die rede ist, mit den Codd. Bodlej. 1 et 2 οἱ δὲ τοῦ Θησίως πατδις) ἰδιωτεύοντες Ἐλεφήνορι συνεστράτευαων εἰς Ἰλιον. Sollte dieses vielleicht aus der oben anm. 6 erwähnten tragödie Elephenor des Lykophron geschöpt sein?

ben 67). - Von Kleinasien wieder ubnegelnd, gelangten Ak. und Dem. wach dem benachbarten Kupros, auf welcher insel die sage den letzteren die stadt Aipeis, das spätere Solvi, erbauen lässt 68). You der anwesenheit des Akamas auf dieser insel zeugt der auf derselben gelegene berg gleiches namens 69), ferner deren früherer same Akamantis 70), so wie die auf ihr gelegene stadt Chytroi, ron der Xenagoras in einem fragm. seiner schrift über die inseln 71) berichtet: sie sei vom enkel des Akamas, Chatros, einem sohne des Akednos, angelegt worden.

Auch Thrakien berührten die beiden Theseuszöhne auf ihren infahrten nach Trojas verstörung 72). Hier entbrunnte Akamas oder Demophon - denn zwischen beiden schwanken die angaben der alten - von liebe zur Phyllis, der tochter des Bisaltenkönigs Sithon, die von dieser heise erwiedert wurde 75). Aber hure liess den Demophon die sehnsucht nach dem vaterlande in Thrakien nicht rasten: nachdem er daselbet noch seinen sohn Munitos durch einen sehlangenbiss verloren hatte 74), brach er sugeachtet der inständigsten bitten seiner geliebten, auf, mit dem versprochen an einem bestimmten tage wiederzukehren: er hielt jedech nicht wort, und Phyllis, die am vernbredeten tage neunmal zum meeresufer geeilt war - wovon diese uferstelle den namen Baneas bekam — nahm sich aus verzweiflung selbst das leben 75). Der römische historiker Cordus Cremutius beriehtet: Phyllis habe sich an einem baume erhenkt, der nachher nie wieder grünte; nach einer anderen, rom Palladius überlieferten sage hingegen, erhenkte sich Phyllis und wurde darauf in einen nandelbaum verwandelt, welcher erst alsdann wieder blätter trieb, als Demophon endlich kam und ihn umarmte 26). Nachdem die Phyllis beerdigt war, litset ferner eine sage (bei Tzetzes s. o. a. o.) die ibr grabmal umgebenden bähme an einem gewissen tage jedes jak-

31 Westerm. a. y. Aintea,

<sup>67)</sup> Steph. Byz. s. v. Ακαμάττιον, πόλις της μεγάλης Φο., Ακάμωντος ατίσμα τοῦ Θησέως, ο συμμαχήσαντι πρός τοὺς Σολύμους τθυ τόπου δίθωκε. 68) Plut. Solon. 26. Strabi XIV p. 683 coll. Steph. Bez. p. 24,

<sup>71)</sup> Bei Steph. Byz. s. v. Xiragoi init,

<sup>72)</sup> Vgl. hierüber Bohnecke, forschungen auf dem gebiete der att. redner s. 104 ff.

<sup>73)</sup> Hyginus Fab. 108. Lucian de Salt. 40. Ovid. Héroid, 2. Serv. is Virg. Ecl. V, 10.

74) Euphorion sp. Tzetz. in Lyc. 495. Parthenius Narr. Amat. 16.

<sup>75)</sup> Tzetzes et Parthenius II. m. II. Coluthus de Raptu Helen. 123. 208 sqq. Auf des instichelassen der Phyllis bezieht sich auch Persius Sat. 1, 34 (siehe König z. d. v.), der zugleich andeutet, dass das traurige loos der Phyllis, wie das shufiche der Hypsipyle, das sujet mehrerer tragodien bildete.

<sup>76)</sup> Cord. Crem. bei Plin. H. N. XVI, 45. - Palladius de Insit. 61.

res ihre traner dadurch kund geben, dass ihre blätter (gvila) vertrockneten und abfielen. - Nach einer, von der oben mitgetheilten abweichenden sagenhaften überlieferung endlich ??), begab sich Akamas von Thrakien aus wieder nach Kypros und esdete daselbst folgendermassen: beim scheiden hatte ihm die Phyllis ein der Rhea geweihtes kistchen (κιβώτιος) übergeben, mit der bestimmung, es alsdann erst zu öffnen, wenn er die rückkehr zu ihr aufgegeben: als er nun in Kypros den zur rückkehr verabredeten tag hatte vorübergehen lassen, öffnete er das kistchen, und, durch einen darin erblickten wunderbaren gegenstand (mágua) seiner besinnung plötzlich beraubt, hestieg er eilends ein pferd, sprengte fort und stürzte, judem sich jenes überschlug, in sein eigenes schwert.

Die oben mitgetheilte sage vom tode des Akamas steht jedoch ganz isolirt da; die meisten alten autoren, unter desea Plutarch im leben des Theseus cap. 35, stimmen darin überein, dass jener, wie sein bruder Demophon, nach Athen zurückkehrte und dass beide, nach des königs Menestheus tode, das berrscheramt übernahmen 78). Zu Athen wurde die phyle Akamantis den Akamas zu ehren benannt und er selbst als beros verehrt: unter den argivischen weihgeschenken im apollotempel zu Delphi befand sich seine, vom Phidias angefertigte statue (Siehe den Pausanias). - Die anwesenheit des Demophon in Athen nach Trojas untergang setzen auch die, von mir in meiner letzten abhandlung mitgetheilten sagen über das, von diesem dem Diomedes oder Agamemnon geraubte trojanische Palladium voraus, se wie eine andere, vom Phanodemos in seiner Atthis 79) angeführte, nuch welcher Demophon den Orestes in Athen aufnahm. Mit jenen sagen steht übrigens, wie ich schliesslich bemerke, eine aldere in widerspruch, der zufelge Odysseus und Diomedes 80), oder der letztere allein 81), das von ihnen geraubte trojanische Palladium 82) dem Demophon zur aufbewahrung übergaben, der es nach Athen brachte. -

In betreff der im folgenden mitzutheilenden sagen fliessen die quellen der alten im ganzen nur spärlich. Von den beiden söhnen des Herakliden Thessalos 85),

77) Bei Tzetz. in Lyc. 495.

78) Allein Justin. 11, 6, 15 lässt, mit übergehung des Menestheus, den Demophon sogleich seinem vater Theseus nachfolgen.

79) Bei Athen. X p. 437 cd.

80) Pollux VIII, 119. Clem. Alex. Protr. IV, 47 Sylb. 81) Polysen Strat. I p. 13 Casaub.

82) Vgl. O. Jahn, der raub des Palladiums im Philol, I a. 46-60 Levesow, über den raub des Pall. auf geschnittenen steinen des altertha 1801. O. Müller, handbuch der archäol. s. 575 erste ed.

83) Von diesem Thessalos leiten Apollodor negl News zuraloyet beim Schol. Apoll. Rhod. III, 1090 und Strabo IX p. 444 den namet Thessaliens ber.

## Pheidippos und Antiphos.

den anführern der einwohner von Kos, Krapathos, Kasos und Kahydnei 84), gelangte auf der rückfahrt von Troja der erstere nach Thessalien, wo ihm die gründung der stadt Ephyra zugeschrieben wird 85), der letztere nach der insel Kypros, welche er zu seinem wohnsitze wählte (Tzetzes a. e. a. o.). - Nach dem oben citirten epigramm des aristotelischen Peplos befanden sich beider grahmäler im thessalischen Ephyra. -

# Agapenor, der sohn Agkaios,

mit seinen Arkadiern (Homer II.  $\beta'$  603 sqq.) kam nach Kypros and zeichnete sich hier als geschickter erzarbeiter aus (Tzetz. in Lyc. 484). Anf dieser insel soll er auch die stadt Paphos, die, zum unterschiede von einer zweiten gleichnamigen kyprischen stadt, Palaipaphos genannt worde, erbant und in derselben einen tempel der Aphrodite, die bis dahin von den Kypriern auschliess lich in Golgoi verehrt wurde 86), angelegt haben 87). Es war ferner dem Agapenor durch ein orakel befohlen worden, an der stelle von Kypros eine stadt zu gründen, wo er zuerst hei seiper ankunft die sonne aufgehen sehen würde; als das letstere ann stattfand, rief einer seiner begleiter: eben erblickte ich, o könig die sonne! (είδον βασιλεύ τὸν άλιον), wovon die an dieser stelle gegründete stadt den namen Eidalior = 'Idalior erhielt 88). - Von den kyprischen nachkommen des Agapenor ist uns die Laodike bekannt: diese sandte nämlich aus Kypros einen peplos für die Athene Alea nach dem arkadischen Tegea, sowie sie auch in dieser stadt einen tempel der paphischen Aphrodits erbauen liess, während sie selbst in Paphos blieb 89). Der

84) Homer II. #, 676 sqq. Aristoteles Peplos Ep. 39 ed. Schneidewin, mit der emend. von Ahrens im Phil. III p. 236. Schol. Pindar. Nem. J., 40. 85) Vellejus Paterc. I, 1, 1. Tzetz. in Lyc. 911.

86) Steph. Byz. s. v. Polyos. Theocrit. Id. XV, 100 et Schol. Ca-

tell. 33, 14.

87) Paus. VIII, 5, 2 et sqq. Epigr. in Bruncks Anal. I, p. 180. Strabo XIV p. 683. - Als erbauer eines tempels der Aphrodite im zweiten Paphos hingegen, wird der könig Aërias (Tacit. Ann. III, 62 fin. Histor. II, 3, init.) oder Kingras (Tacit. Hist. l. m. l. Arnobius V, 19) genanut.

88) Steph. Byz. p. 144, 1 ed. Westerm. s. v. Idulior, wo ich für i στο Χαλπήνως schreibe ,,ο ουν χαλκ[εὐς Αγαπ]ήνως. Denn erstens ist mir ein berrscher Chalkenor oder, wie Meineke liest, Chalketor, der sich auf Kypros niederliess, sonst ganz unbekannt. Zweitens scheint mir sm offenbar lückenhaften anfange des artikels: Ἰσάλιον, πολις Κύπρον. χρησμός γάς εδόθη κ. τ. λ. ausgefallen zu sein, dass der geschickte χαλzuic 'Αγαπήνως (siehe oben die stelle des Tzetzen) nach Trojas salle sach Kypros kam, welches letstere ja auch die oben beigebrachten zeugnisse der alten bestätigen. Drittens endlich passt auf unseren Agapenor, don herrscher der Arkadier, das sanzher ganz herrlich.

89) Pausan. l. s. l. Strab. VIII p. 388.

eben erwähnten Athene Alea zu ehren wurde von den Arkadiern ein fest Aleais gefeiert (Schol. Pindar. Ol. 7, 153). - Die in Griechenland verbliebenen Arkadier, bemerke ich schliesslich, erwählten an die stelle des nicht zurückgekehrten und. nach Aristoteles, in Paphos begrabenen Agapenor, den sohn des Kerkyon, Hippothoos zum herrscher, der seine residenz von Tegen nach Trapezus verlegte 90). —

Von den vier anführern der Elier waren zwei, Amphimaches und Diores, vor Troja gefallen (Hom. Il. v' 185 sqq. Aristot.

Pepl. Ep. 31): was die beiden übriggebliebenen

## Polyxenos und Thalpios

(Hom. II.  $\beta'$ , 615 sqq.) anbelangt, so wissen wir nur soviel, dass der erstere wohlbehalten nach Elis zurückkehrte und dem, ibm von seiner gattin geschenkten sohne den namen Amphimachos, zu ehren seines gleichnamigen verstorbenen freundes, beilegte 91). Sein, wie des Thalpios grabmal, hefanden sich in Elis (Aristoteles Pepl. Ep. 36). -

## Thoas, der sohn des Andramon,

mit seinem actolischen gefolge 92), erreichte glücklich die heimath und brachte eine, ihm bei der theilung der trojanischen beute zu theilgewordene erzstatue der Athene mit, welche sich noch in späteren zeiten im tempel dieser göttin zu Amphissa in Lokris, wo auch sein vater Andrämon hegraben war, befand 95). Das sepulcrum des Thoas wird erwähnt von Silius Italicus Punic. IX, 98 sq. (mit Rupertis note). — Aus der zahl seiner nachkommen kennen wir seinen sohn Haimon und enkel Oxylos (Schol. Pindar. Ol. III, 19). -

# Leitos, Protheenor und Klonios

waren allein von den fünf befehlshabern der Böotier (II.  $\beta$ , 494 sqq.) 94) dem tode im trojanischen kriege entgangen: von diesen brachte Leitos die gebeine seiner früheren amtsgenosses Arkesilaos und Penoleos ins vaterland zurück, woselbst die des ersteren nicht weit vom haine des Trophonios, am flusse Herkyna beigesetzt wurden (Paus. IX, 39, 3); ob hier auch die gebeine des Peneleos ihre letzte ruhestätte fanden, wissen wir nicht, da

91) Paus. V, 3, 4. 92) 11. \$\beta\$ 638 sqq. \$\delta\$, 527. Virgil. Aen. 11, 262. 93) Pausan. X, 38, 5. V, 3, 6.

<sup>90)</sup> Aristoteles Pepl. Ep. 30. Paus. I. s. I.

<sup>94)</sup> In bezug auf die wohnsitze der Böotier, die am troj. kr. theilgenommen, ist wichtig Thucyd. I, 11: Bosotol te pag of row, Apresign uraaturies ind Geoador, the our professional page of the page o Bountlav, nootegov de Kadunida ynv nadounevnv gunar (no de autor and αποδασμός (und zwar, nach Homer zu schliessen, ein sehr bedeutender) πρότερον ἐν τῆ γῆ ταύτη ἀρ' ὧν καὶ ἐς Ἰλιον ἐσεράτενσακ).

Aristoteles im 21ten epigramme seines Peplos nur allgemein von einem grabmale dieses belden in Bootien spricht. Das grab des Leitos selbat zeigte man bei Platää (Paus. IX, 4, 2). - Ueber die schicksale der beiden anderen, obengenannten böotischen anführer Prothoenor und Klonios habe ich bei den alten nichts gefunden; sie erreichten entweder wohlbehalten ihre beimath, oder befanden sich vielleicht auf des schiffen der Böotier, deren bemanming auf der heimfahrt von Troja sich nackend (үчнгой) aus einem schiffbruche auf die, davon Tunengias genannten inseln retteten 95).

Eumelos, der sohn des Admetos

und gatte der lohthime, der schwester der Penelope (Hom. Od. 8', 797 sq.), mit seinen Thessaliern (II.  $\beta'$ , 711 sqq.), scheint glücklich nach Pherai zurückgekehrt zu sein; wenigstens erwähnt die llias seiner nicht unter den vor Troja gefallenen belden. Sonst ist mir bei den alten über ihn nichts aufgestossen.

Nun mögen hier schliesslich noch die sagen über die schicksale der Phokier, euböischen Abanten und Minyer, die, wie wir binsichtlich jener zu anfang dieser abhandlung nachwiesen, und, in betreff der letzteren im verfolg zeigen werden, bei der heimkehr von Troja ihrer gefallenen anführer entbehren mussten, einen platz finden.

#### Die Phokier

mit dem Epeios 96), der wohl zu unterscheiden ist von dem Epeus, dem genossen des Nestor, wurden nach Bruttium in Italien verschlagen: bier sollen sie, in der nähe des späteren Thurii die stadt Lageria angelegt haben, welche in der folge durch den in ihrer umgegend wachsenden, von den ärzten vielfach angewandten süssen wein, eine gewisse berühmtheit erlangte 97). —

lalmenos und Askalaphos.

de sohne des Ares und der Astyoche, welche an der spitze der einwohner des minyschen Orchomenos und Aspledons gen Ilion gezogen waren (ll. #, 511 sqq.), waren vor Troja gefallen 98). lhre begleiter siedelten sich an der nordküste Kleinasiens an, woselbst die pontischen Achder als ihre nachkommen betrachtet werden 99).

95) Timāus hist. ap. Tzetz. in Lyc. 633, der mit Lykophron über-

einstimmt. Eustath. in Dion. Perieg. 457.
96) Diesen Epeios verstehe ich in dem von Athen. X p. 456 f und Eustath. in Hom. p. 1323, 56 aus dem Stesichoros angeführten Towinos μόθος, έν φ ο Έπειος ύθμοφόρει τους 'Ατρείδαις.

97) Strabo VI p. 263 fin. - Steph. Byz. s. v. Auragea, Plin. H. N.

XIV, 7(5), 6.

98) Aristoteles Pepl. Rp. 19 ed. Schn. Homer IL v', 518 erwähnt nur den tod des Askalaphos. Der dichter Dienysios Periegetes v. 682 sqq. lässt den lalmenos den trojanischen krieg überleben.

99) Strabo IX p. 416. Dieuys. Perieg. v. 682 aqq. et ibi Eustath. coll. Plin. H. N. VI, 5. Amm. Mercell. XXII, 8, 25.

#### Die enböischen Abanten

gründeten während ihrer irrfahrten auf der heimkehr von Troja die epirotischen städte Apollonia 100) und Orikos 101), welche letztere stadt nach Plin. H. N. III, 22 fin. hingegen Kolcher angelegt haben sollen, ferner die städte Buböa in Makedonien 102) und Abantia in Illyrien 105). Nach Pausanias 104) ferner liessen sich diese Abanten in der illyrischen landschaft Abantis nieder und gründeten daselhat, gemeinschaftlich mit ebenfalls von Troja heimkehrenden Lokrern, die aus der stadt Thronion am flusse Boagrios gebürtig waren 105), einen dieser stadt gleichnamigen ort, aus welchem sie jedoch später von den Apolloniaten wieder vertrieben wurden. - Einer ganz abweichenden, von Lykephron 106) überlieferten version dieser sage zufolge, war Blephenor nicht, wie Homer angiebt, im trojanischen kriege gefallen, sondern begleitete die Abanten auf der heimfahrt und gelangte mit ihnen nach der inzel Othronos bei Sicilien: von hier durch einen drachen verscheucht, befuhr er das meer von neuem, bis er sich endlich in Illyrien, in dem, nach seinen begleitern benannten Abantia eine zufluchtsstätte bereitete. — Wir sehen also, ungeachtet einzelner verschiedenheiten, die alten autoren darin übereinstimmen, dass die euböischen Abanten sich in Illyrien eine neue heimath begründeten. Nachkommen derjenigen Abanten übrigens, welche sich am zuge gegen Troja nicht betheiligt hatten, existirten auf Euböa noch im zeitalter des Perikles, von dem sie, nach dem zeugnisse des historikers Philochoros 107), unterworfen wurden. --

Werfen wir nun hier am schlusse unserer abhandlung einen prüfenden blick auf die, in dieser und der vorbergebenden behandelten sagen, so offenbart sich in ihnen darin ein gemeinsamer, characteristischer zug, dass die gründung von städten und staaten, wenn auch auf die mannigfachste weise variirt, ein hauptmoment derselben bildet. Wir saben die küsten Kleinasiens bis Syrien und Phönizien, viele der zwischen der genannten halbinsel und Griechenland gelegenen inseln, die nordgestade Afrikas, des nördlichen Griechenlands ost und westküsten, die küstenlandschaften Italiens, sowie die diesem laude benachbarten inseln, endlich sogar das ferne Iberien 108) mit den davorliegen-

100) Tzetz. in Lyc. 911 p. 871.

101) Seymnus Chius Perieg. v. 441 ed. Fabricius.
102) Strabo X p. 449, mit Kramers bemerkung. Etym. M. s. v.
"Αβαντις Steph. Byz. p. 125, 30 s. v. Εὐβοσα.
103) Steph. Byz. s. v. 'Αβαντία. Tzetz. in Lyc. 1443. Etym. M. p.

76, 55 s. v. "Aβαντις, wo für Eλαφήνορα "Eλεφήνορα" zu schreiben ist.

104) Paus. V, 22, 4. 105) Vgl. über diese Lokrer Hom. II. 6, 533. Steph. Byz. s. v. Opósios.

106) Lycophr. v. 1034 sqq. cum Tsets. commenter. 107) Beim Schol. Aristoph. Nub. 213. 108) Auch den Odysseus lassen nachhomerische sagen nach lbe-

den inselgruppen, und Gallien 109) von Griechen, die aus dem tojanischen kriege heimkehrten und durch stürme weithin verprengt wurden, mit ansiedlungen bedecken. Wie wenig geses es hierbei die harmlese sage mit der chronologie nimmt, chellt unter auderem daraus, dass sie, wie wir oben sahen, den Philoktetes als erbauer von Thurii neunt, ferner die Thurier dem verstorbenen Diomedes statuen errichten lässt 110), wihrend es doch nach der beglaubigten geschichte feststeht, dass die letztere stadt im jahre 444 v. Chr. von den Athesem gegründet wurde 110). — Ja dieser hang der späteren griochischen autoren - vor allen wohl der verfasser promischer nosten 111) und städtegründungsgeschichten (xsiosig) de gestade des mittelländischen meeres nach Trojas zerstörung sem schauplatz der einführung griechischer civilisation zu mades, liess sie sogar die homerische Odyssee in diesem sinne weiter and umbilden 115), indem sie theils, anknupfend an den aufesthalt des Odysseus bei den Nymphen Kirke und Kalypso, diesen cite groese zahl von kindern andichteten, die sie zu gründern vos städten und stammvätern von volksstämmen machten 114),

nen gelangen: siehe Bust. in Dion. Periog. 281: φασί δὶ ἐν Ἰβηςίμ καὶ κίναι Ὁ διέσσειαν, καὶ ἄλλα πολλά ἔχνη τῆς Ὀδιασίως πλάνης coll. Stab. III p. 149. Ferner befand sich in Lusitanien, nach Solinus Polyh c. 23: oppidum Olisipo Ulyai conditum. Vergl. Plin. H. N. IV,

21, der diese stadt Olysipo nennt.

108) Siehe Ammian. Marcell. XV, 9, 5, wo im vorbergebenden von Golfen gehandelt wird: Aiunt quidam, paucos post excidium Troize, fuglastes Graces ubique dispersos, loca bace occupasse, tunc vacua. Ueber den aufenthalt des Odysseus in Gallien vergl. Tacitus German. 3 et
ii Lipsius et Orelli. Claudian in Rufinum 1, 123 sqq. p. 57 ed. Köüg, mit dessen bemerkungen. Procopius Hist. IV, 20. Tzetz. in Lyc.
1200.

110) Polemon beim Schol. Pindar. Nem. 10, 12.

111) Siehe: Vömel, Quo anno Thurii conditi sint. Programm, Frankfart a. M. 1833.

112) Vergl. meine bemerk. im Philol. IV p. 107. coll. p. 110.

113) Eine ähnliche umbildung der homerischen sage vom Odysseus indet sich auch in einem fr. der Atthis des Hellanikos — fr. 78 ed. Didot — in welchem Telemachos und Nausikas als stammeltern eines geschlechts betrachtet werden, welchem der attische redner Andokides angehörte. Za diesem fr. der A. d. Hell. rechne ich auch das, von Eust. in Od. p. 1796, 42, ohne angabe des werks, erhaltene bruchstück des Hell. iber den sohn des Telemachos und der Nausikas, Perseptolis, welches C. Müller fr. 141 und Sturz den Troicis einreihen. — Nach dem Schol. Pyth. ε', 4 endlich waren auch Έμμενίδης καὶ ἔενόδοκος Τηλεμά—χω νίοι.

114) Den von mir hierüber im Philol. 1. m. 1. beigebrachten stellen fige ich jetzt binzu: über den Latinus und die nach diesem benannten Latiner Heriod. beim Schol. Ap. Rhod. III, 200 fin. Scymnus Chius v. 226 sq. Eustath Procem. in Odyss. p. 1379, 20. Liv. 1, 49; über den Anson und die Ausoner: Schol. Apoll. Rhod. IV, 553. Scymnus Ch. 1. m. 1. Tzetz. in Lyc. 44 Id. Chil. V, 565. Eustath. Procem 1. m. 1.; über den Ombron und die Umbrer: Scymnus Chius v. 225 sqq. mit Fabri-

theils den Laertinden selbst. 115) und dessen begleiter. 110 etädte

anlegen liessen. ---

Wohlbehalten in ihre heimath zurückkahren lassen die sagen pur wenige helden, wie den Nester, Menalaos, Naoptolewos, Polymenos, Leitos, Thoss; die meisten derselben laasen sie entweder ihr vaterland gar nicht wiederschen, oder aus demselben durch verschiedene umstände wieder vertrieben werden, wie den Teukros, Diomedes, Idomeneus, bei welchen letzteren beiden die treulosigkeit ihrer gattinnen das motiv abgiebt; endlich gar in demselben ihren untergang finden, wie den Agemennon.

Fast alle helden endlich erlangten nach ihrem tode die religiose verebrung als beroen: so Diomedes, Agamemaon, Podeli-

rios, Philoktetes u. a.

Rerlin.

R. Stichle.

cius erganzung; über den Marsos und die Marser, Plin. H. N. VII. 2; über den Romas und die stadt Rom: Plut. Romulus c. 2; über den Telegonos endlich, als gründer von Princise: Plut. Parall. min. c. 4f T. VIII p. 437 sq. ed. Hutten, und von Tucoulum: Horat. Carm. III, 29, 8 und daselbat Jani. Sil. Ital. Punic. V, 692 mit Rupertis note und XII, 535. Intprr. ad Propert. II, 32, 4. Cluver. It. ant. III, 4 p. 942.

115) Ausser den beiden, oben anm. 7 angeführten städten, betrachtet die auge auch Bouneims in Epeiros als ein artique Odvesius. Siehe Steph. Byz. s. v. Bouneau.

116) So z. b. wird der name der italischen stadt Baja hergeleitet vom Baios, dem steuermanne des Od. (Strabo V p. 245. Sil. It. Punic. VIII, 539. XII, 114. Lycophron Cass. v. 694 et Tætæs ad h. v. Serv. in Virg. Aen. III, 441.), so wie die von Misenum vom Misenus, einem genessen des nämlichen helden (Strabo l. m. l. mit Kramers anmerkung). Nach Kallimachos und Euphorion (p. 179 ed. Meineke) endlich wurde die thrakische stadt Ainos von einem gleichnamigen gefährten des Od. gegründet.

## Zn Cicero.

Cic. pro Mil. 10,28. cum hic insidiator, qui iter illud ad caedem faciendam apparasset, cum uxore veheretur in reda, pacaulatus, magno et impedito et muliebri ac delicato ancillarum pue-

rorumque comitatu.

Nach paenulatus steht in den meisten handschriften vulgus, in einigen vulgi oder andern corruptelen aus valgus. Peyron vermuthete illigatus, womit er die folgenden ablative magno etc. verband. Ohne zweifel ist es einfacher für paenulatus vulgus zu schreiben paenula illigatus, wenigstens dürfte sich so die corruptel leichter erklären, und der ausgruck wird dem von Cicero selbst cap. 20 gebrauchten paenula irretitus vollkommen entsprechend.

Prag.

L. Lange.



#### Variae lectiones.

- 1) Strabo XVI p. 766: δηλώσαι δὲ ταῦτά φησι (scil. Νέαρ-705 → fr. 29 in Fr. Alex. M. ed. Müller p. 69 -) αὐτοῖς (scil. Νεάρχφ και Όρθαγόρα) oder, wie Bernhardy und Geyer schreiben, Πυθαγόρα) Μιθρωπάστην τον Αρηίνου(!) του Φρυγίας σατράπου, φυγόντα μέν Δαρείον. Ich werde im folgenden zeigen, dass Agnisov "Agnizov" zu achreiben ist. Erstens findet sich unter des Darius Regierung und zur zeit der expedition Alex. d. gr. kein satrap Phrygiens, namens Areinas, erwähnt, wie ich überhaupt diesen persischen namen sonst niegends gefunden habe. Zweitens war nun hereits unter Philipp (Paus. 1, 29, 10) und zur zeit der schlacht am Granikos Arsites satrap von Phrygien am Hellespont, der am unglücklichen ausgange jener schlacht schuld war (Arrian Exp. Al. M. I, 12, 8 u. 10. Freinshemii Suppl, in Curt, l. II p. giv ed. Bip.) u. sich deshalb, den zorn des Darius fürchtend, nach Grossphrygies flüchtete, wo er gich nelbat den tod gab (Arr. l. l. 1, 16, 3. Preinsh. p. cix) 1). Der zorn des perserkönigs wandte sich nun gegen den sohn des verstorbenen Mithropastes (siehe oben Strab.) und diesen letzteren, der grund genug batte aus dem persischen gebiete zu entsliehen, konnte füglich Nearchos auf seiner seereise von der mündung des Indus bis zu der des Tigris autreffen. lch füge noch hinzu, dass diese meine emendation vom herrn director Kramer, dem sospitator Strabonis, gebilligt wird. -
- 2) Dexippus έν τοῖς μετὰ Δλέξανδοον in Phatii Bibl. Cod. 82 p. 64a, 140 ed. I. B. handelt van der ersten ländertheilung der feldherren Alex. d. gr., nach dieses tode, und sagt: Δετίχονος δὲ Παμφύλων καὶ Κιλίκων (scr. Λυκίων) μέχρι Φρυγίας. Die richtigkeit obiger verbesserung erhelt aus Arrian ἐν τοῖς μετὰ Δλέξ. § 2 ed. Müller. Diodor. XVIII, 3. Curtius X, 10.

<sup>1)</sup> Die satrapie des Araites verlieh Alex. d. gr. dem achne des Harpalos und anfübrer der Thessalier, Kalas. Siehe Arzine. l, 14, 3. Bied. Sicul. XVII, 17, wo für Κάλλας "Κάλας" zu schreiben ist. Arrian is τοῦς μετά 'Αλίξωνδρον S. 6 ed. Müller.

Appian. de reb. Syr. c. 52, die alle berichten, dass Antigonos bei der theilung Lykien erhielt. Kilikien erhielt dumals Philotas wie, ausser anderen, Dexippos selbst l. m. l. v. 36 angiebt: Φι-

λώτας μέν Κιλικίας ήγεισθαι άπεφάνθη. -

3) Censorinus in dem seinem werke de d. nat. angehängten fragen c. 10: Rhythmus creditur dictus a Rhythmonio, Orphei filio et Idomeneae, nymphae Maricae, ut tradit Nicastratus libro quem composuit de Musico, fratre Rhythmonii. Diese offenbar corrumpirte stelle bringe ich folgendermassen in ordnung: Rh. er. d. a Rh. O. f. et Id. n. Maricae; ut (vero) tradit Nicostratus, libro, quem composuit de Musica, (a) fratre Rhythmonii. Aus dem werke des Nic. über die musik schöpft offenbar: Etymol. M. p. 736, 21: Στρηνόν, οἱ μὲν τὸ ὀξὸ καὶ ἀναπεπταμένον. Νικόστρατος δὲ, τὸ τραχὸ καὶ πρόσαντες τῷ ἀκοῷ φθέγμα. Dieses sei ein kleiner beitrag zu einer noch immer von den philologen vermissten diatribe de Nicostratis, zu der uns einst Schneidewin hoffnung machte.

4) Plutarch. Nicias c. 18: οὐδὲ φυλακὴν ἐποιήσατο καθαρὰν(†) Am letzten worte nahm schon Moses Dusoul anstoss
und conjicirte, wie ich aus Huttens note ersehe, ἰσχυρὰν datür,
was sich weder paläographisch, noch dem sinne nach empfiehlt.
Ich schlage vor mit umänderung eines einzigen buchstabens ,,καθάπαν" zu schreiben: ,,er kielt überhaupt gar keine wacht". —
Bei dem näml. Plut. Parallel. min. p. 237 ist der sonst ganz
unbekannte Ἡσιάναξ ἐν τρίτφ Λιβυκῶν in Ἑρμησιάναξ umzuwandeln, welcher kuprische geschichtsschreiber aus Plut. de fluy. c. o.

2. 12. 24 bekannt ist.

5) Strabo IX p. 429 init: anarra releviă năsi xai ariwys. Für dus sinulose releviă schreibe ich "releviaior" "endlich".

6) Apostolii proverb. XII, 96 ed. Elzevier (die Götting. ed. fist mir nicht zur hand): μετά δε ταῦτα αὶ Λήμειαι γυναῖκες ἀνεῖλον τοὺς ἐαυτῶν ἄνδρας πάντας, καὶ τοὺς σὺν Θόαντι ἄμα τοῖς τῶν Θρακῶν γυναιξίν· ὅτι αὐταῖς οὐ προσεῖχον ἐπὶ τῷ δυσωδία: ἢν Μύροιλον (ser. καὶ Ἰάσονα) μὲν διὰ τὸν τῆς Μήδειας ἐπὶ Ὑψιπύλη ζῆλον κατασχεῖν (i. e. quo foetore etiam lasonem propter etc. affectum esse). Καὐκασος (ser. Μύροιλος ²) δέ φησιν, ὅτι ἔθος ἦν ταῖς Λημνίαις κατὶ ἔτος θύειν τῷ ᾿Αφροδίτη κ. τ. λ. Die obigen beiden corruptelen, welche sich auch bei Phot. Lex. p. 221 s. v. Λήμειον κακὸν finden <sup>5</sup>), sind daraus entstanden, dass die augen des abschreibers von καὶ Ἰάσ. auf

Und zwar im ersten buche seiner Λεσβιακά, wie erhellt aus Schol.
 Apoll. Rhod. I. 615 coll. Parisin. ad I, 609. Antigonus Caryatius Hist. Mir. c. 130 p. 179 ed. Beckmann.

Hist. Mir. c. 130 p. 179 ed. Beckmann.

3) Bei diesem Phot. — also auch beim Apostolius — schlägt Meineke Ex. Phil. in Ath. Sp. 11 p. 18 vor: für Kańsago, "Kańsalo," zu schreiben, welcher name aus Athen. X p. 412 b und Scylax Peripl. p. 107 bekannt ist.

das einige zeilen weiter unten stehende  $Mv\varrho\sigma$ , und von letzterem worte wiederum auf das vorhergehende  $KAIIA\Sigma ONA$ , was leicht mit  $KATKA\Sigma O\Sigma$  verwechselt werden konnte, abirrten.

- 7) Die in der letzten anm. erwähnten Hist. mirab. des Antigonus Carystius will ich im folgenden von einer corruptel befreien, die sich auch noch in Westermanns ausg. in den Magadoξογράφοις findet. Daselbet nämlich wird c. 166 der mir sonst gans unbekannte auctor Zyróqıloç über den wunderbaren sumpf bei toppe angeführt: ich trage kein bedenken Znrodenig zu schreiben und den bekannten paradoxographen dieses namens (siehe Tzetz. Chil. VII. 651. 677. 683 Aelian H. An. XVII, 30, gleichfalls über die wunder eines sumpfes, u. a.) zu verstehen. --Binen stoischen philosophen Zenothemis führt Lucian Sympos. 6 sqq. an. — Ein ähnliches beispiel von der verderbniss der endsilben gleichanfangender namen bietet Serv. in Virg. Ecl. I, 66 wo für Philisthenes, der über die kretische stadt Oaxes handelt, Philistides zu schreiben ist nach Plin. H. N. IV, 12, wo eine stelle des Philistides über frühere namen von Krets vorkömmt, ibid. c. 22. Eust. ad Il. I, 200 p. 84. Aus der letzteren stelle ist noch zu emendiren Phavorin. s. v. Παλλάδα: Πάλλαστες παρά τοις άρχαίοις οί νέοι ώς φησι Φερεκύδης (scr. Φιλιστίδης und verstehe ir Συγγενικοίς, nach der aben beigebrachten stelle des Eustathius 4).
- 8) Schol. Theocrit. VIÍ, 57: 'Αντίγονος δέ φησιν, δταν γηράσχουσιν οι άλχύονες, χήρυλοι χαλούνται. Diese worte sind
  nach der vom Schol. aus flüchtigkeit falsch excerpirten stelle des
  Antigon. Caryst. c. 27 p. 49 Beckm.: Των δὲ άλχυόνων οἱ
  ἄρσενες χήρυλοι χαλούνται. ὅτ' ἄν οὐν ὑπὸ τοῦ γήρως ἀσθεκήσωσι, χαὶ ρηχέτιδύνωνται πέτεσθαι, φέρουσι αὐτοὺς αἱ θήλειαι —
  womit übereinstimmen Schol. Arist. Av. v. 300. Tzetz. in Lyc.
  387 u. a. also zu verbessern: 'Αντ. δ. φ. ὅτι οἱ ἄρσενες
  τῶν ἀλχυόνων χήρυλοι χαλούνται.
- 11) Schol. Lucian. Lexiphan. 3. T. 1 p. 572 ed. Schmieder: Αωγάνιον] 'Αμβρακιῶται καὶ 'Ηπειρῶται τὸ ἀπὸ τοῦ τραχήλου φασὶ τῶν βοῶν ἀγόμενον χάλαυμα καὶ λῆγον εἰς τὸ μεταξὺ
  τῶν βραχιόνων, ὡς φησὶν ὁ Διονύσιος ὁ Ἰτνκαῖος [ἐν πρώτφ
  γεωγραφικῶν Σικελίας (१)]. ἐστι δὲ ἡ Ἰτύκη πόλις Σικελίας (१)]
  In dieser stelle erregt mehreres anstoss: 1) dass sonst ein über
  Sicilien handelnder geograph Dionysios von Ityke nicht erwähnt
  wird; 2) gehört die notiz über das λωγάνιον d. i. die wamme
  gemästeten, feisten rindvickes, (siehe Passow Lex. s. v. λωγ.) nicht
  in ein geographisches, sondern in ein naturwissenschaftliches werk;

<sup>4)</sup> Beiläufig bemerke ich, dass bei einem andern gr. lexicographen, dem Photius s. v. Μακάψων νῆσος, für 'Αρμίνδας ,,'Αψμινίδας" zn schreiben und der bekannte, von Athen. 1, 13a. Steph. Byz. s. v. 'Αλίωριος Schol. Pind. Ol. VI, 23 (wo falsch 'Αρμονίδης steht) und Hesych s v. ἐνοδία (wo 'Ανδφομινίδης zu emendiren ist) zu verstehen ist.

- 3) endlich gab es keine sieilische stadt ltyke, wohl aber eine solche in Libyen. Daher trage ich kein bodenken nach Steph. Byr. p. 151 ed. Westerm. s. v. Ἰτύκη, πόλις Λιβύης, Τυρίων ἄποικος τὸ ἐθνικὸν Ἰτυκαῖος. [ἀφ' οῦ] Δεονύσιος Ἰτυκαῖος Ῥιζοτομικῶν πρώτφ (die von mir eingeklammerten worte sind offenbar zu streichen, indem auzunehmen ist, dass Dionys. im ersten buche seines werkes, wahrscheinlich zu aufange, über seine vaterstadt handelte) beim Schol. Luc. also zu schreiben: Δως.] κ. τ. λ. bis ὁ Δ. ὁ Ἰτ. ἐν πρώτφ Ῥιζοτομικῶν. ἔστι δ. ἡ Ἰ. π. Αιβύης. Das erste Σικελίας beim Schol. ist durch ein abirren auf das zweite folgende entstanden. Dion. brachte dieses in seinem werke über das wurzelsammeln zu drallichem und deonomischen gebrauche wahrscheinlich au einer stelle bei, in der er über eine wurzel, die sem mösten des rindoiches diente (siehe öben über die bedeutung von λογάνιον), handelte. —
- 9)' Einen bisjetzt von den gelehrten, meines wissens, noch nicht erwähnten historiker, den Hermogenes aus Smyrna, - der von dem gleichnamigen Tarsischen bei Suet. Domit. c. 10 und Philostr. Vit. Soph. p. 290 ed. Kayser wohl zu unterscheiden ist, -- lernen wir kennen aus einer smyrndischen inschrift in Boeckhu C. J. Gr. N. 3312: Έρμογίνης Χαριδήμου ίητρείην αναγράψας. συνέγραψε δε βιβλία ίατρικά μέν — —, ίστορικά δὲ, περὶ  $Z\mu\nu\rho\nu\eta\varsigma \bar{\alpha}$ ,  $\bar{\beta}$ . — 'Aσίας κτίσεων  $\bar{\alpha}$   $\bar{\beta}$ . — 'Aσίας σταδιασμών α. - πίναξ Ρωμαίων και Ζμυρναίων κατά roovous. Aus der über Phrygien handelnden abth. der 'Ao. L. τ. sind uns, wie ich glaube, mehrere fragmente erhalten: 1) beim Schol. Apoll. Rh. II, 722: Equoyeng, er zo negi Povyiac, über den phrygischen fluss Saggarius, womit, ohne angabe der quelle, übereinstimmt Plut. de Fluy. p. 1155, 8. 2) Steph. Byz. s. v. Άζατοι, Φουγίας πόλις, der aus dem Έρμογέτης schöpft. 3) Zenobius. Cent. VI, 10 p. 164 ed. a L. et Schn. Ta Narraxov] - - Nάννακος γαιρ έγετετο Φρυγων βασιλεύς, ώς φησίν Έρμογένης έν τοῖς Φουγίοις (ser. Φουγιακοῖς). — Aus dem Κτίσις Ιουδαίας überschriebenen abschnitte dieses werks leite ich das über die Juden handelnde fr. des Hermog, bei Joseph. c. Apion I, 28 her.
- 10) In der Westermannschen ausgabe des Vass. de Hist. gr. fehlen, unter anderen, folgende historiker gänzlich. 1) Demognetus ἐν τῷ περὶ Κνίδον (Herodian. π. μ. λ. 11, 28 Dind.). 2) Amphitheus περὶ Ἡρακλείας bei Harpocration. p. 165, 3 ed. J. B. s. v. Σαβοί. 3) Theoxenus de Anacharside (Lucian. Scyth. 8.). 4) Pausanias ἐν ἀντιοχείας πτίσει bei Ἱτεtzes Chil. VII, 167. 5) Anaxicrates, Asklepiodoros aus Antiochia, Attaios (ἀντιαῖος), und Perittas, von denen jeder, nach Ἱτεtz. Chil. VII, 177 sqq., eine Κτίσις ἀντιοχείας verfasste. 6) Antodorus

Ommonus de Molionidis — tiber welche auch Pherekydes handelte — (Schol. Hom. 11.  $\psi$ , 638). —

- 11) Theolytos aus Methyman verfasste mach Athen. VII p. 296a Baxyıxa bay. Da sich, metues wissens, aus dienen gedichten soust keine fragm, bei den ulten finden, scheint es mir nicht uninteressant, dans nach Schol. Apoll. Rh. 1, 625: Es Oiroige cousure Eligos the igropiae napa O to l v tov, der rhodische dichter dem Theolytos, und zwar in seinen Bakchicis folgte; dent, dass diese zu verstehen eind scheint mir besvorzugehen aus dem Schol. 1. ad v. 624; Zinivog de ieri vijung eig ngo tig Euforita. τὸ πρώτερον Οίνοίη καλουμένη, διὰ τὸ είναι αὐτήν άμπε λόφυτον π. τ. λ. Vergl, Strab. K p. 484. Plin. H. N. IV. 12. Steph. Byz. s. v. Zimrog, welche den früheren namen dieser insel alle Oison schreiben, woraus hervorgeht, dasa Oiroin beim Apollonius pur eine durch das metrum veranlasste form ist. Mehr über diese insel siehe bei H. Reinganum die sporadeninsel Silynos. Darmst. 1839. 8. - Ausserdem verfasste Theol. noch die allein von Athen. XI, 470 b 5) erwähnten Ωροι Μηθυμιαίων (cf. Schweighäuser ad h. l.), die wohl, wie auch Plehn Lesbied. p. 202 annimmt, in versen abgefasst waren, und so ein seitenstück bilden zu den bekannten metrischen Annales des römischen dichters Accius (Plin. H. N. XVIII, 24, 55. XXXIV, 5, 10 u. a.). -Beim Schol. Hom. 11. of, 404: δειλών: ασθενών. Δείλας γάρ ο Θράξ έφευρε το πρώτον τον είς φόνους κληρον, ώς φησι Θεόxlvrog ist entweder O solvrog zu schreiben, u. dann ein drittes werk unseres chiischen autors zu verstehen, oder Θεόκριτος zu emendiren, der dann für den von Suid. sh. v. und Fulgent. Myth. 1, 26 erwähnten chiischen antiquitatum historiographus zu halten sein möchte. -
- 12) Apollodor. Bibl. III, 6, 7 ed. Didot. berichtet: Hera und Zeus hätten darüber gestritten: wessen genuss in der liebe grösser sei, der des mannes oder der frau? nach Hesiod habe der zum schiedsrichter erwählte Teiresias geantwortet: δεκαεντέα μοιρῶν περὶ τὰς συνουσίας οὐσῶν, τὰς μὲν ἐντέα ἄνδυας ἤδεσθαι, τὰς δὲ δέκα ψυναῖκας. Es ist bis jetzt noch nicht bemerkt, dass dieses mit dem fragm. des Hesiod (n. 56 ed. Gaisford), welches weiter unten folgt und auch beim Schol. Hom. Od. λ, 90 Buttm. steht.

Οίη » με » μοίρη» δέκα μοιρώ» τέρπεται ανήρ, τως δε δ έκ' εμπίμπλησι γυνή τέρπουσα νόημα

<sup>5)</sup> Der an dieser stelle des Athen. genannte dichter einer Titanomachie ist entweder Eumelos oder Arktinos, denen das kyklische gedicht dieses titels zugeschrieben wird (Wüllner de C. Ep. p. 44. Welcker, der ep. Cycl. u. s. w. p. 218 u. 274), oder Telesis aus Methymna, den wir als versasser eines solchen gedichtes kennen lernen aus der Tabula Iliaca (in Heerens biblioth. der alt. litt. u. k. th. IV p. 42 sq.): — [TITANO] MAXIAE OYXHN TEAREIE OMHOYMNAIOE —

im widerspruche steht. Damit dieser widerspruch aufhöre ist bei Apollodor statt δεκαεννέα ,,δέκα" (ἐννέα ist aus der folgenden seile in den text gekommen) und statt τὰς μὲν ἐννέα ,,τὴν μὲν μίαν" (α' und θ' konnten leicht verwechselt werden) zu schreiben.

13) Vom geographen Osnapides aus Chios waren bisher nur swei fragm., die beide über den Nil handeln, bekannt (siehe Paulys real-encykl. s. v. Oen.), bei Diodor Sic. I, 41 und Seneca Qu. Nat. IV, 2; ich füge ein drittes hinzu; Anonymus de Nilo crescente §. 6 in Ideler's Phys. et Med. Gr. min. T. I p. 191: Οἰνοπίδης δ΄ ὁ Χὶος λέγει. τοῦ μὲν χειμῶνος τοῦ ποταμοῦ (sc. Νείλον) ἀναξηραίνεσθαι τὰς πηγὰς, ἐν δὲ τῷ θέρει θερμαινομένας φεῖν. τοῦ μὲν οὖν ἀναπληροῦσθαι τὴν γινομένην ξηρασίαν τὸ αἴτιον τῶν οὐρανίων ὑδάτων ἐπιγινομένων τοῖς χειμῶσι συμβαίνειν τὸν δὲ Νείλον οὐχ ὑόμενον τότε, ἐνδεῆ γινόμενον μὴ συναναφέρειν καὶ διὰ τοῦτο τοῦ χειμῶνος ἦσσονα αὐτὸν γίνεσθαι, τοῦ δὲ θέρους πλήρη.

περί την Μαυρουσίαν χ. τ. λ.

Berlin.

R. Stichle.

# II. MISCELLEN.

#### 1. Griechische inschriften.

Bekanntlich hat Droysen im rhein. mus. n. f. 11, s. 387 ff. bei gelegenheit einer von Curtius (de portubus Athenarum p. 46) publicirten inschrift 1) die allgemein bezweifelte angabe des Plutarch (Demetr. 10 u. 46), dass in den jahren 307—287 v. Chr. nicht der archon, sondern der priester der Sotereu in Athen als eponymus zur bezeichnung des jahres in den öffentlichen actenstücken gedient habe, in schutz genommen, mit der modification, dass während der jahre 307—295, wo sich Athen neutral und sogar feindselig gegen Demetrius verhielt, das archontat wieder an seine alte stelle getreten sei. Allein diese mit vielem aufwand von scharfsinn entwickelte ansicht wird durch einige inschriften umgestossen, in welchen wir den Leostratos, der nach Droysen eponymerpriester der Soteren war (Ol. 119,2 305/2 v. Chr.) als archon genannt finden.

Die wichstigste und best erhaltenste derselben ist folgende:

(ἐπὶΛ)ΕΩΣΤΡΑΤΟΤΑΡΧΟΝΤΟΣΕΓΊ(της ΑΙ) (ἀντὶ)ΔΟΣΔΩΔΕΚΑΤΗΣΠΡΥΤΑΝΕΙΑ(ςἦΔ) (ώφα)ΝΤΟΣΔΙΟΝΤΣΟΔΩΡΟΤΦΗΓΟΤΣ(ιος) (ἐγρα)ΜΜΑΤΕΤΕΣΚΙΡΟΦΟΡΙΩΝΟΣΕΝΗΙΚ

δ (αἰνδ) ΑΙΠΡΟΤΕΡΑΙΜΙΑΙΚ ΑΙΤΡΙΑΚΟΣΤ (ἡτῆ)ΣΠΡΥΤΑΝΕΙΑΣΕΚΚΑΗΣΙΑΤΩΝΠΡ(ο (ἰδ)ΡΩΝΕΓΕΨΗΦΙ ΞΕΝΕΠΙΚΡΑΤΗΣΦΙΑΕ(ο •Α)Α(Μ)ΠΤΡΕΤΣΚΑΙΣΥΜΠΡΟΒΑΡΟΙΕΔΟΞ(ε •)ΩΙΑΗΜΩΙΣΤΡΑΤΟΚΑΗΣΕΥΘΤΑΗΜΌΤΑ(;

10 γι) ΛΕΕΤΣΕΙΓΕΝΕΓΕΙΔΗ ΑΛΚΑΙΟΣΗΡΑΙ(ου Σα λα) ΜΙΝΙΟΣΔΙΑΤΡΙΒΩΝΓΙΑΡΑΤΩΙΒΑΣΙΛ(ει) ΔΗΜΗΤΡΙΩΙΔΙΑΤΕΛΕΙΓΡΑΤΤΩΝΑΓΑ

1) Die von Curtius gegebene abschrift ist in folgenden punkten zu berichtigen: z. 11 hat der stein AOHNHIZIN z. 13 NEILZOIKAN z. 18 EYE . . INOZ und am ende PRITH z. 20 NAYMAX.; z. 21 u. f. lauten so:

ΓΛΕΥΣΛΣΩΝΤΩΝΝΕΩΝΤΗΣ ΛΘΑΝΙΚΛΛΙΝ . . . . . . .
Das Φ hat auf dem steine überall die form +. φὸ)ΝΟΤΙΔΥΝΑΤΑΙΚΑΙΛΟΓΩΙΚΑΙΕΡΓΩΙ πε)ΡΙΤΕΤΟΥΣΑΦΙΚΝΟΥΜΕΝΟΥΣΙΔΙΑΙ(των 'Α

15 θή)ΝΑΙΩΝΠΡΟΣΤΟΝΒΑΣΙΛΕΙΑΚΑΙΚΟਂ Κ η ΙΠΕΡΙΤΟΝΔΗΜΟΝΤΟΝΑΘΗΝΑΙΩΝΑΓΑ(θ

εί)ΤΤΧΕΙΔΕΔΟΧΘΑΙΤΩΙΔΗΜΩΙΕΓΑΙΝ

εσ) ΑΙΑΥΤΟΝΑΡΕΤΗΣΕΝΕΚΑΚΑΙΕΤΝΟΙΑ(σ τη) ΣΕΙΣΤΟΝΔΗΜΟΝΤΟΝΑΘΗΝΑΙΩΝΚΑΙ(τ

τη ΣΕΙΣ Ι ΌΝ ΔΗ ΜΟΝ Τ ΌΝ ΑΘΗΝ ΑΙ SZNK ΑΙ († 20 οὺς βα) ΣΙΑΕΙ ΣΚΑΙ ΣΤΕ ΦΑΝΩ ΣΑΙΧΡΤΣ (ὅ ιστεφάν) ΩΙΚΑΤΑΤΟΝΝΟ ΜΟΝ ΑΑΚΑΙΟΝ (Ήραίο

υΣαλαμίοι)ΟΝΚΑΙΕΙΝΑΙΑΥΤΟΝΑΘ(ηταΐοσκ

αὶτοὺς ἐκγό)ΝΟΤΣΑΤΤΟΤΚΑΙΓΡΑΨ (ασθαι φυλῆς κ.τ.λ. Also: Ἐπὶ Λεωστράτου ἄρχοντος, ἐπὶ τῆς Αἰαντίδος δωδεκάτης πρυτανείας, ἡ Λιόφαντος Αιόνσοδιόρου Φηγούσιος ἐγρμμάτευε, Σκιροφοριῶτος ἔνη καὶ τέα προτέρα, μιὰ καὶ τριακοστῆ τῆς πρυτανείας, ἐκκλησία τῶν προέδρων ἐπεψήφιζεν Ἐπικράτης Φιλέου Λαμπτρεὺς καὶ συμπρόεδροι ἔδοξε τῷ δήμφ, Στρατοκλῆς Εὐθυδήμου Αἰγιλεεὺς εἶπεν ἐπειδὴ ᾿Αλκαῖος Ἡραίου Σαλαμίνιος διατρίβων παρὰ τῷ βασιλεῖ Λημητρίφ διατελεῖ πράττων ἀγαθὸν ὅτι δύναται καὶ λόγφ καὶ ἔργφ περί τε τοὺς ἀφικτουμέτους ἰδία τῶν ᾿Αθηναίων πρὸς τὸν βασιλέα καὶ κοινῆ περὶ τὸν δῆμον τὸν ᾿Αθηναίων, ἀγαθῷ τύχη, δεδόχθαι τῷ δήμφ ἐπαινέσαι αὐτὸν ἀρετῆς ἔνεκα καὶ εὐνοίας τῆς εἰς τὸν δῆμον τὸν ᾿Αθηναίων καὶ τοὺς βασιλεῖς καὶ στες ανῶσαι χρυσῷ στεφάνφ κατὰ τὸν νόμον ᾿Αλκαῖον Ἡραίου Σαλαμίνιον καὶ εἶναι αὐτὸν ᾿Αθηναίον καὶ τοὺς ἐκγόνους αὐτοῦ καὶ γράψασθαι φυλῆς κ.τ.λ.

Die inschrift ist auf einer platte von hymett. marmor στοιχηδόν geschrieben, doch sind die zeilen nicht alle von ganz gleicher länge; sie ist, aber ungenau, publicirt in der ἐσημ. ἀρχαιολ.
n. 1031. Der name des schreibers z. 3 ergiebt sich aus dem
fragment eines 10 tage früher, als der unsrige, abgefassten
volksbeschlusses, das 1845 bei den durch den französischen architecten Titeux unter der westlichen mauer der pinakothek veranstalteten ausgrabungen gefunden und in der ἐσημ. ἀρχ. n. 1462
abgedruckt ist (den stein habe ich noch nicht auffinden können,
kann also nicht für die genauigkeit der abschrift bürgen):

2 ΞΩΙΛΩΙΜ ΕΓΙΛΕΩΣΤΡΑΤΥΟΥ(ἄρχοντος ἐπὶ τῆς Α)ΙΑΝΤΙΔΟΣΔΩΔ(εκάτης πρυτυνεία)

ΣΗΙΔΙΟΦΑΝΤΟΣΔΙ(ονυσοδώρουΨ)
5 ΗΓΟΥΣΙΟΣΕΓΡΑΜ(μάτευε, Σκιφοφο ρι)ΩΝΟΣΔΕΚΑΤΕΙ(υστέρα, τετάρτηκα λ)ΕΙΚΟΣΤΕΙΤΗΣ(πρυτανρίας εκκλησ ι)ΑΚΥΡΙΑΤΩΝ ΓΡ(οέδρων επεψήφιζε

v)ΔΕΞΙΝΒΡΟΤΟΣ

10 ... ΣΚΑΙΣΤΜΓΡΟ(εδροι· έδοξε τῷ δ ήμφΑ)ΡΙΣΤΟ . . .

Kehren wir zu unsrer inschrift zurück, so ist z. 4 f. die in

xαὶ νέα προτέρα, eine bezeichnung, die ich nicht weiter zu belegen weiss, effenbar der vorletzte tag des monats, also der 28ste Skirophorion; denn daraus dass wir den 31sten tag der prytanie erwähnt finden, ergiebt sich, dass das jahr des Leostratos (ol. 119,2) ein schaltjahr war, in welchem jede prytanie aus 32 tagen bestand. Daher ist auch in der inschr. n. 2 z. 6 τετάρτη καὶ εἰκοστῆ zu ergänzen (nicht τρίτη wie hr. Pittakis hat); denn δεκάτη ὑστάρα ist = δεκάτη φθίνοντος, also der 21ste monatstag (Photius p. 634, 9 ed. Porson.). Der vatersname des proedros z.7 ergänzt sich aus dem fragmente eines andern an demaelben tage gefassten beschlusses, das ich aus der ἐφημ. ἀρχ. (n. 1461) hier wiederhole:

3 ἐπὶ Λ)ΕΩΣΤΡ(άτου ἄρχοντος ἐπὶ τῆς ' Αιαντί)ΔΟΣΔΩ(δεκάτης πρυτανείας ἡ
Διόφ(ΑΝΤΟΣΔ(ιοννσοδώρου Ψηγούσ
ιος ἐγ)ΡΑΜΜΑΤΕ(νε Σπιροφοριώνος
5 ἔνηκ(ΑΙΝΕΑΙ(προτέρα, μιὰ καὶ τρ
ιακοσ)ΤΕΙΤΗΣΓΡ(ντανείας ἐκκλησί
ατῶνπ)ΡΟΕΔΡΩΝΕΓ(εψήφιζεν Ἐπικρά
της φι)ΑΕΟΤΑΛΜΠ(τρεύς καὶ συμπρόε
δροι, ἐ)ΔΟΞΕΝΤΩΙΔ(ήμφ
10 Α)ΔΙΜΟΤΣΙΟΝ(ἐς κἶσκν)

A) ΔΙΜΟΤΣΙΟΝ(ξ΄ς εlæw· ΟΣΤΡΑΤΟΝ ΑΠΑΡΑΠ ΔΕΤΓΙΡ ΑΟΙ

Die form Aίγιλεενς in der inschr n. z. 10 ist nicht von Aίγιλία, sondern von Αίγιλεια gebildet, wie von Δεπέλεια - Δεπελεενς. z. 15 ist βασιλεία wohl ein irrthum des steinhauers.

Wir finden hier also in einer inschrift aus der zeit, wo Athen dem Demetrios völlig ergeben war und in der schmeiche-lei so weit ging, dass es einen wahrscheinlich in dessen dienste stebenden mann wegen seines wohlwollens nicht nur gegen den athenischen demos, sondern auch gegen die könige d. h. gegen Demetrios und seinen vater Antigonos belobte, als eponymos in diesem acteustück nicht einen priester der Soteren, sondern wie gewähnlich einen archon. Entweder also ist die von Plutarch gegebene notiz eine blosse erfindung eines älteren schriftstellers, was mir wegen des stillschweigens des Diodor (dessen werth Dreysen a. 395 allzuniedrig anschlägt) wahracheinlicher ist; oder das von Plutarch berührte deeret wurde zwar wirklich gefasst, sher nie in wirksamkeit gesetzt (ein verfahren, wozu die geschichte der gegenwärtigen griechischen staatsverwaltung viele analogien giebt), trotzdem jedoch beim sturze des Demetrios in aller form wieder aufgehoben. Das fragment einer andern inschr. ἐπὶ)ΛΕΩΣΤΡΑΤΟΥΑΡΧΟΝ(τος datirt, ist in der ἐφ. ἀρχ. water n. 217 abgedruckt, aber so lückenhaft, dass ich es, da

Digitized by Google

ich das original nicht habe vergleichen können 2), nicht wieder abdrucken will. Dieselbe ztschr. giebt unter n. 236 folgendes bruchstück eines psephisma zus Ol. 119, 1:

ΕΠΙΦΕΡΕΚΛΕ ΤΙΔΟΣΕΚΤΉΣ ΣΔΗΜΟΧΑΡΟΥ . ΝΠΟΣΕΔΕΩ

Auch hier ist also nach dem zeugnisse unserer inschr. und gegen das des Plutarch ἐπὶ Φερεκλέους ἄργοντος zu ergänzen.

Die folgende inschr. findet sich auf einer an allen 4 seiten abgebrochenen platte von pentelischem marmor, die jetzt in den Propyläen aufbewahrt wird:

 $\Phi H \Gamma A H \Sigma$ 

ΚΛΕΟΣ ΜΕΝΕΛΕΩΣΑΡΧΗΓΕΤΉΣΑΝ ΤΕ ΗΡΑΚΛΗΣΑΡΧΗΓΕΤΉΣΑΝΤΙ ΔΙΟΣΚΟΡΩΑΝΤΙΝΙΚΟΣΤΡΑ(του

5 MO NOTAMIOI

ΩΡΟ ΑΝΤΙΚΛΗΣΦΙΛΟΞΕΝΟΑΝΤΙΦ(ιλσξένου

ΚΛΕΙΔΟ ΚΤΔΑΘΗΝΑΙΗΣ

TPATO ΚΑΛΛΙΑΛΗ ΣΝΙΚΟΜΑΧΟΑΝΤΙ (Νικομάχου ΑΓΚΤΛΕΙΗ Σ

10 ΛΕΙΔΟ ΑΥΣΙΔΗΜΟΣΛΥΣΙΟΑΝ(τὶ Αυσίου

ΟΜΕΝΟΣ ΠΡΑΣΙΗΣ

ΝΑΤΚΡΑΤΗΣΔΑΜΑΣΙΟΑΝΤΙΔ(αμασίου

**ΛΙΣΤΡΛΤ**Ο ΕΚΚΗΔΩΝ

ΠΙΣΤΟΓΕΝΗΣΠΙΣΤΟΚΛΕΟΣ(ἀντὶ Πιστοκλέους

15 ΦΙΛΟΤΙΜΙΔΗΣΘΟΤΙΜΟΔΝ(τὶ Θουτίμου ΣΕΝΟΚΛΕΙΛΗΣΞΕΝΟ

Die erste inschr. enthält ein namensverzeichniss von leuten aus 6 verschiedenen demen, die alle, mit ausnahme der Κυδαθη-καιεῖς und Πρασιεῖς, zweier demen der Pandionis, verschiedenen phylen angehören, und zwar ist, so viel wir aus dem fragmente erkennen können, jedesmal für irgend einen uns unbekannten zweck der sohn an die stelle des vaters getreten, mit ausnahme der 3 Phegaer, die keine söhne gehabt zu haben scheinen und sich daher durch heroen: Menelaos, Herakles und die Dioskuren, vertreten lassen. Da uns die iuschr. darüber, was für ein zweck dies sein könnte, völlig im dunkeln lässt, sei es mir gestattet, eine etwas gewagte vermutbung aufzustellen.

Bekanntlich wurde unter dem archon Nausinikos (Ol. 100,3) eine neue schatzung zum behuf der εἰςφορά vorgenommen und zum behuf der umlage der beiträge symmorien errichtet mit der bestimmung, dass die reichäten vorschuss für die übrigen zu leisten gehalten wären (C. Fr. Hermann griech. staatsalt. §. 162,

<sup>2)</sup> Dasselbe ist jetzt in den Propyläen so hoch eingemauert, dass eine genaue abschritt unmöglich ist.

ann. 12 ff.). Nehmen wir nun an, dass in dem genannten jahre ein verzeichniss der zu dieser leitung verpflichteten angelegt. die nöthigen veränderungen aber, die durch den wechsel der besitzer der besteuerten güter eintraten, auf besondern tafeln von zeit zu zeit nachgetragen wurden, so konnen wir recht gut unsere inschrift als das fragment eines solchen nachträglichen verzeichnisses angehu. Durch diese annahme erklärt es sieh, warum in den meisten fällen der sohn als erbe des besteuerten gutes. an die stelle des vaters tritt, während anstatt der 3 verstorbenen bürger des demos Phegaia die gottheiten oder heroen, denen sie ihre güter bei ihrem tode geweiht hatten, die auf diese güter fallende steuerquote zu zahlen verpflichtet sind. Man kann dagegen einwenden, dass ein derartiges verzeichniss der officiellen reihenfolge der phylen folgen müsse, die in unserer inschr. nicht heobachtet ist. Allein dies ist nicht durchaus nothwendig, sonders man kann es auch sich nach der seitfolge, in der diese veränderung des besitzstandes eingetreten ist, geordnet denken. Die demotika baben alle die altattische nominativform -ne für -eie: ausserdem sind zu bemerken die formen Φηγαής statt Φηγαιής und Άγκυλειής für Άγκυλεής, die beide hier zum ersten male erscheinen. Statt des diphthonges ov ist überall das einfache o angewandt: dazu gehört auch z. 15 GOTIMO d. i. Setzen wir den demos Phegaea (denn die annahme <del>Oovri</del>nov. von 2 demen dieses namens scheint mir nicht hinlänglich gerechtfertigt) nach der andentung bei Steph. Byz. u. d. w. Alat in die nähe von Marathon in das gebiet der derischen tetrapolis, etwa in die gegend des heutigen dorfes Velanidetza, dessen name eine übersetzung des alten zu sein scheint, so erklärt sich daderch vollständig der gult des Monelaos, des Herakles und der Dioak pren.

Die folgende, leider sehr schwer zu ergänzende inschrift ist bereits in der ἐφημερὶς ἀρχαιολογική unter n. 902 publicirt, aber mit so beispielloser ungenauigkeit, dass sie füglich als unedirt gelten kann.

|    | σγε) ΩΜΗΝ ΔΕΣΥΜΒ (αλ) ΔΕΣΘΑΙ (εῆς βουλῆς π   | 9    |    |
|----|----------------------------------------------|------|----|
| 15 | òςτ)ONAHMONOTIA(o)K(a)ITHI(βουλη .           | •    |    |
|    | ANAPONIKOZOĎEN 40                            | •    | •  |
|    | ΓΑΡΑΤΟΥΣΝΟΜΟΥΣ(τ)ΩΝΑ(Αηναίων κι              | 2è(1 | Z) |
|    | ΤΟ ΤΣΔ(«λ)ΦΩΝΕΙΣΗΓΑΓΕΝ                       | •    |    |
|    | . ASTTKPATOSKAITQNMETA(wrop.                 |      |    |
| 20 | vy)AAETSAIASTTKPATHNKAI(toùs pat'            | æi   | •  |
|    | οῦ)ΚΑΙΤΑΣΟΥΣ(ι)ΑΣΑ(σεί)ΑΕΤΟ                  | •    |    |
|    | . δ(ΕΔΟΣΘΑΙΤΩΙΔΗΜΩΙ . ΣΜΕΝ                   | •    | •  |
|    | TAASTTKPATOSKAITQNMET(uvsou                  | •    |    |
|    | $HME(B_{Q})A\Sigma ENAM\Phi IKTIO\Sigma INA$ | •    |    |
| 25 | EIAETIZTIAIPIA. AIAZT(vneúsy nais            |      |    |
|    | of) EMETATTO TAAIKEINMEA                     | •    |    |
|    | ΤΗΣΓΟΛΕΩΣΤ ΔΕ                                | •    | ,  |
|    | $\Omega \mathcal{M}$                         |      |    |

Gleich in der ersten zeile ist die ergänzung des archentennamens unsicher, de man sowehl ini Ponsulsidor als auch ini Xapixlsidor schreiben kann, so dass die zeit des decreti zwischen Ol. 102,2 u. Ol. 104,2 sehwankt. Ich habe das erstere vorgezogen, weil ich glaube, dass man unser decret am besten auf die zeit unmittelhar nach dem in Sparta abgeschlossenen bundesvertrage der hellenischen staaten, (Ol. 102,1. Diod. XV, 50) dem sich nur die Thebaner zu unterwerfen weigerten, ansetzen kann. Obwohl nun weder Xenophon noch Diodor von verhandlungen zwischen Theben und Athen nach diesem vertrage aprechen, an länst doch die von dem letzteren (XV, 52) gegebene notiz, dass die Thebaner beschlossen, ihre weiber und kinder nach Athen in verwahrung zu geben, auf versuche der Thebaner, die Athener auf ihre seite sa bringen schliessen. Nehmen wir also an, dam Astykrates, von den Thebanern bestochen (denn so muss wohl das ovaiac ec silezo z. 21, was wie ich glanbe die einzig mögliche ergämzung ist, erklärt werden) mit einigen genossen schritte getham hatte, um Athen zu einem bündnisse mit Theben zu bewegen, das volk aber auf antrag des rathes dies missbilligend ihn und seine genossen mit verbannung und einziehung des vermögens straft, die ganze frage aber über des verhältniss zu Thehen dem gerichte der Amphiktionen vorzulegen beschlieset (worauf auch das naga τούς τόμους τούς Δελφών, wenn dies richtig ergänzt ist, zu beziehen sein wird), so ist wenigstens der allgemeine sinn des decrets klar, wenn auch im einzelnen noch vieles dunkel bleiht. C. Bursian. Athen.

# 2. An den herausgeber. Ueber Aeschylos Pers. v. 765—780 D.

Im vorigen jahre bab' ich, verehrter freund, Ihre Aeschyleischen briefe mit vielem interesse gelenen. Wohl wissend, dass meine stimme in der philologischkritischen welt gar nichts gilt, verbehl' ich Ihnen nicht, dass ich räcksichtlich den zuerat behandelten chors im Agumemnon auf seiten der alten erklärer steben geblieben bin, aber bei den weiterfolgenden conjecturen theils den scharfzinn der hülfe, theils die erwägungen als solche dankbar schätzen musate. Die letsteren tragen wesentlich bei zu den nöthigen einsicht, dass wir bei Aeschylos über viele stellen uns nur beruhigt haben ohne sie zu verstehen. Das halte ich auch für ein hauptresultat der Hermannschen ausgabe: die erhöhung und verbreitung der überzeugung, wie viel weniger als wir glaubten und hofften, wir den text des Aeschylos berzustellen im stande sind. Unser erbtheil an stücken des Aeschvios und alten tragödien überhaupt int zu klein, als dass wir oft, wo wir verdezbaiss merken, die mittel zur herstellung in einem vorlies genden gleichartigen sprachschatze, und in einem au diesem gebildeten gefühle den takt zur ergreifung des jedeamal gemässen mittels, so wie in der anwendung die sieherheit finden kösnten. so und nicht anders müsse die stelle gelautet haben. Wir können in der that weit weniger als es versucht worden ist, des tragikern ihre verloren gegangenen worte und verse surückgeben. Aber weit häufiger als es versucht worden, und sicherer int bei den tragikern die entgegengesetzte hülfe durch wegnehmen, streichen des fremden, wohl anwendbar und nöthig.

Sie haben, verehrter freund, stellen im Sophokies stehen lansen, von welchen ich zu behaupten so unverschämt bin, dass man sie früher oder später entschieden verwerfen und dann eine bessere anschauung von Sophokies' größe haben wird. "So etwas darf man nicht ohne beweis sagen!" werden sie ausrufen. Von stellen des Oedipus Tyrannes hab' ich diesen beweis vor zwei jahren versucht; und kann nichts dafür, dass der herr verleger meine verdeutschung und erklärung liegen lässet, ohne sie zu drucken. Ich werde dergleichen kühnheiten auch gegen stellen anderer stücke noch mehr vorbringen. Diesmal aber lassen Sie mich einen versuch dieser art bei Aeschylos machen.

Pers. 765 (766 Herm.)

Μήδος γὰρ ήν ὁ πρώτος ήγεμών στρατοῦ · ἄλλος δ' ἐκείνου παῖς τόδ' ἔργον ἤνυσεν. τρίτος δ' ἀπ' αὐτοῦ Κῦρος, εὐδαίμων ἀνήρ, ἄρξας ἔθημε πᾶσιν εἰρήνην φίλοις · 770 Λυδών δὲ λαὸν καὶ Φρυγών ἐκτήσατο 'Ιωνίαν τε πᾶσαν ἤλασεν βία.

θείς γὰς οὐκ ἥχθηςεν, ὡς εὖφςων ἔφυ.
Κύςου δὲ παῖς τέταςτυς ἴθνοὲ στιατόν—
πέμπτος δὲ Μάρδος ἦςξεν, αἰαχύνη πάεςς
775 θρόνοισί τ' ἀρχαίοισι τὸν δὲ σὺν δόλφ
Άρταφρένης ἔκτεινεν ἐσθλὸς ἐν δόμοις,
φρένες γὰς αὐτοῦ θυμὸν οἰακοστρόφουν,
ξὺν ἀνδράσιν φίλοισιν, οἶς τόδ ἦν χρέος.
ἔκτος δὲ Μάραφις, ἔβδομος τ' Άρταφρένης.
780 κὰγὼ πάλου τ' ἔκυρσα τοῦ περ ἦθελον
κἀπεστράτευσα πρλλὰ σὺν πολλῷ στρατῷ.

Zuvörderst bemerke ich, dass die ersten acht dieser verse nichts enthalten, was der annahme grund gübe, Aeschyles habe hier genchichtliches mit dichterischer freiheit oder nachlässigkeit behandelt. Man darf nicht meinen, er habe die Meder-dynastie su kurz vorgestellt. Er spricht nicht von der reihe medischer könige, sondern von den oberherren über ganz Azien - & årdo άπάσης 'Ασίδος μηλοτρόφου ταγείν, έχοντα σκήπερον εθθ ννεφριον. Die medische oberherrschaft hatten nach Herodot I, 102 ff. swei könige nach einander begründet, Phraortes und Kyaxares 1), Phraertes aber erlag noch gegen die Assyrier, die früheren oberherren Asiens. Erst Kvaxares überwand sie, und er hatte in der ausgebreiteten oberherrschaft nur noch einen nachfolger, den Astyages, den der Perser stürzte. Ganz richtig rechnet alse Aeschylos nur zwei vorgänger des Kyros in der monarchie über Asien. Dass er sie nicht bei namen neunt, setzt keine unwissenheit voraus. Dem perserkönig, der vor Persern spricht, sind natürlich diese namen nicht so von belang, wie die seines eignen stamms. Von Kyros hebt Aeschylos gleichfalls genügend für seinen zusammenhang und richtig die erweiterung der obergewalt nach Kleinasien hervor und rühmt an ihm die gesinnung, um die ihn Asien pries. Des Kyros' nachfolger bezeichnet der dichter uns in einer zeile als den sohn desselben und den handhaber der macht, ohne ihn mit namen zu rühmen; auch dies kundig und passend; denn zu rühmen war Kambyses nicht, aber der sohn des eroberers war er und einen gewaltigen berm naante ihn Asien, wenn es den Kyros einen vater nannte (Hered. III, 89). Der fünfte dann in der reibe wird deutlich als usurpator beseichnet, besiecker des stammes (nach Herodot gab er sich für den bruder des Kambyses, und die inschrift von Bissitun bestätigt es. "Er log gegen das reich: ich bin Bartja, sobs des Khurusch, bruder des Kabuija") und des alten thrones; doch zählt er mit als oberherr; denn er regierte wirklich, eine zeit lang noch bei Kambyses' leben und sieben monate nach dessen

<sup>1)</sup> Darüber, dass Herodots überlieferung die haltbare, die des Ktesias auf eine erklärliche weise irrig ist, s. Bunker gesch. d. alterth. l. s. 395. Il s. 421 anm.

ted. Sein name Mardos bei dem dichter ist dem urkundlichen wenigstens eben so nah als des Berodot Smerdis. Ferner, dass er mit list getödtet worden, entspricht Herodets erzählung und der sachlage, wie sie die inschrift von Bissitun schildert. Als hauptthäter nennt Aeschylos den Artaphernes. Bei Herodot ist der anstifter des anschlags gegen den usurpator Otanes. Indessen sennt Herodot unter den mitverschworenen, und zwar als den. welchen Otanes persönlich zu seinem genossen gewählt (III, 70) den Intaphernes, offenbar denselben, welchen Ktesias Ataphernes, und die Bissitun inschrift, die bis auf einen namen mit Herodot stimmt, Vidifrana nennt. Und so ist Hermanns bemerkung zu v. 776 einleuchtend. Wie bei Herodot durch die erzählung des bergangs, und des zugeständnisses besonderer ehren nach der that. Otanes ausgeseichnet wird, so könne eine andere überlieferung für dieselbe rolle den Artaphernes genannt haben; um se leichter, setz' ich hinzu, als des Darios' bruder Artaphernes und dessen gleichnamiger sohn zu denjenigen Persergrossen gehörten, welche den Griechen und insbesondere den Athenern vor allen bekannt und ziemlich am häufigsten bei ihnen genannt waren 2). Den namen für den befreier der perserthrons hat Aeschylos eder die griechensage noch um ein kleines mehr hellenisirt in Artaphrenes, mit dem sinne, den der vers operes yap αθτοῦ θυμόν οἰακοστρόφουν darlegt, der wegen dieses deutlichen bezuges und wegen der ausdrücklichen angabe der scholien, er enthalte die etymologie des nameus Artaphrenes, mit recht von Siebelis, Jacobs und Hermann von 767, wohin er sich verirrt hatte, nach 777 gesetzt ist. Aeschylos gibt auch das richtig an, dass dieser Perser-edle seine that nicht allein vollbrachte, sondern Eur ardoagur Wilosour.

Bis hierher also zeigt sich der dichter in so gutem zusammenhang mit der geschichtlichen überlieferung, und ist auch im weiter folgenden κάγο πάλου έκυρσα so mit der tradition bei Herodot in übereinstimmung, dass man keineswegs berechtigt ist, über den dezwischen geschobenen geschichtswidrigen vers έκτος δε Μάραφις, έβδομος τ' Αρταφρέτης

sich, wie Wellauer, mit der willkühr des Aeschylos zu beruhi-

gen, der dabei nur unbekannte absichten gehabt.

Dieser vers erweitert die persische dynastie mit zwei senst merhörten königen, und die doch in Aeschylos lebenszeit regiert hatten, einer zu nahen zeit, um ihm ihre ierthumliche aunahme neben der richtigen kunde von älteren dynasten, oder bei unbegreiflicher erfindung derselben die hoffnung zuzutrauen, seine zeitgenessen würden sie hinnehmen. Auch die meinung von Siebelis, die edeln, die den usurpater gestürzt, seien hier genannt

<sup>2)</sup> Her. V, 25. 30. 73. 100. 123. VI, 1. 4. 94. VII, 74. Vgl. Aeschyl. Pers. 23.

gewesen, und zwar mit der vorsteilung, sie sümmtlich hätten eine seit lang nach einander regiert, hat weder in der natürlichkeit volcher vorstellung, nech in der überlieferung vom thronwechsel, nech für den nemen Maraphis — er ist sur nach dem perserstamm der Maraphier (Her. I, 125. IV, 167) gebildet in den irgend vorkommenden namen für jene edeln eine stütze. Das letate gilt auch mit gegen Hermann, der hier gleichfalls, wie er das liebt, eine lücke sanimmt und die übrigen namen jener edeln ausgefallen glaubt, jedoch nieht als angeblieher kë-nige, sondern blos, weil Aeschylos ohne zweifel pluribus de ista confuratione exposuerit, ita ut indicaret uni ex confuratis reguum obtingere debuisse. Nam si deleto hoc versu exteg di Magares, έβδομος δ' Αρταφρέτης proximos versus cum commemoratione quinti regis coniungi volumus, non modo per aliam particulam quem per και adnecti debebant, sed etiam illa, πάλου τ' έχυρσα τούπεο ήθελον κ. τ. λ. aliter dicenda erant. Nam quis ex co. qued Darius, quinto rege commemorato, ea se quam velebat sorte potitum sit, intelligat eam sertem in regia dignitate potius quam in alia re positam fuisse? Itaque si apte et perspicue loqui vellet, certe eam se sortem, quam nunc teneret, se obtinuisse diceret. Quod si cum Artaphernis eiusque secierum mentione haec conjungamus, non minus laborabit orationis concinnitas; Nam ne sic quidem intelligi potest, sortem illam, qua se ex vote potitum dicit occiso a coniuratis rege, imperium esse.

Das kann ich nur insoweit zugeben, als es gegen Hermanns eigene ansicht spricht. Denn hätte sich der dichter auf einige ausführung des Magiersturzes und gar so weit eingelassen, dass darin auch (wie Hermann im nächstfolgenden vermuthet) die bezeichnung des bereits oben als schandfleck bezeichneten Magiers mit dem prädikat ὑπόξυλος platz gefunden hätte, dann allerdings wäre er mit dieser ausführung dergestalt in missverhältniss 🗪 der kürze gerathen, mit welcher er in den vorhergehenden 13 versen 5 dynasten behandelt hat, und dergestalt von seinem ausdrücklichen thema - der aufzählung von Asiens oberherren nach Zeus willen - abgekommen, dass er den parenthetischen fall weitläufiger als die ordentlichen des hauptgedankens entwickelt und dann freilich einer einlenkung zu diesem und ausdrücklicher wiederanknupfung bedurft hätte. Wenn man aber diese voraussetzung nicht macht und den durch sinn und namen verdächtigen vers mit Schütz, Porson, Bothe und Dindorf beseitigt, dann bat innerhalb einer rede, die schon durch 5 stadien blos von der herrscherfolge sprach, die natur des loses, das dem Darios mach wunsch geworden, für den halbwegs aufmerksamen hörer eben so wenig unbestimmtheit als für die, zu welchen der redner, ihr unvergesslicher und in dieser eigenschaft im stücke selbst feierlichst eingeführter könig spricht. Alsdann ist auch die anknupfung seines erwünschten loses an die wegräumung des usurpaters durch die partikel zeit gans in der erdaung, mit der ja se eft bei Aeschylos die aussage eines positiven resultats und einer nächsten folge augeknüpft wird.

Was aber volleuds dem geschichtswidrigen verse sein urtheil spricht, das ist die leichtigkeit, mit der man einsehen kann, wie

der interpolator dazu kam, iha für nöthig su balten.

Der edeln Perser, die den Magier tödteten, waren sieben. Dass Aeschylos ihre zahl genannt hat, ist nicht blos aus der dazu ansetzenden erwähnung von genossen des Artaphrenes (ξὖν ανδράσιν φίλοισιν), sondern am meisten aus der wiederholung des namens Artaphrenes im verdorbenen verse -- εβδομος τ Αρταφρέτης, zu erkennen. Diese wiederholung konnte dem interpolator nicht bequem sein. Denn wenn zwei zeilen vorher Artaphrenes nicht als regent, sondern tödter des Magiers steht, und nun nach nennung des regenten Maraphis, der auf den Magier gefolgt sein soll, als des letzteren nachfolger wieder Artaphrenes steht, frägt man sich, ob das der kurz zuvor erwähnte gewesen und wenn dieser, warum er nicht gleich regiert, sobald er den usurpator beseitigt, sondern vor ihm noch Maraphis, oder wenn ein andrer, welche bewandtniss es mit der namensgleichheit habe. Da der interpolator ihn trotz dieser unbequemlichkeit respectirt hat, so muss er wohl die bezeichnung des Artaphrenes als des siebenten vorgefunden haben. bezeichnete diese zahl denselben als tödter des usurpators mit sechs andern. Da aber das vorhergehende eine aufzählung von fünf regenten war, meinte der interpolator auch diese ordinalzahl, wie alle voranstehenden, müsse die der regentenfolge sein, and nun vermisste er die nennung des sechsten zwischen dem πέμπτος Μάρδος und diesem εβδομος. Dem abzuhelfen, schob er seinen exzog berein, für den er keinen andern namen zu schaffen wusste, als diesen Maraphis, der unter den Perser-königen eben so neu ist als meter then sieben edeln, und nun auch den Artaphrenes zu einem eben so unerhörten nächsten vorgänger des Darios machte. Ich denke also, wir sehen durch auf das ursprüngliche. Entledigen wir uns nach ξύν ἀνδράσω φίλοιou des schleppenden ois roo' ye roses und schreiben:

τὸν δὲ σὺν δόλφ
' Αρταφρένης ἔκτεινεν ἐσθλὸς ἐν δόμοις (φρένες γὰρ ἀὐτοῦ θυμὸν οἰακοστρόφουν) ξὺν ἀνδράσω φίλοισω, αὐτὸς ἔβδομος. κάγὰ πάλου τ' ἔκυρσα κ. τ. λ.

se haben wir im wesentlichen, was Aeschylos schrieb. Sie, verchrier freund, werden die herstellung leicht noch eleganter machen, ehne, hoff ich, ole réd in geseg oder gar integ di Maçaque zurückszurufen. Falls aber meine hatleitung der interpolation einleuchtet, se zeigt uns der hochangesebene librorum omnium consensus an dieser stelle, von welchem verständniss und welcher delika-

tesse die leute waren, aus deren bänden wir den Aeschyles haben.

Weimar.

A. Schöll.

# 3. Zn Lysias.

Lys. de caed. Eratosth. §. 1: sử γὰρ οἶδ ὅτι, εἰ τὴν αὐτὴν γາώμην περί των αλλων έχριτε ຖືνπερ περί ύμων αὐτων, οὐκ αν είη, δοτις ούκ έπὶ τοῖς γεγενημένοις άγανακτοίη, άλλα πάντες αν περί των τα τοιαύτα έπιτηδευόντων τας ζημίας μικράς ήγοισθε: da ist μιχράς eine durch cod. Laur. und einige andere handschriften bestätigte emendation von H. Estienne, während die andern codd. μακράς haben. Nachdem Reiske versucht zu ändern, Bremi μακράς durch erklärung zu schützen, hat man sich bei μικράς beruhigt, bis Versteeg in Symbol. Liter. II, p. 121 vorgeschlagen: τ. ζημίας μακράς μικράς ήγοισθι: ein versuch den ausser dem von derartigen eleganzen entfernten styl dieser rede auch das verhältniss der codd. zu einander gegen sich hat, nach dem µuxçàs nicht als lesart, sondern nur als glückliche emendation anzusehen ist. Gerathener dürfte daher scheinen zu schreiben πάσας τὰς ζημίας μικρὰς ήγ.: denn wie andre worte so ist auch πας in dieser rede ausgefallen: cf. §. 5 wo mit Hirschig Miscell. Phil. II, 126: ἀλλὰ ἄπαντα λέγων κτλ. zu schreiben, dann ist  $n\tilde{\alpha}c$  ein lieblingswort des redners, das er nicht scheint genug anbringen zu können: endlich passt es wie zu dem vorhergehenden narres so namentlich zu S. 3: neoi . . rou meredous rus ζημίας κτλ.

Göttingen.

Ernst von Leutsch.

## 4. Platonica.

# Euthyphro 7. E.

ΣΩ. Καὶ τῶν Θεῶν ἄρα, ὧ γενναῖε Εὐθύφρον, ἄλλοι ἄλλα δίκαια ἡγοῦνται κατὰ τὸν σὸν λόγον καὶ καλὰ καὶ κἰσχρὰ καὶ ἐγαθὰ καὶ κακά · οὐ γὰρ ἄν που ἐστασίαζον ἀλλήλοις, εἰ μὴ περὶ τού-

των διεφέροντο. η γάρ;

Argumentis confirmare libet quae in his corrigonda verbo iam ostendi. Praemittuntur hace: nulla διαφορά inter homines esse potest ob μείζον et έλαττον, neque ob βαρύτερον et κουφότερον, cum κρίσις de his sit ίκανὴ et facillima, sed sunt τὸ δίκαιον et ἄδικον, sunt τὸ καλὸν et αἰσχοὸν, ἀγαθὸν et κακὸν, de quibus στασιάζουσι. Sic igitur etiam dii de iisdem διαφέρονται, είπερ τι διαφέρονται. Inferius (8 D.) dii dicuntur στασιάζειν περίτων δικαίων καὶ ἀδίκων: itaque ἀμφισβητοῦντες dii et (8 E.) κράξεως τινος πέρι διαφερόμενοι οἱ μὲν δικαίως φασὶν αὐτὴν

supagoat, οἱ δ' ἀδίκως. Atque in proximis (7 E.) dii diserte dicustur ταῦτα οἱ μὸν δίκαια ἡγεῖσθαι, οἱ δ' ἄδικα. Quere in prioribas illis omnino desiderantar verba zai adıxa post allo: alla dizata, ut absolvatur en sententine para, quae deinde imprimis enucleatar se perficitur: quod recte sensisse videtur qui illa in mergine codicis w adscripsit, quamquam alienum locum iis indicavit. Sed, sisor reç de, talia non scribenda: sensu enim ipse indicante facillime intelliguntur. Pessem respondere ipsius Platonis verbis utens, Aered f mi derter nar nos sapessegor. Verum, ut serio respondenm, symmetria quoque qua utraque irarria deinde nominantur, scriptum requirit etiam rovrarrior prius nominati illius δίκαια: itaque scribendum άλλοι άλλα δίκαια καὶ άδικα ήγουσται κατά κτέ. Ob sandem causam in Theaet. 172 B. άλλ' ένει, ου λέγα, έν τοις δικαίοις και άδίκοις και όσίοις και άνοσίοις, έθελουσιν ίσχυρίζεσθαι, ώς ούκ έστι φύσει αύτῶν οὐδεν οὐciar savrov syor ... illa xai adixois retinenda sunt, quamquam emnimm optimus codex ea omisit. Atque sic omnia scripta sunt apud Platonem in locis, ubi eadem est ratio, quae hic. ordem dialogo 9 E. 'Αλλ' έγωγε φαίην αν τους είναι τὸ όσιον, δ de nárreς οί θεοί φιλώσι, και τούναντίον, δ αν πάντες οί θεοί μισώσιο, ανόσιον. In his dixi illa τὸ et ανόσιον emittenda esse. Quod ut mihi concedas, corruptionis originem indagare conabor, deinde quomodo recte Graece scribatur exemplis ostendere. Nescientes quo referendum sit rovrarrior, partim rati ei respondere praecedens δσιον huic queque articulum addiderunt, partim per respartion significari id, quod ei ipsum subiungitur o an námes oi Ozoi picocor, quum hoc ait irarrior rou o ar narres oi Beal giliot, ultimam vocem arostor adscripserunt. Non tamen senserent aut utrique (10 ocior et arocior) articulum adesse debere aut utrique abesse: itaque quasi έπ' αὐτοφώρφ deprehenduntur scioli. Praeteren bene tandem Graece diceretur retento vò et άνόσιον sic: - elvat τὸ όσιον, ὁ αν πάντες οἱ θεοὶ φιλώσι, καὶ τὸ ἀνόσιον, ὁ ᾶν πάντες οἱ θεοὶ μισώσι (vel etiam posito τὸ ἀνόmer in postremo loco). aut retento rovrarrior sic: - strat rò όσιος, δ άν πάντες οί θεοί φιλώσι, καὶ τὸ ἀνόσιον τοὐναντίον. At positio illius rovearzior ipsa indicat ei respondere ocior, ideoque asóvies prorsus supervacuum esse: tum loquendi consuetudo non requirit articulum ad octor, quamquum erarcior ei respondens habet articulum. Omisso igitur 70 et arosior omnia recte se babent, cum roveaerios loco rov arocios positum sit. Cf. Phaedr. 261 D. Καὶ ἐν δημηγορία δὴ τῷ πόλει δοκεῖν ταὐτὰ τοτὲ μὲν ἀγαθὰ, τοτὲ δ΄ αὐ τάναντία; Theaet. 153 C. Τὸ μὲν ἔς ἀγαθὸν [κίνησιο] κατά τε ψυχὴν καὶ κατὰ σῶμα, τὸ δὲ τούραντίον. Vides κάναντία et τούναντίον, cum tamen άγαθὰ et eredos non habeant articulum. Nemo autem locum posteriorem legens ferre poterit illud xirnous. Accedat Thenet. 166 E .τῷ μεν ἀσθενούντι πικρά φαίνεται α έσθίει καὶ έστι, τῷ δ' ὑγιαί-

vores và va v z sa [inte noi mairenni]. Sed neque has tres voces ferre potest Attiess versus. Út autem intelligatur quemedo ascipiondum sit roverrier, quemadmedum pesui superius in altero exemplo mittens verba o de marese of Oroi purios, comparetur Cratyl. 485 C. enel lowe naud ye vo dowards udhhigt as leyoire, όταν ή πάσιν ή ώς πλείστοις όμοίοις λέγηται, (τοῦκο δ edel aposýnovous ex 438 C. hue invecta alogisen de rev sasrior. Ubi aforiora respondet ro nalkior et rourarran postremum  $au \tilde{\phi}$  otas  $\tilde{\eta}$  sads — outions higher: its ut use vox soin partier substituatur pro his ampibas star à nãou à sig adsistenç άνο μοίοις λέγηται. - Ad correctionem, quam proposui in Pretagora 357 D. Kai où moror emorimne, alla ani eie (leg. he) τὸ πρόσθεν έτι ώμολογήπατε [, ότι] μετρητικής hace pauca anno-Nimirum dixi absurdum hic esse sic sò apóodes, tanda habeo. hoc enim iungi cum verbis iérai, élavrem, negairem, aliis huiusmedi et significare longius, ulterius: itaque lectionem is recipiendam ange: qua recepta rò ngóober (i. e. = rò ngéreger) approhaturum totum locum qui relegerit. Illud oss igitur retineri nen potest neque illud μετρητικής disiungi ab ής: quare neque articulus desideratur, sed est constructio, qualis in his, Parmen. 130 B. καὶ τί σοι δοκεί είναι αὐτή ὁμοιότης χωρίς ής ήμεις ὁμοιότητος έχομεν ---. Phil. 58 C. οὐδε γὰρ ἀπεχθήσει Γοςγία, τη μεν έχείνου υπάρχειο τέχνη διδούς πρός χρείαο τοις ανθρώwolg noareir, h o elnor erd rur no armareia, nubanes nri. Atque sic Platenem legens semper neva exempla colligere soleo, quibus confirmentur emendationes. Interdum tamen contra accidit, uti subversas conjecturas meas exemplis ipse comperiam: cuiumodi est Protag. 327 D. - all' eler appei sues, oloiπερ οθς πέρυσε Φερεκράτης ὁ ποιητής εδίδαξεν επὶ Αηναίω. whi mutanda consebam ofoineo ous in olovoreo. At alios locas conferens imprimis hunc, Cratyl. 482 E. - μη ανάγκαζε (δνομα) πάντ' έγειν τὰ γράμματα, ίνα χομιδή ή τοιούτον, είόνπες οὖ ὄνομά ἐστιν. usum syntacticum relativorum nunc potius ignorare me fateur atque nihil mutandum in illis arbitror. - Gorg. 480 Ε. Οὐκοῦν η κάκεῖνα λυτέον, η τάδ ἀνάγκη συμβαίνων; uti τῷ πρόσθε sequente vecali semper adiungitur r apud pectas et Platonem, sed contra sequente consonante nuequam adest apud puetas, neque semper apud Platonem, ideoque hoc adverbium recte ubique etiam apud bunc a Bekkero sine v acriptum est sequente consonante, sic etiam pronomen ixeñog, cum positum saltem post voculam  $\hat{\eta}$  apud isocratem et poetas nusquam habeat priorem s, atque huius scriptionis etlam apud Platonem cum multa vestigia videantur, ubique recte post à positum sine priore vocali apud hune quoque scribitur. Hue pertinet ovzaç et ovcas man vero ταὐτὸς et ταὐτὸ, quorum illud etiam sequente consenante apud Aristophanem quoque scribitur. Itaque nune censes legendum esse Ounove à 'nema luvéor mes, et censiteer maneum male

a me mutatum fuisse in τάκεδτα, quod ferri non posse me monait nostras ὁ ἄκρος είς has res. Quem tamen gaudeo in Phaedone 110 B. ἐκεῖτοι οἱ λίθοι εἰσὶ καθαροὶ καὶ οὐ κατεθηθεσμέτοι εὐδὶ διεφθαρμένοι, ὥσπερ οἱ ἐνθάδ ὑπό σηπεθότος καὶ ἄλμης. ύπο τών δεύρο ξυνερουμκότων, α και λίθοις και τη και τοις άλλοις ζφοις το και φυτοίς αίσχη το και πόσους παρέχει verba illa ύπδ speciósos καὶ άλμης interpolata esse arbitrato mihi nuperrima σύμφηφον factum case. Cum autem alia argumenta afferat quam quae ego attuleram, nullo tamen modo contemnenda esse mea estendere conabor. Lapides exersos sunt in sy ws alubor yy. legiden oi ένθάδε in sois xοίλοις της γης. Qui aunt ένθάδε et religna irbade dicentur a Platone desgebuouera nat nuruβοβραμέσα, "WCΠΕΡ τὰ ἐν τῷ θαλάττη ὑπὸ τῆς άλμης (110. A.). In molla autem illa της γης ξυνερουμκέναι dicit ύδωρ, ομίχλη», αίρα (109 B. 110 C.), praeter tria haoc nihil nominons. Et in leco, de quo agimus, lapides sove irodos corrempi et atteri ab iis, quae dixerat ease và desge (i. e. eis và ποίλα της γης) ξυνερουμπότα, hoc est υπό του υδατος και της ėµígkąs zai τον αίρος: a nullis aliis, quemadmodum paucis verbis explicavi in annotatione ad Phaedonem. Neque igitur lapides atteri dici pessunt istò oquescos, qued absurdius ducebam, quem ut verhum addendum puterem, neque vo alung, maris tantum evoys proprii elementi. Interpelator igitur nominans aquaδόνα καὶ άλμην prorsus nullum nominat de illis δεύφο ξυνερουμmoss sed multo vehementius errat, estque crassiosis generis additamentum. Ad tria illa animum non advertens vocem aliam quandem, peimam tanquam ex Gulánov projicit, neque videns illud "WCDEP vocem repetit etiam absurdiorem bic, atque sic dormitans due ille inepta effutit ύπὸ σηπεδόνος καὶ άλμης. In eo igitur iam argui interpolatorem nos contendimus, ideoque iam tenemus enm, quod aliquam quogàr ipsam sive detrimentum nominavit, quum, sive unum de illis ξυνερουηχόσι sive aliud quartum quoddam iis simile, eorum saltem aliquid nominare debuisset, quae παρέχει αίσχος aliudve quoddam detrimentum, uti ipsa res indicat et ipsa Platonis verba proxime sequentia: ut paucis complectar, ubi causa quaedam effectrix nominanda erat, effectum ipsum quemdem affert: hac igitur ratione reliciendum ύπο σηπεboros, atque ob hec primarium argumentum sciolo reddendum. At, είποι τις αν, bona tamen est vox αλμη, significans unum corum, quae φθοράν παρίχει, quartum quiddam, tribus illis a Platene nominatis simile. Est; sed hic tamen non est: nam αλμη rebus, quae sunt in mari, xaqsize, φθοράν, iis vero, quae sunt in terra, nulle prorsus pacto potest: hac igitur parte iam ineptum unite absurdius apparebit esse hoc vocabulum diligenter atque escurate totum hunc locum inicxemapirois. Nimirum Plato, ut significet, quanto praestantiques sint res in τη ώς άληθως γη sebus in voi, moidoic eius, has res (quae is voic noidoic) comparat

cam his, quae in mari sunt. Postquam dixit hos per yae i 77 xuì οἱ λίθοι - διεφθαρμένα ἐστὶ καὶ καταβεβρωμένα, utitur εἰκόνι, (110 A.) ώσπερ, inquit, τὰ έν τῆ θαλάττη ὑπὸ τῆς άλμης (seil. καταβεβρωμένα καὶ διεφθαρμένα έστὶ) —: quae (τὰ έν τῖ θαλάττη, σήραγγες, πηλὸς etc.) πρὸς τὰ παρ' ἡμῖν κάλλη (τὰ έν rois noilois, derdowr, liew etc.) noireadai oud onwariour afia. ἐκεῖτα (τὰ ἐτ τῆ ὡς ἀληθῶς γῆ, λίθοι, καρποὶ etc.) δ' αν τῶτ παρ΄ ἡμῖτ (τῶτ ἐτ τοῖς κοίλοις, λίθων etc.) πολύ ἀτ ἔτι πλέοτ (ἡ τα παρ' ήμεν των εν τη θαλάττη) φανείη διαφέρειν. Comparantur igitur τὰ δεύρο ξυνερρυηχότα cum αλμή in mari, idque efficere illa dicuntur er rois xoiloss, quod hace in mari: quae utraque inter se adeo sunt diversa, ut nihil ineptios atque absurdies sit, quam ea confundere et aliquid proprium illius sixoros una cum illis ξυνερουηχόσι nominare. Alterum primarium argumentum est, qued petitur ex constructione: adeo enim abhorret illud vaò -ข้รง — a Platonico nitore, ut, si quis vel alterum lecum indicare possit, simile quid huic habentem, augurari audeam etiam bunc corruptum esse. Verum boc etiam quemque verbis sove προσέχοντα sensurum putabam, quare de constructione quoque nihil dixi in annotatione. Atque nihil morer testem ullum, neque si quis, paoxor se aequalem Platoni, alicunde araxivas illa verba huic vindicare aggrederetur: sunt enim ades imepticatis ac ψελλιζομένου, ut nemo ocius, opinor, quam ipse Plato es omissa vellet.

Haec aliave quaedam superiorum si cui enucleatius explanata videantur, sciat is me nullum peculiare είδος είλεγχου sectatum esse, sed imprimis in gratiam minus assiduorum Platenis lectorum Platonica haec conscribere, uec son hoc consilio, ut, quae mutanda mandavi in Platonis editione, propediem preditura, ne ἔρημα περίη.

Lagduni Bat.

R. B. Hirechig.

## 5. Ueber das aurum ovatum bei Persius.

In der zweiten satire von Persius lauten die verse 52-58 so:
Si tibi creterras argenti incusaque pingui
auro dona feram, sudes, et pectore laevo
excutiat guttas laetari praetrepidum cor.
Hinc illud subiit, auro sacras quod ovato
perducis facies, nam fratres inter aenos
somnia pituita qui purgatissima mittunt
praecipui sunto, sitque illis aurea barba.

Der sinn dieser stelle ist ganz deutlich: "die menschen freuen sich über nichts so sehr, als über das gold; daher der einfall; die gesichter der götterstatuen zu vergölden. Damit diejenigen götter, die die verständlichsten und klarsten träume gesandt haben, vor den andern ausgezeichnet neien, muss ihr bart golden

sein, während die andern in einfacher bronze dastehen." Aber warum wird das gold oostum genannt? Jahn sagt: "Oostum audacter dixisse videtur, ut Ovidius (Epp. ex Ponto II, 1, 41) triumphatum ourum, quod in ovationis pompa allatum et circumductum fnit." Die ähnlichkeit beider stellen ist nur äusserlich. Ovid spricht eben von dem golde, das Germanicus bei seinem triumphe zar schau stellte. Persius redet keinen triumphater an, sondern jeden menschen von gemeinem schlage; es ist also sinnlos, sein gold trinmphirtes zu nennen. Es wäre nur möglich, wenn die Romer gar kein gold gehabt hätten, als was sie in ihren kriegen erbeuteten. Lassen wir daher das verbum ovare, das wir durchaus nicht verstehen könneh; ovatus ist ja auch eine von ovum gebildete participialform. Es findet sich in den lexicis mit der bedeutung: "eiförmig, oval, ovale päuktchen habend", was auf unsere stelle freilich gar nicht pasat. Es ist aber aus Persius noch eine andere bedeutung desselben wortes suzufügen. Gesites gold ist gold mit eineiss aufgesetst. Wie bekannt wird das blattgold auf solche weise angeklebt. Es handelt sich auch in userer stelle nicht von einer ächten und danerhaften vergoldung, die grössere vorrichtungen erforderte, und durch quecksiber und fener gemacht wurde, sondern von einer art seine buldigung und dankbarkeit der gottheit zu zeigen, die von den gewöhnlichen opfern und bekränzungen nicht allsusehr verschieden ist. Dies leuchtet ein aus der von Jahn und Lebeck eitirten stelle des Athenagoras (Πρεσβεία περί Χρισνιανών p. 242 Reichenberg): Οἱ μεν ἄλλοι ἀνδριάντες τοῦ Νερυλλίνου κόσμημά εἰσι δημόσιος: είς δε αύτως και γρηματίζεις και ίασθαι σομίζεται, και θέουσαν αύτῷ καὶ χρυσῷ περιαλείφουσι καὶ στεφανοῦσι τὸν άνδριάντα of Τρωαδείς. Der v. 55 f. bei Persius ist somit ganz einfach zu übersetzen: "daher ist es dir eingefallen, die heiligen gesichter mit blattgold zu überziehen."

Kopenhagen.

I. L. Ussing.

# 6. Zu Cicero.

1. Cic. pro Mil. 7, 16. Iam illud ipse dicet profecto, quod sua sponte fecit, Publione Clodio tribuendum putarit an tempori. Die rede ist von Pompejus, der ohne vom senate ausdrücklich dazu autorisirt zu sein (sua sponte), beim volke den antrag gestellt hatte, den vorfall auf der appischen strasse vor eine seva quaestio zur untersuchung zu bringen. Cicero hat bereits gezeigt, dass in dieser rogatio des Pompejus kein präjudiz gegen Milo enthalten sei, und will nun die positiven beweggründe angeben, die den Pompejus zu jenem antrage bestimmten. In einem solchen zusammenhange muss es auffallen, wenn Cicero augt: Pompejus selbst wird sagen, ob er jene massregel aus

rücksicht auf den P. Clodius oder auf die geitumstände beliebt habe. Denn offenbar gibt Cicero sich mühe, jeue beweggründe durch eigene vermuthung herauszubringen (§. 21). Wie sollte er auch dezu kommen, die richter auf eine von Pompejus selbst zu gebende erklärung zu verweisen, welche sie vor der fällung des urtheils schwerlich noch hätten einholen können, vorangesetzt, dasa Pempejus auch nur geneigt gewesen wäre, sich über seine mative au erklären. Am schlusse der deduction über die beweggrände des Pompejus könnte man es sich vielleicht gefallen lassen, wenn Cicero aur bekräftigung seiner vermuthung an eigene erklärungen des Pompejus appellirte. Hier im anfange esscheint das gänzlich ungehörig. Die anstände beseitigen sich, wenn wir ipse dicet als ein glossem streichen. Dass die annahme eines glessems nicht zu gewagt ist, beweist das vorkommen anderer glosseme in der Miloniana; der verdacht gegen diese worte steigert sich durch des schwanken der lesart zwischen inse dicet und dieet ipse; die veranlassung andlich für die entstehung dieses glessens liegt nahe. De die frage nicht sofort beantwortet wird, sendern mnächst zur vorbereitung der antwort einige beispiele ersählt werden, in denen trotz der ermordung berühmter männer eine nova quaestio nicht beantragt sei, so konnte dieselbe als eine rhetorische erscheinen. Das ipse dicet fügte also effenbar jemand hinzu, der im voraus darauf aufmerksam marhen wellte, dass Cicero weiter unten (§, 21) die autwort auf die frage geben würde.

2. Cic. pro Mil. 15, 40. Tamen se Milo continuit et P.

Cledium in iudicium bis, ad vim nunquam vocavit.

Bis ist verdächtig, weil von einer zweimaligen anklage des Clodius durch Milo michts bekannt ist. Nach 13, 35. reus enim Milonis lege Plotia fait Clodius, quoad vixit, könnte man viel cher semper als bis erträglich finden. Sollta Cicera nicht in einer beliebten form der antithese (vgl. z. b. gleich 6, 15. is causam interitus quaerendam, non interitum putavit) geschrieben haben in iudicium vis, ad vim numquam vocavit? Freilich würde dadurch der wenig übliche genitiv vis dem Cicero zugemuthet. Es ist indess bekannt, dass dieser im dialogus de claris oratoribus cap. 26. vorkammt, und von den grammstikern (Varr. 1. l. 8, 7. Prisc. 1, 261, 316 Krehl) als üblich vorausgesetzt wird. Cicero, der ihn sonst vermeidet, könnte ihn sich der pointe des gegensatzes wegen, hier wohl gestattet haben.

Prag.

L. Lange.

## XI.

# Ueber den syrischen palimpsest der Ilias. Fortsetzung (vgl. heft l, s. 145).

Während wir in dem vor uns liegenden abdrucke die interpunktionen ganz vermissen, sind apastrophe, accente und spiritus bald angewendet, bald ausgelassen, so dass wir in dem gehrauche und in der vernachlässigung diener stichen kaum eine verherrschende manier, geschweige denn leitenda grundsätze erkonnen können.

Die elisien ist regelmässig und selbst da angewendet, we sie von Aristarch nicht gebilligt war, z. b. XVI, 837 αδειλονδέ d. i. ἀ δοίλ, οὐδέ. vgl. Herodian zu XI, 441. Man veymisst den apostroph (') en stellen, we wir ihn hald zur förderung der deutlichkeit, hald zur hezeichnung der einen von zwei gewöhnlichen letzten erwarten könnten (vgl. zu v. 294), finden ihn dagegen bei ἄρ' und αυταρ' zur durchführung etymologischer ansichten benutzt, die, so alt sie auch sein mögen, die zustimmung bedeutender grammatiker nicht gefunden an hahen sebeinen. Se lesen wir denn XII, 305 αλλογαρη (f. ἀλλ' ὅγ' ἄρ' ἢ), 421 αλλωγαρη ούροισι (f. ἀλλ' ὅςτ' ἀμφ' οὐρησι), 444 δουρατεροντες (f. δούρατ' έχοντες), 460 οὐδαρογηες f. οὐδ' ἄρ' ὀχῆες),

Es finden sich nur wenige verse mit vollständiger accentuation (XH, 308, 323, 366, 376; XIV, 257 n.s.w.), wenige, in denen sie ganz mangelte (XH, 336, 865, 419, 433, 454); einige heben nur ein tenseichen, andere zwei n.s.w., ohne dass sich die art, wie sie ver andern berücksichtigt oder vernachlässigt wurden, durch ein schwanken der accentlehre, durch eine zweidentigkeit der wörter oder durch den wunsch erklären liess, ihre abtheilung zu erleichtern. Die behandlung der accente selbst aber spricht für die genauigkeit des abschreibers. Er folgt im allgemeinen den bekannten grundsätzen der alten, die wir aus Herodian, Arkadius und aus Johannes dem Alexandriner kennen, so jedoch, dass sich in manchen stellen auch unzweideutige spuren einer abweichenden theorie nicht verkennen lassen, die bisher nur durch verhältnissmässig späte gewährsmänner empfehlen zu

sein schieu. Denn um beispiele zu übergehen, welche später passend besprochen werden, so folgt der palimpsest nach der üblichen art der lehre Herodians, indem er die partikeln µèv, δè, rào nicht zu den enclitischen wörtern rechnet, zu denen sie von Chöroboskus bei Aldus Hort. Adon. p. 229 B. gezählt werden. Er gibt XII, 366 σφωι μέν, 436 ως μέν, 443 οι μέν; XX, 203 τον μέν, 434 σύ μέν, 445 τρίς μέν; ΧΙΙ, 352 βη δέ, 353 στη δέ, 361 έι δὲ, 377 σὺν δ', 384 θλάσσε δὲ, 457 στη δὲ; XII, 322 ει μετ γάρ, 346 ώδε γάρ, 359 ώδε γάρ u.s. w. Auch der verbindung des artikels mit adverbien und adverbiell gebrauchten wörtern zu einem wortkärpen ist die orthographie unserer urkunde nicht günstig. Denn da wir XII, 359 τὸ πάρος, und dreimal (XII, 346; XIII, 228; XXII, 250) τὸ παρος, ferner XIII, 679 τὰ πρῶτα; XXI, 476 τὸ πρὶτ; XIII, 738 τὸ τριτον finden; so sind die beiden fälle XII, 420 ταπρῶτα und XXIII, 782 τοπάρος wohl eher durch die annahme zu erklären, dass der artikel unbetont blieb, als für das alter einer accentuation geltene zu machen, welche unter den Byzantinern gewähnlich war (Moschopul. bei Ritschl zu Thomas Mag. Prolegom. p. CXII) und sich in manchen stellen alter texte findet, auf die ihre lehre einen augenscheinlichen einfluss ausgeübt hat. Dagegen ist es unffallend, dass der urtikel im nominativ bei demenstrativer bedeutung durchgehends als ein atonon behandelt wird. Wir lesen XII, 366 ob xal o noursed; in elnem verse, dessen übrige wörter sämmtlich ihre accente haben; eben so ist nuch die anglassung des tonzeichens das. 344 o yap, 400 o ser, 469 ouer --bide; XXI, 599 avrap o, 504 nuèr, 519; XXII, 1; XXIII, 200 or ner schwerlich als eine folge von blosser ungenauigkeit zu betrachten. Und doch ist die betonung bei vielen beispielen alter handschriften nicht nur durch die beiden gewährmfaner, deren ansichten bei Eustathius vorliegen, sondern noch durch die lehre des Moschopulus sepi oyedar p. 17 ausser zweifel gesetzt and sicher alt 1).

Das inta ist, als sweiter bestandtheil eines unbigentlichen diphthongen, wie sich erwarten fässt, in der reihe geschrieben, wird aber an manchen stellen vermiset z. b. XII, 315 εω, 428 ολιγω χωρω, 425 δησυν, 428 οιω. Sein gebrauch in Αθέωι XIV, 229, und ειηι das. 386 fällt dagegen auf. Wenn Aristarch das

<sup>1)</sup> Dass die worte des commentators zur llies p. 22 τὰ προταντικά ἄρθρα, στιρηθέντα τῶν ὑποτεταγμένων αινοίς ἐνομαϊων, σφοθρότερον τε ἐπρωνοῦνται κατὰ τοὺς τόνους καὶ εἰς ἀντωνομίας μετάγονται μ. s. w. von einer wirklichen belonung durch den accent zu verstehen seien, ist, so weit es nicht schon aus der sache selbst hervorgehen dürfte, — gegen Reizens bedenken (de accent. incl. p. 24) — durch die worte des Moschopulus a. s. o. πάντα γάρ τὰ προτακτικά ἄρθρα, χωρισθέντα τῶν ἐνοματων καὶ ὁξυτονηθέντα, εἰς ἀντωνιμίας ολιείως μεταπέπνει; εἰς καρὰ Ὁμήρος Ὁ γὰρ ἢίθε θοὰς ἐκὶ νῆας ᾿Αχαιῶν ενwissen.

aderrhium άμαργῦ darum night mit einem nelehen ieta in dar endsilbe achrich, weiler glaubte, dass das wort aus άμαργήδην apor kopirt sei, Heredian zur II. V, 656; au muss vorausgesetzt werden, dass er die adverbien auf η z. b. άλλη, πάνηγ, κρυφῦ, εἰχῦ s.s. w. mit dem iota schrieb, wie en Charebeskus in seinem huche über die quantität, Etym. M. p. 78, 20, wehl im sinklangs mit der überlieferung, Heredian zur II. XXI, 162, und insbesendere mit des dostrie Heredians verlangte. Nur scheint aber der gebrauch des ieta bei den adverbien πῆ, πη, ὅση u. s. w. nicht zufällig in unserem palimpsente durchgehends unterlessen zu sein. Denn gegen das eine beispiel XX, 5 πανηγι fiedet sich zweimal πάντη XIV, 413; XX, 492 und dreimal παντη XIII, 806; XX, 492; XXIII, 463, ferner πῆ XIV, 298 und ebense fregund πη XXIV, 362, wie das enklitische κη XXI, 219; XXIV, 381 und enη XX, 25, XXII, 185, 321.

Die beiden hälften des ursprünglichen aspirationszeichens (H) sind früh zur bestimmung der hauche und zwar 'als spirktus asper und ' als apiritus lanis verwendet worden. Denn folgt auch nicht aus den angaben des grammatikers bei Bekker An-Gr. T. II p. 692, dass sich ihr gehrauch auf Dionyains den Thrakes zurückführen lässt, wie man irzthümlich behauptet hat; so waren sie doch jegem commentator bekannt, mag dieser non Porphyrius oder Chörehoskus sein 2). Und nicht jünger gind wohl die beispiele, wolche die fragmente Hamera auf papyzus geben, wie die zusätze von zweiter hand auf dem gapyrns von Benkes II, XXIV, 344 'wr; 422,558 'core das beispiel auf dem pariser bei Osann (Quaest. Hom. P. 11 p. 5) Il. XIII, 161 dere, auf welchem der spiritus asper zweimal mit dem tenzeichen verschlungen zu sein scheint 162 a w, 164 a n. Die embresienischen fragmente bieten VI, 297 inaror, XII, 438 arehust. Wie wir es also erwarten, so sind beide zwar ohne konsequens, aber hänlig in unserem palimpseate angutreffen. Denn man würde pur irren, wenn man auf herrn Bekkers versicherung (a. a. o. p. 437) bin glauben wollte, dass er nur ein einziges beispiel in id XXIII, 891 enthielte. Das facsimile gibt uns mit dem drucke übereinstimmend XXI, 602 έως δ; XXII, 5 έκτορα, 7 αυτάρ δ; XXIII, 291 innoug, 322 og. Eben so wenig fehlt es im facsimile an einem beispiele für den lenis XIV, 277 oud, welches der gedruckte text anerkennt. Der letztere allein hat den asper XXI, 2 όν, 135 όνς, 253 ός, 365 ώς; XXII, 265 ώς; XXIII, 262 ίπ-\*\*\*voir, 286 innoisir, 322 oc, 676 oc und den lenis XX, 112 ονδ; XXI, 8 ές, 110 άλλ, 209 ένθ, 212 εί, 215 άνδρων, 317 ovre, 372 all; XXII, 200 dur, 250 du, 328 dud; XXIII, 70 ου, 319 αλλ, 478 αλλ<sup>2</sup>, 497 ετθαδ, 670 ή, 891 ήδ, eine zahl von beispielen, die sich leicht vermehren Hess, aber schon hin-

<sup>2)</sup> Priscisa T. II p. 362, 7 ed. Krehl.

reicht, um den umfang des gebrauches zu beleuchten und jede voraussetzung zu bezeitigen, als ob der schreiber in der bezeichnung des einen bauches sorgfältiger gewesen wäre, wie in der des anderen. Wenn nun aber diese zeichen so häufig für die hauche verwendet sind, so müsste es uns augenscheinlich hefremden, wenn es wahr ware, was herr Bekker a. a. o. versichert, dass der spiritus auch durch einen horisoutalen oder perpendikulairen strich ausgedrückt wäre. Sollten wirklich die grammatiker ihren vorrath an prosodischen zeichen auf eine so aberflüssige und so unnütze weise bereichert baben? Das ist nicht der fall. Um unsere beobachtung auf die beispiele in den fragmenten des zwölften buches zu beschränken, so ist der horizontale strich ein und dreissigmal über die vokale v und s gesetzt und zwar durchschnittlich da, wo mit ihnen ein wort anlautet. Er vertritt somit die stelle der beiden punkte, welche wir in den ambresienischen fragmenten (Buttmann zu den schelien der Odyssee p. 589), wie in anderen handschriften (Alter Praefat. ad Odyss. p. viii) bemerken. Zweimal steht er in der diarese 308 enaifai und 427 sylet; einmal ist er bei syvoir angewendet. Wie die ambrosianischen fragmente zwischen vies und iog schwanken, Buttm. a. a. o. p. 585; so bemerken wir auch 292 vior 331 vios gegen vios XXIII, 532. Auf einem anderen vokale findet sich dieses zeichen nicht. Der perpendikulaire strich findet sich sechsmal auf anderen vokalen im anlaute 324 ovre, 346 ώδε, 348, 359 εί; 364, 370 ως. Wir halten ihn für eine mangelhafte bezeichnung des spiritus, denn die charakteristische erganzung durch die horizontale linie fehlt. Die beschaffenheit des hauches unterlag gerade bei diesen wörtern keinem zweifel. Wir würden nun freilich bei dieser voraussetzung des schreibers nach dem zwecke fragen, den er überhaupt bei dieser andentung des hauches im auge gehabt kätte, wenn es nicht in der natur der nachlässigkeit läge, ohne bestimmte grundsätze zu verfahren.

Die orthographie bietet dem, der die eigenthümlichkeiten mancher lesarten des Hesychius mit den vorschriften der techniker verglichen hat, durch welche sie eine richtigere art den aufkommenden oder herrschenden fehlern gegenüber zu empfehlen suchten, wenige oder gar keine neuigkeiten. Es ist bekannt, wie eft die aussprache veranlassung gab, ε für ει zu schreiben. So finden wir XX, 499 στιβον; XXI, 393 ονείδιον, 471 ονειδιον; XXII, 36 ιστηκει; XXIII, 106 ἐφ' ιστηκει. An manchen stellem ist der fehler durch verbesserung gehoben, bald weil er auffäl-

lig war XIV, 205, 305; XVIII, 114 μ'; XXII, 27 ισισ, bald XVIII, 154 ἐπελος; XIX, 155 θεοίπελ; XXIII, 80 επιπελ' nach der regel des Chöroboskus. Orthogr. p. 209. Umgekehrt ist bei dem gleichklange dieser beiden laute der diphthong für den

einfachen wekul nicht nur zur bezeichnung seiner länge, sondern auch darum eingetreten, weil die ableitung für jenen zu aprechen shien. Nur die quantität konnte zu epsinludu XXI, 311, nu zesser XVI, 670, zosiser 680 (Cheereb. Orthogr. p. 276, 18; 278, 17), zu meicea XX, 9 (Etym. M. p. 673, 18) und zu eica XX, 315 (Choerob. p. 224, 4) führen. Aber etymologische rücksichten empfehlen eshvoc XX, 318 (Choerob. p. 225, 2) und sie bestimmten den abschreiber oder den grammatiker, der immerhin auf die orthographie unseres palimpsesten direkt oder indirekt tingewirkt hat, so ansachlieselich, dass er nicht nur gegen die Therlieferung reiconeror XIII, 186 und sogue reiconeau XXIII, 76, sondern anch gegen das metram zweimal sobuques XVIII, 482; XX, 12 für idwiges gab. Demnach kann der hänfige gebranch der form Hoseidame für Hoseidame nur durch die etymolegie Platens im Kratylos 19 u. f. erklärt werden, welche die grammatiker Alexion und Apollonius annahmen Cyrill. bei Cram. An. Par. T. IV p. 188, 38. Woher sonst die auffallende konsequenz in dieser schreibweise? Hoosdaw XIII, 206; XX, 816, 318; XXIII, 277, 307; Ποσιδάων XIV, 890; XX, 34, 57, 132,

149; XXI, 284, 287; Ποσιδάων XV, 205; Ποσιδαωνος XX, 67; Ποσιδάωνος XXI, 477; Ποσιδαωνι XV, 158, XXI, 477; Ποσι

δαον XX, 115; Ποσιδαον XIV, 357, 384. Ferner hat der palimpoest in übereinstimmung mit dem papyrus von Elephantine XXIV, 340 πεδειλα, weil die etymologie ει verlangte, wie Chöreboskus p. 247, 13 sagt, während er selbst wohl nach der iberlieferung e empfiehlt. Dagegen wage ich bei der vereinzelten erscheinung von Odvoosve, welches XIX, 247; XXIII, 709, 719, 755 für Oduceus gebraucht ist, eben so wenig an oducceuw (Schol. Vind. ad Od. I, 21) zu denken, wie bei Αχιληος XXIV, 309 und Azilni XX, 376 an azog eneveyneir roig Ilievoir (Schol. Ven. A ad II. 1, 1), etymologieen, welche die orthographie in jüngeren urkunden beberrschen und das metrum vielfach stören. Denn der einfache zischlaut ist für den doppelten in δαμασ' XVI, 813 nud mooi XXIII, 749, der doppelte für den einfachen dugegen in autorognicie XX, 11 und in issusie XXIII, 312 zu finden; die einfache liquida statt der doppelten erscheint in der hebung bei meras XX, 365 und nach Aristarchs lehre in der zusemmensetzung παραφητοισι XIII, 726. Ebenso bietet die lesart erster hand onws XIV, 160, we der korrektor onnws geschrieben hat. Die assimilation erscheint in xaxyoru XX, 458 vermachlässigt, während κεμπως XXIII, 213 einen wenn auch nicht seltenen, doch ungewöhnlichen fall darbietet. Lobeck zu Soph. Ai. 836. Endlich sehen wir aus zwei beispielen παρακαμβαλον XXIII, 127 und παρακαμβαλεν 683, wie unbaltbar das verfahren des Masurus war, der bei Hesychius bd. Il p. 131 die lesart des

manuscriptes nappaler chue weiteres in nappaler verwandelte, obgleich ibn zehon die stelle des wertes hätte aufmerksam mechen nollen, dass der lexicograph die gewähnliche form bei der anfnahme des artikels nicht vor augen hatte. Bekkers recess. p. 128.

Sagan.

W. C. Reyser.

# Zu Lysias.

Wie in der rede des Lysias de caede Bratosthenis auf lücken zu achten nothwendig sei, migt schon ein blick im die kritischen übersichten, welche Scheibe und Westermann ihren netten ausguben vorangestellt haben: jedech ist eine stelle noch vorhunden, we man die lücke noch übersehen: ich meine 6. 44. Buphitetus will darthun, wie zwischen ihm und Eratusthenes nie feindschuft bestanden, wie er ferner bei 'des letztern todtung einen gewinn an geld nicht habe suchen können, wie §. 4 schen gesagt. Bine feindschaft, sagt er, werdet ihr nicht finden: denn nie hat Bratosthenes eine solche gegen mich gezeigt: ούτε συνήδει κακόν ούδεν δ έγω δεδιώς μή τις πύθηται έπεθύμουν αὐτον απολέσαι. ούτε εί ταύτα διεπραξάμην, ήλπιζον χρήματα λήψέσθαι: so die neuern: die codd. aber haben ήλπιζον μέν, auf welches μέν viele conjecturen gebaut sind. Aber weder durch sie noch durch streichung des uer entsteht zusammenhang mit dem folgenden allgemeinen satz: ένιοι γάρ τοιούτων πραγμάτων ένεκεν θάνατον άλλήλοις ἐπιβουλεύουσι: er ist vielmehr in seiner jetzigen stellung ganz unverständlich. Bedenkt man nun weiter, wie in dem proömium §. 4 als motiv der tödtung des Eratosthenes erwerb an geld angegeben, wie deshalb dieser punkt ausführlicher behandelt und dabei dieselben worte, die S. 4 gebraucht, angewandt werden mussten (vgl. für ως έμοίχενες — είςιως nusser anderm §. 25: für έχθρα κτλ. §. 48: für πλής — τιμωρίας §. 26. 29. 30), wie ferner diese entwickelung nur hier stehen konnte, so müssen hier wie sup. §. 22 mehre sätze ausgefallen sein, in denen der redner ausführte, wie er keine hoffnung gehabt, durch diesen mord reich zu werden (ex nesquos xxl. §. 4), wie er ferner seinem ganzen leben nach (also vielleicht eine art ausführung wie Lys. or. VII, 31. XVI, 11) nicht ein solcher sei, der auf diese weise geld sich verschaffe: nun wird eriot yag urd. ein hieb auf die gegner und es war auch wohl so gesprochen, dass §. 45 λοιδορία κελ. motivirter erschienen als jetzt. Sonach sind also nach ηλπιζον μέν zeichen der lücke zu setzen.

Göttingen.

Ernst von Leutsch.

# XII.

# Bemerkungen zum siebenten buch der Nikomachischen

Schon Spengal beseichnet in seiner trefflichen abbandlung über die unter dem namen des Agistoteles erhaltenen ethischen schriften als den vinnigen, einfechen mag, der bei der bebandlung dieser frage sum siele führen könne, diejenige methode, welche überall die schristen selber tesen lane, und in ihnen vor allen dingen die form der darstellung betrachte. Aber so zichtig dieser grundsatz auch im allgemeinen sein, und so einfach die anwendang desselben in diesem falle scheinen mag, so liegen doch eben in der beschaffenheit janer schriften selber, und in der form ibrer darstellung und in der eigenthümlichen natur der gannen frage nicht geringe schwierigkeiten, die einer durchgängigen auerkennung und geltendmachung desselben mauchmal hemmend entgegentreten mechten. Denn einerseits gewöhnt ja ein achriftsteller, der, wie Azistoteles, selbez in seinen schriften die form der darstellung überall als neben-, den inhalt als hauptsache betrachtet, auch seine leser bei ihrer lecture leicht au dasselbe verfahren; andrerseits aber kans in einem falle, -- wo es sich, wie hier bei dem seltsemen, verhältniss jener drei ethiken zu einender, um die enklärung einer erscheinung handelt, die nach Schleiermachers artheil: in der griechischen litteratur einzig dasteht, - jener einfache weg unmöglich ein besonders nabe liegender beissen, und sich auch nicht in sofern als den einzigen geltend machen wellen, dass die benutzung jeden seitenweges dem combinaterischen scharfeinn der forscher um seinetwillen sollte versperst and verschlossen weeden.

Denn an der schwelle dieser frage äffast sich ja alsbald ein weites feld für die combinationen einer hier gleichfalls berechtigten conjecturalkritik aus den höheren gesichtspunkten philosophischer consequens, historischer probabilität, architektonischer formvollendung und mangelhaftigkeit, und für die verfolgung von mancherlei hypothesen auf dem gebiet litterarhistorischer probleme. Und in sofern kann es im grunde nicht überraschen, wenn es bisher an der geigung gefehlt zu haben scheint,

sich bei der behandlung jenes complicirten problems der ausschliesslichen leitung eines so unscheinbaren wegweisers, wie jener oben genannte grundsatz ist, überall unbedingt bingeben, nad nur vermittelst der kleinen dienstleistungen und ergebnisse spezieller textvergleichung zum ziele gelangen zu wollen. Gegenwärtig aber, wo uns schon mancherlei resultate aus derartigen combinationen fertig vorliegen, liegt eben in ihnen eine mahnung und veranlassung mehr zu dem versuch, von einem punkte jener frage aus auf jenem einfachen und im grunde doch einen sichern wege eine etwas weitre strecke ohne alle seitenblicke ruhig fortzugeben, und dann die ergebnisse einer solchen wanderung mit jenen resultaten zu vergleichen.

Binen besonders geeigneten ausgangspunkt hietet aber die schlussabhandlung des siebenten buches der Nikomachischen ethik dar, oder die frage nach dem verfasser seiner letzten vier espitel.

#### Artikel I.

Cap. XÚ-XV des siebenten buches der Nikom. ethik.

In diesen vier capitelu lesen wir bekanntlich die verdächtigate partie der ganzen Nikom, ethik; in ihnen baben wir den stein des austosses, aus welchem schon in den tagen des alterthums eine quelle der zweifel und bedenklichkeiten hervorgesprungen 1), in ihnen haben wir auch für die purificationsversuche der neuen kritik den, in der regel immer zunächst angelegten, probirstein, um deren recht und richtigkeit zu beweisen 2). -- Denn chen durch diese vier capitel, - so lautet die klage schon seit der zeit des Casaubonus, - kommt in ein und dasselbe system und lehrhuch der ethik eine doppelte behandlung der last und der ghickseligheit hinoin, doren heine etwas von der andern weiss und wissen will, deren keine die ankändigung, oder ausfährung, oder ergänzung der andern ist, deren jede im resultate von der andern merklich abweicht, ju demselben wohl gur zu widersprechen zeheint. Bin solches missverhältniss heisst dann, namentlich bei der logischen meisterschaft des Aristoteles, ein durch keine interpretation su beseitigender übeletand. -- Und da jone andre behandlung derselben gegenstände im X. b. N. eth. out innorn und dussern gränden feststeht, so wird eben desshalb diese unere stelle seit längerer zeit getreffen von dem vollen gewicht eines gegründeten verdachtes und eines allgemeinen verwerfungeurtheils.

Bine selche einstimmigkeit grade hier ist aber für das gaune

2) A. Th. H. Fritzsche: Eudemi Rhodii Ethica. Prolegom. xxxxv.—A. M. Fischer: De ethicis Nie. et Eudem. comm. p. 4.

<sup>1)</sup> Cf. das scholion aus dem commentar des Aspasius in der abhandl. von Spengel p. 540.

work der Nikom, ethik zu einem umstand von einer um so grösseren wichtigkeit geworden, je enger das band ist, wodurch dese stelle mit einem sehr grossen theile des verausgehenden fast unzertrennlich verknüpft wird. Und die bemerkung von Schleiermacher, dass für jeden, der nicht mit halbem auge sehen volle, mit diesen vier capiteln noch viel mehr fallen milsee, ist seitdem nicht nur im ablgomeinen als richtig anerkannt, sondere grede von der seite, we sich der einzige widerspruch schien erbeben zu wollen, ist die richtigkeit derselben, fast möchte man sagen, zur evidenz erhoben. Denn während der oben genannte misatz von Spengel es anfänglich eben auf einen beweis des Aristotelischen ursprungs jener drei neuerdings verdächtigten bücher (V. VI. VII.) der Nikom, ethik scheint angelegt zu haben, wird auch er aus der bis dahin so glücklich verfolgten bahn im fernern verlaufe eben an dieser klippe und um ihretwillen wieder abgelenkt. Und so heisst es auch hier am ende dieser untersuchung, dass in betreff jener vier capitel nur die wahl bleibe, entweder sie für einen vom Aristoteles selber wieder zurückgesemmenon entwurf zu halten, oder für ein eingeschabenes bruchstäck aus der Budom, ethik. Bei solcher wahl "führe dann aber freilich eine grössere wahrscheinlichkeit zu letzterer annahme. Dann eler scheine allerdings auch das ganze siebente buch fallen zu müsm, und dann siehe auch das fünfte buch und das sochste nicht sester." Und dabei ists denn auch, wenigstens was die verwerfung des gunzen 6ten und 7ten b. betrifft, seitdem geblieben.

Aber was sagt Aristoteles selber zu einer selchen verfügung über sein altes besitzthum, wenn wir wirklich überall seine schriften selber reden lassen, und vor allen dingen die form der derstellung betrachten?

Wir suchen auf diese frage zunächst, in diesem artikel, die satwest für jene vier capitel - XII-XV am schluss des siebenten buches, - und vereinfachen uns dieselbe durch folgende verbemerkung. Da nämlich die angeregten zweifel und bedenklichkeiten an dieser stelle, wie wir oben gehört, aus einer doppetten quelle geflessen sind, so werden natürlich diejenigen partien dieser vier capitel den allergrössten austess erregen müs-🗪, in welchen die verdachtsgründe beider art, d. b. neben den viederhehungen auch die widersprüche oder der schein derselben --niteinander angleich zu worte kommen. Eine solche partie lesen wir cap. XIV. 1153 b. 7-18, eder vielmehr, es ist die einzige in ganzen abschuitt, gegen welche beide grände sich etwa geltend machen lassen. Desshalb haben denn auch immer die chorisenten der Nik. eth., dass ich so suge, an diese zeilen vor allen dingen den hebel ihrer kritik zur erschütterung und zertrümmerung des ganzen lehrgebäudes angesetzt. Bleiben wir denn auch zunächst bei jenen zeilen stehen. Denn, wenn wir se nicht halten können, so wird der übrige theil der abhandlung Jone stolie solder abor (1158 b. 7-48.) lautet: 'Αριστόν ε' εὐδὶν κοιλύει ἡδονήν τωα είναι, εί ένωι φαῦλαι ἡδοναί, ιδοπαρ καὶ ἐπιστήμην τινὰ ἐνίων φαύλων οὐσῶν. ἴσως δὲ καὶ ἀναγκαϊον είναυ ἐκάσνης ἔξειός εἰσιν ἐπέργειαι ἀνεμπόδεισται, εἴθ ἡ πασῶν ἐνέργεια ἐστιν εὐδαιμονία, εἴε ε ἡ τινὸς αὐτῶν, ἄν ἡ ἀνεμπόδιστος, αἰφετωτάτην είναι τοῦτο δ' ἐσὴν ἡδονήν ιδοπά, εἰ ἔτυ χον ἀπλῶς. .... Καὶ διὰ τοῦτο πάντες τὸν .εὐδαίμονα ἡδὸν οὖονὰν καὶ ἀκαλιοκάν, εἰλειος ἐμασδόρομένη, ἡ εὐδαιμονία τῶν τελείων. διὰ προςδεῖται ὁ εὐδαίμων τῶν ἐν σώματι ἀγαθῶν καὶ τῶν ἐκτός. κ. τ. λ.

Wir haben hier demnech die lehre: die unbehinderte, vollkommene wirksamkeit gewisser kräfte ist int, und dieser wirksamkeit reine lust, lässt sich etwat glüchteligheit oder das köchste gut nennen. Die wichtigsten begriffe dieser abschnitts liegen demnach enthalten in der beneichnung einer irappen desparadeeroe, einer briepena rikeroe, und in der beigafügten bedingung zi broger ankög: und, wie die wichtigsten der sache nach, so auch für uns.

Unter jenen drei ausdrücken ist aber verzäglich der erste. die bezeichnung der ενέργεια als einer αναμπύδιστος, --- ciner genaueren beschtung werth. Zur würdigung der bedeutsamkeit des letzteren wortes in der vorliegenden frage dürfte es genägen an diejenigen resultate zu erinnern, welche Fritzeste in dem erwähnten, zum theil sohr sorgfältigen commentage zur Eudem. ethik eben an dieser stelle p. 185 und p. 186 zusammengetragen, und en die schlüsse, die er ans jenen resultaten ziehen zu dürfen geglaubt hat. Ihnen zu folge findet sieh aber dan wort dvennédictor ausser den vier capitaln unsres abhandling nivernée in der Nikum. ethik; und aug an unsver ntelle wird eben durch die attributive verbindung jenes, dem Aristoteles in seiner ethik sonst fremden, worten mit der receptus eine bündige definition der ήδονή, als einer ένέργεια αναμπόδιστος vermittelt, die der Nikom, ethik soust durchans fehlt. Diese beiden umstände melten dem commentator aber als wesentliche momente zu dem heweise, dass in dem s. g. siebenten buch der Nikom. ethik im webrheit das sechete der Endem. ethik uns vonliege, und dass wir in der, cap. XII-XV behandelten, lehre von der last und glückseligkeit eine überarbeitung jewes, im 10ten b. der N. e. von Aristoteles selber verfastten, aufsatzes heben, eine überarbeitung, die, wie die ganze Eud. eth. von der nachbessernden

hand des Budemus von Rhodus abguftsest worden zur erläuterung und vervollkemmnung der Nikomschischen.

Nur einen einzigen schritt weiter auf dem hier sorgenm innegehaltenen wege; and von gleichen prilmissen aus und bei gleichen grundslitzen biltte der gelehrte verfauser wahrscheinlich bei einem sohr verschiedenen regultate aulangen müssen. Donn in der politik IV cup. 11. 1295 a. 35 loven wir: zi yab xahee ir rois fiduois elegral ed rès eddatuora fitos eleat ede nas derrys drapnobioros. Also, verglichen mit dem oben bersusgehobenen abschuitt aus cap. XIV (cf. p. 202) und den worten desselben: the desergence - as h desund flores, alestosatyr elreit . . nai den robro tor ebdalnore flor n. r. l. Die vollige übereinstimmung eines citatu, welches sich wegen des wortes ἀνεμπόδιστος nach seiner eignen bemerkung nur auf diese stelle beziehen lässt. Und auch, was andre gegen die bündigkeit eines solchen kenguisses sollten friftiges einwenden können, ist mir nicht recht klar 57. Denn es handelt sich en dieser stelle

8) Wenigstess findet alles; was sonst zur empfehlung eines zeugsinces angalulat zu werden pflegt, an dieser stelle seine vollkammene anwendung. Das zengniss ist unzweideutig und vom competentesten gewährsmann, dem versasser selbst, und sindet sich in einer schrist die in allgemeiner anerkennung fest und sicher steht. In den büchern der pobitik wird aber unter dem namen der ethik immer nur die Nikomethische verstanden, und keine andre; in den aus ihr entlehnten eiteten herzecht aber überall eine genaue übereinstimmung mit der berücksichtigten grundstelle, entweder eine durchstehende wiederholung derselben ausdrücke, oder höchstens bier und da einmal eine vertauschung von längst im all-gemeinen sprachgehrauch recipirten synonymen. — Zur probe setzen wir die stellen hier neben einander.

L. Polit. II. 1. 1261 a. 30. Δεύπες το δσαν το άντεπεπανθός σύ-ζω τὰς πόλεις, ἄσπες ἐν τοῖς ἡθωιοῖς εξορτωι πρότερον. cf. E. N. V. 8. 1132 b. 21. Δομε θέ τισεν το άντιπεπανθός είναι άπλῶς δίμαιον.— 1132 b. 33. τῷ ἀντιποιείν γὰρ ἀνάλογον συμμένει ή πόλις. — 1133 a. 12.

से वैदे करोड हैं ब्रुक वर्षेत्र वस्मम्हिन्छ.

M. Pol. III. 9. 1280 a. 16. Gor' free to dinuser rivie, unt diffepria ton tounde the fact to the none paradous and sig, and the lighted appropriate of E. N. V. 6. 1131. a. 18. draypy aga to diκαιον έν έλαχίστως είναι τέτταροιν. οίς τε γάρ δίκαιον τυγχάνει όν, δύο

iori, και is οίς τα πράγματα, δύο. III. Polit. III. 12. 1282 b. 18. Sonet δε πάσιν έσον τ' δίκαιον tions, and plyin of twee opologofies vety mark prhonoplan thopous, to ale distributen megl van gorner. ni prig met vod vo dinner, nei dosa vazz isooc saar sirai magu. al. B. N. V. S. 1131 a. 12. El sir vò ildinor άνουν, το δίκαιον έσον. — Kal ή αὐτή έσται δούτης οίς και έν οίς. ως γώς δικενα έχει τὰ εν οίς, ούτω κάκεινα έχει, ελ γάς μή έσοι, οίτα δοα έξουσιν. — εντεθθεν αί κάχαι, όταν ή έσοι μή έσα, ή μή έσοι έσα

τή φόσι άγαθόν εξορται ότι το σπουθαίω άγαθόν. cf. Ε. Ν. III. 6. 1113 h. 22-25. B. N. VIII. 7. 1157 b. 26. Apuser diesen vier stellen,

ja um die eigne erklärung einen uchristatellers, ausbewahrt in seiner eignen unzweiselhaft echten schrist, walcher erklärung zufolge er damals bereits in einem andern bushe etwas will geschrieben haben, welches wir jetzt wirklich in eben diesem buche, und zwar nur an einer einzigen stelle daselbat lesen, grade so, wie er selber berichtet, dass es daselbat von ihm geschrieben steht. Und wenn selche persänliche vertretung des versassers selbat, deren sich eben kein grosser theil von dem speziellen inhalt der classischen litteraturwerke zu erfrenen hat, sonst dech wehl immer einer sichern bürgschast für die echtheit des alse beglaubigten niemlich gleich geschtet wird, so dürste es des grundsätzen einer besonnenen kritik kanm entsprechend sein, hier nicht gelten zu lussen, was sonst überall gilt.

Gehen wir weiter. Aus dem abschnitt: 1153b. 7-18 haben wir oben (p. 202) drei anadrücke hervorgehoben, die für die vorliegende frage voa besondrer wichtigkeit zu sein scheinen: nämlich die bezeichnung der eregreia als aneunodiores, die erwähnung der ertoreia releios, und die beigefügte bedingung et erver anlag. Bisher war die rede vom ersten ansdruck; wenden wir uns jetzt zu den beiden andern, und vergegenwärtigen wir uns sunächet nochmels den ausammenhang, in welchem sie verkommen. Es hiess aber an der obigen stelle: 1153 b. 7-18: iouc δε και άναγκαῖον είπερ εκάστης έξεως είσιν ένεργειαι άνεμπόδιστοι, είθ' ή πασών ένέργεια έστιν εύδαιμονία, είτε ή τινός αὐτών, άν ที่ ส่งะแหด่งิเธรอธ, ลโดยรองสสาข ะไขสา รอบังอ ชั่ อัธรโท ที่ชื่อหน้า อัธ รอ ะเ็น αν τις ήδονή το αριστον, των πολλων ήδονων φαύλων οὐσών, εί έτυγεν άπλώς . . . . οὐδομία γὰρ ἐκέργεια τέλοιος έμποδιζομένη. Im 7. b. der politik, eapit. 13 (p. 1882 a. 7) leson-wir aber: Φαμέν δέ και έν τοις ήθικοις, εί τι των λόγων έκείνων όφελος, (τήν εὐδαιμονίαν) ένέργειαν είναι καὶ χρῆσιν άρετῆς releiar, nat ravens oun it vnovedeng all' anlog. Zum weitenmale also in den büchern der politik ein rückblick auf die ethik, der wieder eben auf die zeilen zu fallen scheint des 14. capit. (b. VII), auf welche wir unsre betrachtung hier beschränkt haben. Denn dass jenes anlog in der politik auf die evigreen bezogen wird, in der ethik zunächst mit der noon verbunden zu sein scheint, das macht, die richtigkeit der letztern verbindung vorausgesetzt und zugegeben, an dieser stelle eben im grunde gar keinen unterschied, wo die ήδονή der ένέργεια ausdrücklich ist gleichgestellt worden (cf. 1153b. 7 sq. rouro & dorir ήδονή) \*). Aber man kann an dieser stelle die übereinstimmung

4) Gegen eine interpunction aber, welche Pol. VII, 13 des gegen-

und der bereits oben verglichenen, findet sich in der politik nur noch ein eitst aus der ethik, von welchem gleich oben die rede sein wird.

einräumen und dabei dech die beweickraft bezweifeln, in der veraussetzung, die hier berücknichtigte lebre werde nich auch sonst wo in der Nik, ethik wieder finden; so könne man nicht wissen, ob grade N. eth. V49. 14 mit diesem citat gemeint sei. Sefern von einselnen thellen jenes lehrantzes die rede ist, hat jone vermuthung recht. Wir lesen E. N. 1, 13. 1102a 5 und X 7. 1177 a 11, dass die erdarperia eine desegreia sei, xar' apsrir releiar oder neariorge: B. N. I. 5. 1097a. 34, dass die eiδαιμονία ein άπλῶς τέλειος. Was sich aber, so viel ich mich erienere, an koiner aweiten stelle wieder findet, ist die verbindang des unbedingten und vollendeten (åndog, reduce) mit jenon veraussetzungen und goefficienten der erdamoria: Um die aber bandelt es sich hier; die oben ist es, auf deren frühere orwähwung in den büchern der ethik hier zurückgewiesen wird: papèr dè xaî ér tois juniois x. t. d. und die wir not in uncern sbschnitt aus cap. XIV erwähnt finden.

Aber, man kann uns einwenden, wir wären im edigen einer falschen interpunction gefolgt; die hesten, in neuerer zeit erschienenen ausgaben läsen B. N. VII, 14 nicht wie wir: rör zollör höberör quélor oèvöör, el frezer ánlög: sondern mit eisem komma zwiechen den beiden letzten worten: quélor oèvões, el frezer, énlög. —

Was diese veräuderung betrifft, no glaube ich, sie ist mit zurecht gemacht 5); sollte sie aber nuch mit recht vorgenammen

satz des ἀπλῶς und ἐξ ἐποθέσιως etwa gar mit der — in parenthese aus dem obigen beigetügten — πɨθαιμοτία, statt mit der ἐπέργεια verbindun möchte, legen die dert unmittelbar folgenden heispiele und arläuterung die entschiedenste einsprache ein. So bald aher die, — für jene in der ethik nar einmal und kurz berührte lehre sehr zweckmässigen — erläuterungen aufhören, ist es merkwürdig, wie der gedankengang Pol. VII, 13, wieder auf der stelle zurückzukehren scheint in die, durch sie unterbrochene, gedankenfolge von E. N. VII, 14, und das mit so genauem anschluss an die susdrücke, und form der darstellung, dass man leicht versucht werden hönnte, hier zum drittenmel in der politik ein eitat aus unsrer kurzen partie (cap. XIV, 1153.) erkennen zu wollen. Pol. VII, 13. 1332 a 25. Διὸ αιὰ τομίζουσιν ἄνθρωποι τῆς εὐθαιμοντίας αἴτια τὰ ἐπτὸς εἶναι τῶν αἰγαθῶν. Unsere stelle (cf. ohen p. 5) schloss aber ab mit den worten: Διὸ προςθείται ὁ εὐθαίμων τῶν ἐν σώματι ἀγαθῶν καὶ τῶν ἐπτὸς.

5) Unrichtig scheint mir aber diese interpenetion aus solgenden gründen. Erstlich hat das obige urtheil: τῶν πολλῶν ἡθονῶν φαύλων οὐ-οῦν, — als ein allgemeines, nur geringe ähnlichkeit mit den beispielen, bei deren erwähnung Aristoteles sonst in der ethik ein solches: ελ ἔτυχε, ελ ἔτυχεν οἶτως einzuschieben pflegt: 1133 a. 22. 1136 b. 22. 1114 a. 15, we es sich überall um einselne sufälligkeiten handelt: zweitens ist es ja wirklich die von Aristoteles, vor und hinter dieser stelle, bestimmt susgesprochene ansicht, dass die grössere menge der lustempfladungen, welchen die masse in allen ständen sich hingiebt, durch die avt und das übermass des genusses schlecht sei: E. N. l. 3. 1095 b. 19. IX. 8. 1168 b. 22; drittens nüsste nach dem ganzen gedankengunge dem ver-

sein, so wirde such nie nach meiner meinung in der hauptneche aur wonig andern. Denn, genetzt auch, wir lesen die abigee werte in seleber verhindung, so bleibt die stelle auch in den falle nech immer geeignet, am jenum citat: Pel. VII, 13, siemlich zu entsprechen. Hier wird nämlich vonangegentat, dass der gregensatz des anlos und it inobissos auch bei den factoren der erdaugoria in der Nikom. eth. schon ansdrücklich bervorgeboben sei. In den angeführten zwilen aus E. N. VII, 14 findet sich aber die erwähnung des einen gliedes (des anhois) keinesweges als zufälliges einschiebsel in die gedankenzeihe, sanders die entgegensetzung des anläg und des sini, eder des nasa συμβεβηχός zieht aich durch die letzten capitel des siebenten baches als eine unterscheidung von der grössten wichtigkeit him und namentlich bildet die erstgenaunte den eigentlichen fundamentalsats für die im 13. cap. begonnenen und hier, im 14ten cap. fortgeführte betrachtung 6). Wer demnach von cap. 13 an dem gedankengange gefolgt ist, dem ist es cap. 14 an sich schon cinleuchtend, dass die bier genunnte idern zu eine andas house oder ankag ayash, wie sie schon cap. 13 genannt worden, und dass jene érégyett aiperwraen oder réletog solches anlog soin müsse. Da Aristoteles aber, auch bei der veränderten interpunction, wenigstens durch den ausdrücklich erwähnten gegensatz an diese bestimmung erinnert, - ras meddies quider orans, ei ένυμον, ἀπλώς, - so wird er sich auch noch Pol. VII, 18 micenlich gut auf diese stelle haben berufen können, und wird es wohl auch haben thun müssen, wenn die in der politik gemeinte und berücksichtigte stelle der Nik. eth. sich wirklich nur entweder hier findet, oder nirgends. Und in dieser, wie ich glaube, begründeten voraussetzung werde unser abschnitt bier zum zweitenmal unter die beschützende obbut des Aristoteles selber und seiner persönlichen vertretung gestellt.

Schen wir hier aber nochmals auf ihn zurück, wie derselbe oben abgedruckt worden, so sind an jener stelle ausser den bisher einer betrachtung unterzogenen theilen noch mehrere andere

fasser, scheint es, vielmehr am herzen liegen, jene oben erwähnte vorzitze oder interpretarien (cf. oben) durch einen zusatz zu erklären, als die menge der niedrigen, nur nebenbei im gegensatz erwähnten lustempfindungen. Die veränderte interpunction nimmt hier also der hauptsache eine überaus wichtige, (the treppe dahler) und giebt der nebensache eine ziemlich müssige (the treppe) erläuterung.

6) E. N. VII. 13. 1152 b. 26: πρώτον μλν ἐπεὶ το ἀγαθὸν διχώς (τὸ κὲν γὰν ἀπλώς, τὸ ἀλ τινί) τ. τ. λ. Von dem gewicht, welches grade in den leizten capiteln des 7. b. auf diese gegensätze gelegt wird, rührt es auch wohl ber, dass nur in diesem huch sich ausdrückliche erklärungen sowohl des ἀπλώς, als des κατά ουμβεβυκός finden. Ε. Ν. VII. cap. 10.

4151 b. 2. und cap. 15. 1154 b. 17.

ausdrücke van dem übsigen text durch den deuck unterschieden worden. Ohne ein: besendres gewicht auf sie zu legen, soll hier pur nuch mit einem worte nuf dieselben längewiesen werden, als auf maichre merkumle med kennzeichen, ihrer natur nach, and no and für sich shoe beweinkraft, im geleite andrer beweine wohl nicht ohne alle bedeutnig. So auf jeue alternative: eie - eize, die der Nikomachischen darstellungsweise eben so entsprechend?), als den echten büchern der E. E. bei den genannten gegenständen durbhaus fremd ist: so anch jene verbindung des algerierurog mit: der die endaquoria begründenden irrighten, welche sich eben se genau an die schilderung der sudaunorin ia der N. e. anschliemt 8), als sie in den E.E. chae den anhalt eiser selthen vergüngigen verbindung dastehen würde: as anch jenes sporteiras - ros és coman apabos, in welcher fügung den hauptwort 9) sewohl, wie das zeitwort 10) und die verbindung beider beim Rudemus oben so sehr auffallen wärde, als in den aserkannt echten büchern bis dahin entweder gas nicht, oder bishet selten gebraucht, wie wir demelben beim Aristoteles von sufang an au begegnen gewohnt sind 11). Doch das seien aufillige kleinigkeiten, und ohne alle bedeutung; die frage, um die eo sich bier bandelt, scheint ihrer beihülfe nicht zu bedürfen.

Donn um das ergebniss der bisberigen betrachtung nachmals burz susammenzufessen, ao sind im obigen die Wenigen zeilen, welche in der von jeher am meisten verdiebtigen partie der Nik. ethik mit recht den meisten anstoss schienen erregen zu müssen, siner etwas genantren prüfung unterzogen, und aus dieser prüforg bervorgegengen, bewährt und beglaubigt darch des Aristoteles eigne, wiederholte, ausdrückliche, unsweideutige anerkensung!

Mit diesen zeilen aber sogischeint es, steht natürlich der ganse shechnitt von XII bis XV, mit ihm das grange siebente buch, mit ilm die andern!

Aber grade der umstand, dans die tragweite jener rehabilitation so gross ist, dürfte ein haupthinderniss dagegen abgeben, dass jene anerkennung master stelle von seiten des Ariatoteles als sine wirklich unzweidentige von seiten der kritik anerkannt werde. Und das um so viel cher, da durch kein's der beiden citate sus der politik das gewicht der oben angeführten verdachtsgrände und bedenklichkeiten gegen unure stelle im geringstengeboben oder gemindert zu werden scheint.

<sup>7)</sup> E. N. I. 5. 1097a. 22. 1097a. 22. 1097a. 28. sap. 6. 1098a. 16 17. cap. 9. 1099a. 30. — E. N. 5. 1176a. 26. 8) E. N. I. 5. 1097a. 34. 9) cf. EE. II. 1. 1218b. 32. sogar ausgelassen bei der eintheilung

der güter.

<sup>10)</sup> cf. EE. VII. 12. 1244b. 8, wenn ich nicht irre zum erstenmal. 11) E. N. I, 9. 1099 b. 6.

Was sich aber gegen die bündigkeit der obigen songnisse vielleicht auführen liesse, wäre, wenn ich nicht irre, etwa felgendes. In betreff des sweiten nitat's schlossen wir selbet mit der alternative, die gemeinte stelle finde sich entweder hier, cap. XIV b. VII in der Nikomechischen ofick, oder nirgends (cf. oben). Man kann sich also für letuteres erklären, und sagen, die stelle sei ausgefallen, verleren gegangen mit den verlernen büchern. Und auch das arsunodioror des ersten citats, worauf oben ein so gromes gewicht gelegt worden, hietet wahl kein unübersteigliches hinderniss gegen jede abwehr seiner beweiskraft. Denn, kann man sagen, es ist immer anerkannt wer den, dass die Eudem, ethik an violen stellen auch im wörtlichen ausdruck und in der form der darstellung der Nikemachischen aufs genaueste gefolgt ist; upd ausserdem wird von der neuesten kritik eingeräumt, dass Arietoteles in den beiden verloren gegangenen büchern (VI. VII) im genzen dieselben gegenstände möge behandelt haben, die wir jetst im V. und VI b. der ethik lessa 18). Und so habe es donn wehl kommen können, dass Endemus auch an jener stelle cap. XIV. 1153 b. 7 sq. sich in einzelnen ausdrücken genau au den inhalt des verlormen siebenten buches der N. oth. augeschlossen kabe, und dass aus einer solchen sufälligen übereinstimmung gegenwärtig der täuschende schein entstehe, als ob Aristoteles ein bush citire, welches in der that eine nuchbessernde überarbeitung des von ihm gemeinten und berücksichtigten buches sei.

Wir lassen diese annahme und einwendung hier vorläufig gelten, als die einnig denkbare, welche sich von jenem standpunkt ans uns darstellt.

Was gewinnen wir dann aber mit selcher annahma? Um diese frage beantworten zu können, vergegenwärtigen wir uns hier nechmals die grände, um deren willen unser abschnitt cap. XII bis XV seit lauger zeit von der kritik ist verwerfen werden, und den inhalt jener beiden angeführten etellen aus der politik. —

Die gründe gegen die echtheit unsers abschnitts beruhten aber alle, wie wir gesehen auf einer rücksichtsvollen schen gegen die anerkannte meisterschaft des Aristoteles. Im hinblick auf diese sei es zu arg, ihm die schuld theils an den wiederhohmgen, theils an der im resultat widerstreitenden behandlung desselben gegenstandes zuzumutben, die vermittelst desselben in die Nikom. eth. bineinkomme, und das sogar in einer doppelten behandlung, deren eine von der andern nichts wisse.

Die stellen aus der politik lauteten: Pol. IV, 11. εἰ γὰρ καλῶ, ἐν τοὶς ἡθικοὶς εἴρηται, τὸ τὸν εὐδαίμονα βίον εἶναι τὸν κατ' ἀρετὴν ἀνεμπόδιστον κ. τ. λ. Polit. VII, 13. φαμέν δὰ καὶ ἐν

<sup>12)</sup> cf. Eudem. Rhodii Ethica. Prolegom. p. xxxiv.

τοῖς ήθεκοῖς - - (τὴν εὐδαιμονίαν) ἐνέργειαν καὶ χρῆσιν ἀρετῆς releiar, nai ravene oun it inobeceens, all' antios. --

Die letzte annahme aber, bei der wir eben stehen blieben, em uns trotz dieser seugnisse der anerkennung von B. N. VIII. cap. XII - XV zu erwehren, war die: Endemns möge hier dem ausdruck des verloren gegungenen theils der Nik. eth. genan gefolgt, und daraus der täuschende schein entstanden sein, als ob wir in diesem abschnitt eine arbeit des Aristoteles vor uns hätten. - Wir fragen aber, was gewinnen wir mit dieser anmhme? -

Wonn es nun aber aus dem vorhergehenden klar ist, dass nach dem zeugniss der politik in der echten Nikom. ethik sich sicht nur ausdrücke, sondern bestimmte lehrsätze und erörterungen über das wesen der ebdauporia müssen gefunden beben, die sich weder im 1. noch im XI, b. der Nik. ethik gegenwärtig sachweisen lassen 15): lehrsätze, die wir uns sowohl wegen des doppelten citats in der politik, als um ihres eignen inhalts willen namöglich als mit einem worte ohne alle eingebende behandlung abgefertigt denken können; und, wenn es ferner aus dem vorbergebenden klar ist, dass die prämissen, auf welchen die s. g. neue lebre des Eudemus über die ήδοτή und εὐδαιμοτία bernben soll, nebat der vermuthlich neuen definition der erateren (cf. oben), vom Aristoteles theils in den früheren theilen der N. eth. noch jetzt vorgetragen 14), theils in der politik als früber von ihm selbst in seiner ethik grossentheils mit denselben werten vorgetragene lehrsätze in anspruch genommen werden: se gewinnen wir durch eine solche annahme zu beseitigung der hauptsächlichsten schwierigkeit wohl im grunde gar nichts. Down, wenn auch immer die doppelte behandlung der lust in einem und demselben systeme der sittenlehre ein durch keine interpretation zu beseitigender übelstand heissen mag, so bleibt doch unter diesen verhältnissen eine solche mehrfache behandlung der lust und glackseligkeit in dem echten werke der Nikomachischen ethik ein durch keine kritik zu beseitigender umstand 15). Und wenn uns immer das scheinbar abweichende resultat jener doppelten behand-

<sup>13)</sup> Wie zum beispiel die lehre von der unbehinderten wirksamkeit gewisser kräfte und eigenschaften der seele als quelle und grund der menschlichen glückseligkeit. Eine lehre die ohne unsre stelle sich so wenig mit kleren, ausdrücklichen worten in der Nik. eth. vorgetragen findet, dass die stelle, welche nach fassung und wortlaut am meisten an sie erinnert (E. N. I. 1100 b. 29 sq.), nicht nur dem wortlaut nach mit ihr in einem gewissen widerspruch zu stehen scheint, sondern in der fassung wohl wirklich etwas von ihr abweicht.

<sup>14)</sup> E. N. I. S. 1099 a. 1-18.

<sup>15)</sup> Denn wenn das siehente buch der Nikom. ethik, wie das sechste der EE. von der dyngaren und angavin soll, (cf. oben) und dabei zugleich von der zudannoria muss gehandelt haben, so ist's ganz undenkhar, dass die betrachtung der noor, nicht auch dort, wie bier, den übergang baue bilden sollen vom einen theil zum andern.

lung (VII u. X) befremden mag, so wird jene annahme uns eben so wenig aus dieser verlegenheit heraushelfen, da wir die prämissen beider schlussfolgerungen anerkennen müssen, nicht nur als aristotelische, sondern als lehreätze des Aristoteles, die in seinem echten lehrbuch der ethik ausammen mässen vorgetragen sein. Und wenn wir uns auch immerhin wundern mögen, dass die eine dieser abhandlungen von der andern nichts weiss, so werden wir durch die obige annahme für die folge dech auch jenem anstoss nicht entgehen können. Denn anlichen anstess erregt natürlich die zweite abhandlung weit mehr, als die erste. An jener aber, wie wir sie lesen im X. b., bleibt dieser verwurf jetzt auf jeden fall haften, ganz einerlei, ob die erste behandlung verloren oder erhalten ist. Und so kehren denn sämmtliche bedenklichkeiten, deren man sich im echten werke des Aristoteles bei seiner logischen meisterschaft durch solche ausscheidung anstössiger theile hat erledigen wollen, trots solcher kruftmittel dennoch wie durch ein hinterpförtchen wieder in dieselbe binein. Denn die bauptsächlichste schwierigkeit besteht ja doch nicht darin, dass wir solche unebenheiten in einer echten schrift des Aristoteles leson, sondern, dass er dieselben hat schreiben und stehen lassen mögen 16), in einem buche, auf welches er sich in andern, als auf ein bekannt gemachtes oder gewordenes zu berufen pflegt. Und wozu denn ohne allen erfolg und nutzen die anwendung solch gewaltsamer heilmittel?

Aber vielleicht wird man letztere bier überhaupt in abrede stellen, und die ganze fragestellung im obigen eine verschebene nennen. Es handle sich bei derselben überhaupt nicht darum, den Aristoteles eines besitzthums zu berauben, das ihm von alters angehört. Jene 3 b. (V. VI. VII. E. N. IV. V. VI. B. E.) wären ein gemeingut beider ethiken, nach der tradition hätten beide gleiches anrecht; nach gründen der billigkeit müsse bei der auftheilung Eudemus sowohl gefragt werden, wie Aristoteles.

Wir verschieben die frage auf einen 2ton Artikel.
Ploen.

J. Bendicon.

16) Die späte vollendung der politik scheint nämlich zu beweisen, dass Aristoteles jenen aufsatz (VII. 12 15) nicht, nach Spengels zweiter vermuthung, späterbin selber habe cassiren können.

# XIII.

#### Zn Livius.

1. Nachdem Livius XXIV, 7 die ermordung des königs Hieronymus erzählt und die dadurch bedingte veränderung der innern zustände von Syracus berührt hat, geht er f. 8 auf den in Sicilien damale befehligenden römischen feldberrn über: incerto rerum statu Ap. Claudius bellum oriens ex propinguo cum cerneret, senatum litteris certiorem fecit Siciliam Carthaginiensi populo et Hannibali conciliari, ipse adversus Syracusana consilia ad provinciae regnique fines omnia convertit praesidia: so die berausgeber und swar nach einer cenjectur von Pighius: die handschriften haben einstimmig in den cureiv gedruckten worten: consilia provinciam regnique. Pighius conjectur ist aber falsch, da bei ihm provinciae eder regni überflüssig : dann mussten auch wohl die bewegungen des Clandius bestimmter angegeben und namentlich der mittelpunkt, der strategisch wiehtigste punkt seiner operationen genan bezeichnet werden. Daher befriedigt augh sicht Böttehers ansicht (T. Livi de rebus Syracus, capita p.13), der eine lücke annimmt und sie so ausfüllt: provinciam firmat. ad partem mediterraneam regnique cett.: wobei, um anderes nicht za crwähnen, unbegreiflich bleibt, wie Claudius vermag provinciam firmare und doch omnia praesidia au die grenzen der provinz zu schicken. Kler scheint hiernach, dass provinciam verderben: beachtet man nun infr. c. 27, 5: nec illi (Hippocrates and Bpicydes) primo statim creati nudare quid vellent, quamquam segre ferebant et de induciis dierum X legatos isse ad Ap. Claudium, et impetratis eis alios . . . misses. ad Margantiam tum classem navium C. Romanus habebat, quenam evaderent metus ex caedibus tyrannorum orti Syracusis . . . . epperiens: so ergiebt sich, dass der mittelpunkt der operationen des Claudius Burgentia war, eine alte sikulische stadt, die, wenn gleich nicht unmittelbar am meere gelegen, doch durch den fluss Symaethus einen vortrefflichen hafen bet: Claver. Sicil. Antiq. p. 335: sie messte daher auch c. 7, 5 genannt werden and semit ist Murgantiam statt provinciam an schreiben. Dies eben, Murgantia,

ist die form, welche allein Livius gebraucht und somit von den andern lateinern abweicht: denn Cato, Cicero, Plinius, andre, sagen Murgentia, Murgentini, wie von Cicero Zumpt. ad Cic. Verrin. Il. 3, 18, 47 ausdrücklich versichert: die Griechen Mogγαντία, Μοργάντιον. Zwar hat man von Murgentia eine spur in Liv. XXVI, 21, 14 finden wollen: Weissenb. ad Liv. T. III, pracf. p. XI ed. Teubn.: allein da XXIV, 27, 5, 36, 10, 38, 3. 39, 10. XXVI, 21, 17 die codd. immer Murgantia geben, ist wahrscheinlich, dass in der corrupten stelle XXVI, 21, 14 in: murgeniaeterraecutae nur murg auf Murgantia, das übrige aber mit ausnahme von ecutae auf andere städtenamen zurückzuführen sei. Was aber meine änderung selbst anlangt, so beachte man noch, dass in alten codd. oft auch provintia geschrieben sich findet: v. Liv. X, 17, 12 ibiq. Alschefsky. Stellt man nun in der stelle XXIV, 7, 5 Murgantiam her, so hat regaique fines nichts, wovon es abhinge: deshalb ist ein in nach Murgantiam einzuschieben: nach m ist in in codd. Liv. ungemein oft ausgefallen: Drakenb. ad Liv. X, 13, 3, V, 27, 6. Alschefsk. ad Liv. 1. XXX praef. p. xxx: dann hat die stellung des que auch bei Livius nichts auffullendes: Drukenb. ad Liv. XXXVI, 21, 3. Uabrigens bemerke ich schliesslich, dass die luge dieses Murgantia noch nicht hat näher bestimmt werden können.

- 2. Wie gross die nachlässigkeit der abschreiber des Livius grade in den nomin. propr. geweson zeigt auch Liv. XLV, 39, 8: Servilius will zeigen, wie verkehrt es sei, wenn A. Paulus nicht triumphire und zählt deshalb alles auf, wodurch der triumph des Paulus alle früheren übertreffen werde: ipsum Paulum, bis donsulem, domitorem Graeciae omnium oculi conspicere urbem curru ingredientem avent: wie kommt aber Servilius dazu, dem Paulus domitorem Graeciae zu nennen? Mit Griechenland hat Aemilius nichts zu thun: dann muss nach dem zusammenhange seine hauptthat hier erwähnt werden: die ist aber die unterwerfung Macedoniens: daher ist domitorem Macedonies zu schreiben. Dafür spricht auch domitor: so heisst Scipio domitor Africae sup. 38, 7: Hannibal domitor Hispaniae Galliaeque XXI, 43, 15.
- 3. In derselben rede, aus welcher die eben behandelte stelle genommen, führt Servilius c. 38 aus, wie durch einen triumph die soldaten selbst auch verherrlicht werden und fährt §. 14 fort: si quis vos interroget, milites, ad quam rem in Italiam deportati et non statim confecta provincia dimissi sitis, .... quid aliad respondeatis, quam vos triumphantes videri volle? Vos certe victores conspici velle debebatis. Triumphatum nuper de Philippe patre huius et de Antioche est. 39. ambo regnabant, cum de iia triumphatum est, de Perseo capto cett.: die werte vos certe... debebatis, die Crevier als glessem unverständiger weise herauswerfen wollte, sind zwar öfter besprochen; aber von dem folgenden ist keine rede gewesen, obsohon in ihm Anius falsch erscheint:

denn auf wen sell man es denn beziehen? Es seigt deutlich. dass im vorbergebenden ein nomen proprium ausgefallen; und swar Persei nach certe: war es undeutlich geworden, konnte es leicht für ein certe augesehen und somit als überflüssig vom abschreiber weggelassen werden. Damit wird aber zugleich auch der satz vos . . . debebatis richtig: "ibr wahrhaftig müsstet als sieger des Perseus wollen erblickt werden": d. h. für das, was jedes siegreiche beer verlangt und wünscht, müsst ihr noch einen besondern grund haben, nämlich den, dass ihr über den Perseus gesiegt habt: also in Persei liegt grade die erklärung für das conspici velle. Nun ist buius im folgendem klar: auch sieht man jetzt, wie vos — debebatis das thema für die folgende begründung ist: nam oder enim ist nach dem in dieser rede herrschenden style weggelassen. Daher wird denn das satzverhältniss, was durch die verkehrte capitel-abtheilung so schon gestört ist, dentlicher, wenn nach Antiocho est wie nach triumphatum est aur ein colon gesetzt wird. Uebrigens sind nomina propria ähnlich in dieser rede auch c. 38, 11 ausgefallen, wie Kreyssig Aunott. ad Liv. 11. XLI-XLV p. 122 geschen, so dass über dieser seite in dieser hinsicht ein besonderer unstern gewaltet bat.

4. In den wirren, welche nach der ermordung des Hieronymus in Syrakus entstanden, spielt im anfange der gemahl der Damarata, der taute des Hieronymus (über die ganze familie vrgl. Sigon. et Brakenb. ad Liv. XXIV, 25, 11. Franz. in Corp. Inscripptt. Graec. III, p. 566) eine rolle: seinen namen schreiben bis jetzt alle ausgaben Andranodorus: da aber die zusammeusetzung dieses namens unerklärlich ist, haben Gronov. ad Liv. XXIV, 4, 3. Keil Specimen Onomat. Gr. p. 26. Brunet de Presle Recherches sur l. etabliss. de Grecs en Sicile p. 464 angedeutet, er sei Adranodorus zu schreiben. Und mit recht: denn es ist ein name, der von Άδρανός oder Άδρανός kommt, einem nach Plutarch (V. Timol. e. 12) in ganz Sicilien, namentlich aber in der von Dionysius dem altern ol. 95, 1 (Diod. XIV, 37) auf einem hügel am südwestlichen abhange des Aetna gegründeten stadt 'Adourés oder 'Adourés (Diod. XVI, 68. Steph. Byz. s. v. ibiq. Helsten.: jetzt Aderno) als uraltem, einheimischem verehrten gotte, der einigen auch für den vater der ebenfalls in Sicilien einheimischen und hochverehrten Paliken (Hesych s. Παλιxoi: Arnoldt Timoleon p. 95 sq.) galt. Den neuern ist sein wesen dankel und lässt sich wegen mangel an nachrichten sicheres über ihn auch nicht sagen: doch da penultima lang ist (Sil. Ital. XIV, 250 colf. Lobeck. Prolegg. Pathol. p. 181), hängt der name wicht, wie Creuzer. ad Olymp. Schol. in Plat. Alcib. p. 218 wollte, mit άδρατής zusammen, sondern mit διδράσχω, δράται, so dass er mit 'Adonory, wie schon Marquardt Kyzikos p. 107 sq. bemerkt, verwandt erscheint. Dies ist der verwandtschaft mit Hophaistes, welche nach Schneider ad. Aelian. Nat. Anim. XI, 20

und Crouzer ad Cic. Nat. Deor. 111, 22, p. 601 auch Schneidewin in Ritschl und Welck, rhein, mus. III, p. 80. Brunet de Presle I. c. zugeben, nicht eben günstig: eber scheint man annehmen zu dürfen, dass Adranus wenigstens später als kriegsgott verehrt sei, wie der speer, den er auf münzen in der hand hält. (Eckhel. Doctr. Numm. 1, 190) ferner die verebrung, welche er bei den Mamertinern (Eckhel. l. c. p. 224) gefunden, endlich der umstand andeutet, dass ihm eins besondre race von bunden, die Brunet I. c. mit den auf dem St. Bernhardt befindlichen vergleicht, heilig waren, da auch bei den Dorern bunde dem Envalios geopfert wurden (Paus. III, 14, 9. Plut. Quaest. Roman, c. 111 fin.: yrgl. C. F. Hermann Griech. Antiq. II, S. 20, 12.): ursprünglich jedoch war er, wie die verbindung mit den Paliken andeutet, wohl ein mit der unterwelt zusammenhäugender gott. Darnach ergiebt sich von selbst, dass von ihm die Siculer namen für sterbliche gebildet haben und daher also Adranodorus; so ist also auch bei Livius zu schreiben: verändert ward er von den abschreibern, da er ibnen ganz fremdartig erschien, wobei zu bemerken, dass der name in Sicilien nicht sehr häusig gewesen zu sein scheint, wie er denn auf unsern Sicilischen inschriften sieh gar nicht findet. Uebrigens ist unsre anderung auch nicht ganz gegen die handschriften: denn der cod. Puteanus hat nach Boettcher T. Livii de rebus Syracus. capp. p. 11 in XXIV, 6, 7 deutlich Adronedorum: frailich kann man einwenden, dass sonst Putean, mit den übrigen codd. Andranodorus gabe: allein einmal ist es moch zweifelhaft: dann ist, ware es sicher, zu beachten, dass der name des schwagers des Adranodorus Zoippus, auch nur einmal im Pat. richtig geschrieben. XXIV, 26, 1 ibig. Gronov. et Drakenb.: sonst steht Zoilus und ähnliches. Ferner könnte man Polyb. VII, 2. 5. gegen mich geltend machen, wo die editt. Ardgarodwoog geben: allein wie wenig zutrauen Ursinus verdient, ist bekannt: v. Schweighacus. ad Polyb. T. I, pracf. p. XVIII: or hat ohne sweifel and Livius diese form in den Polybius gebracht.

5. Dies zeigt, wie sehr viel noch für die nomina propria im Livius zu thun, worauf auch schon Alschefski ad Liv. I. XXX. praef. p. LXXVII hingewiesen: eben so verhält es sich aber auch mit den zahlwörtern. So hat Sigonius sich as Liv. XLV, 41, 5 gestossen: et quod bellum per quadriennium quattuor aute me consules ita gesserunt, ut semper successori traderent gravims, id ego quindecim diehus perfeci: und verlangt per triennium tras: darnach will Drakenborch auch XLV, 39, 8: ad hoo fecimum consulem, ut bellum per quadriennium ingenti etiam pudere mestro tractum perficeret, des quadriennium uisht gelten lassem, soudern triennium schreiben: die neuern schweigen über beide stellen. Dass quadriennium richtig, zeigt schon Liv. XLV, 9, 2: hie finis belli, cum quadriennium continum belletum esset, im-

ter Romanos ac Persea fuit: dann Polyb. XXXII. 15. 4: nămlich die kurze zeit des commando's des Aemilius machte vier jahre voll, se dass also die drei consuln, P. Licinius Crassus, A. Hostilius Mancinus, Q. Marius Philippus länger als drei jahre gekriegt hatten: Aemilius hat sich also, wie Servilius in der seinen, einer wenn wir wollen rhetorischen übertreibung schuldig gemacht, indem er statt 83/4 vier gesagt hat: eben so Hanno, wenn er bei Liv. XXI, 10, 7 sagt: quae terra marique per quatter et viginti annos passi sitis: denn der erste punische krieg hat auch nicht volle vier und zwanzig jahre gedauert! Ist sonach quadriennium richtig, so ist dagegen unbegreiflich, wie man XLV, 41, 5 quattuor hat stehen lassen können, da hier doch weder Aemilius noch Livius irren kann, da ferner einleuchtend ist, wie das guadrienninm den naseweisen abschreiber verführt hat, das zahlzeichen III in quattuor zu verändern. Es ist also tres zu schreiben.

Schwieriger ist Liv. XXIV, 3, 3, wo Weissenborn jetzt so schreibt: sex milia aberat ab urbe (nămlich Croton) nobiří templum, ipsa urbe nobilius, Laciniae Iunonis, sanctum omnibus circa populis: da non Strab. VI, 1, 12, p. 262 sagt: πρώτη δ' έστὶ Koores er exarde nai e cradiois and Aanieiou, wo - zwar Falconer die zahl hat ändern wollen, aber bei den neuern keine zustimmung gefunden hat, - so ist klar, dass bei Livius die zahl verdorben, wie auch Casaub. ad Strab. l. c. und Gronov. ad n.l. bemerkt baben. Die handschriften geben keine variante: ohne sweifel hat in der alten handschrift, aus der cod. Puteanus geforce, se 'X' gestanden: denn dies war eine in alten codd. Liv. gebräuchliche schreibweise für die zuhl sechszehn, wie cod. Vindobon. am sichersten XLII, 21, 2 zeigt: v. Kreyssig Annott. ad Livii libb. XLI sqq. p. 45: wahrscheinlich ist sie auch XLV, 35, 3: v. Kreiss. l. c. p. 125: es ward nämlich in den alten handschriften zwar auch das zahlzeichen XVI geschrieben: so cod. Bamberg. XXXIII, 3. 30. XXXVII, 39. 40: v. Kreyssig ed Liv. libr. XXXIII, p. 7. 74. 323. 325. Alschefsk. ad Liv. I. XXX praef. p. LXXV sq.: aber eben so, wie auch in andern mit zehn zusammengesetzten zahlen, nur für sehn das zahlzeichen, für des andere die buchstaben gesetzt, und zwar nicht allein bei den cardinal-, sondern auch bei den ordinalzahlen: so hat cod. Bamberg. XXX, 44, 2 septimo X anno: v. Alschefsk. L. c. p. LXXVI, eine schreibweise, durch deren beachtung, um das beiläufig zu erwähnen, die emendation Fabri's in Sallust. Hist. 11, 50, 7 Kr. (Orat. C. Cottae ad popul. §. 7) völlig sicher wird: cum interim vectigalia parva et bellis incerta vix decimam partem samptuum sustinent: decimam lassen editt. und cold. weg: allein wie die erklärungsversuche von partem darthen, hat ohne decimam dies partem keinen sinn: es war also vix X in den alten codd. geschrieben: v. Cic. or. p. Planc. 25.

60: horum si d'ligenter quaeras, viv decumen partem reperies gloria dignam. Aus allem diesen ergiebt sich aber, wie schwer es ist zu sagen, welche form des zahlworts sechsschn Livius gebraucht habe, ob sexdecim, wie Drakenborch, Weissenborn schreiben, oder sedecim, wie Kreyssig: J. Bokker hat beides zugelassen: oder endlich sedecem, was Alschefsk. l. c. empfishlt. ist für Livius doch wohl von der diple se 'x' aussagehen: diese führt allerdings zunächst auf sedecem; allein einmal ist von dieser form sonst keine spur in den codd. zu finden: denn septemdecem, was man nach Prisc. XVIII. p. 1170 P. coll. Drakenb. ad Liv. X, 21, 6 vielleicht hierher ziehen möchte, ist nicht als ein, sondern als zwei worte auzusehen, zwischen denen die copula ausgelassen: endlich war ganz natürlich, dass, wenn mae decimus mit X bezeichnete, man auch keinen anstand nahm, sedecim durch se 'x' zu bezeichnen. Darnach führt se 'x' alse auf sedecim, und nicht auf sexdecim, was der sigle ferner liegt: and dies sedecim findet sich denn auch im cod. Bamb. und sonst, so dass es allein als die form des Livius gelten darf. Es wird dies auch dadurch bestätigt, dasz Livius, wenn ich mich nicht irre, nie decem sex oder decem et sex gesagt hat, während er in den andern verwandten ausdrücken freier ist: Drakenb. ad Liv. XXIV, 15, 2. XXVI, 49, 3. XXIX, 37, 6. XXXVII. 30, 8: Alschefsk. ad X, 21, p. 654, 11. Sonach ist also in der stelle des Livius, von der wir ausgingen, sedecim milia aberat zu schreiben: freilich ist damit keine völlige übereinstimmung mit Strabo erreicht: aber darüber darf man sieh in dieser gegend nach Strabo's eigner bemerkung - VI, 11 p. 261 - nicht wundern. Doch biermit ist die ganze stelle noch nicht gebeilt. da Putean., Flor. al. haben: aberat in who nobili templum insa urbe erat nobilius: dass in urbe falsch, sieht jeder: eben so, dass man in nicht in ab verändern dürfe, da woher in hier entstanden seyn könne, nicht abzusehen: eben so, dass man J. F. Gronov's conjectur inde urbe, wenn sie gleich J. Bekker in den text gesetzt, als unlateinisch verwerfen müsse. Doch hat Gronov richtig inde gefunden, welches oft wie hier verschlechtert in codd. vorkommt (Drakenb, ad Liv. X, 20, 6), ferner von Livius in solcher verbindung wie an unserer stelle sehr gern gesetzt wird: dagegen ist urbe ganz zu entfernen als aus dem folgenden irrthümlich an diese stelle gesetzt: falsche wiederhohlungen dieser art sind grade im Puteanus sehr häufig: man musa dabei festhalten, dass der Puteanus zwei columnes von nicht grosser breite auf der seite hat. Daraus folgt daan weiter. dass in nobili auch ein fehler steckt: es hätte das schon der folgende comparativ zeigen müssen und haben es auch abschreiber bemerkt, wie nobile im Vossian. und andern verräth: wie bei inde, so sind auch hier buchstaben ausgefallen und ist nobilissimum zu schreiben: so nobilissima urbs Liv. XXV, 29, 5; ferner ist erat im folgesøden beizubehalten und die worte ipsa urbe erat mebilius als parenthese zu fassen, was dem style des Livius ganz besonders zusagt: sie ist dazu da, den superlativ nebilissimum zu rechtfertigen und zu erklären. Da hier alse erat nethwendig, so hat es irrig Weissenborn in den verigen satz ver procul gestellt, we es, wenn man nur procul eis scharf fasst, auch gar nicht nethwendig ist. Darnach ist alse der ganze satz so zu fassen: sedecim milia aberat inde nebilissimum templum (ipsa urbe erat nebilius) Laciniae cett.

Da wir aber einmal bei diesem kapitel sind, so wollen wir auch noch die unmittelbar folgenden werte S. 4 näher betrachten: lucus ibi frequenti silva et procezis abietis arboribus septus, laeta in medio pascua babuit, ubi omnis generis sacrum Deae pascebatur pecus sine ullo pastore: separatimque egressi cuiusque generis greges nocte remeabant ad stabula numqum insidiis ferarum, non frande violati hominum; so Drakenborch; allein greges haben die handschriften nicht, vielmehr geben Put. Flor. al. dieses: separatimque egressui cuiusque generis nocte cett.: darnach sind conjecturen in masse gemacht: separatique gregres sui quique generis J. P. Gronov., separatumque agressi sui quisque generis Nic. Heinnius, was nicht zu verstehen, separatique greges mi quisque generis Drakenborch, separatinque greges eui cuiusque generis Weissenborn, der aber praef. p. IV ed. Teubn. an der richtigkeit seiner coniectur zweifelt. Wie man aus diesen coniecturen sieht, kommt alles darauf an, egressui richtig zu beurtheilen: meiner meinung nach ist ui in egressui nur aus nachlässiger vorwegnahme das vi im folgenden cuiusque entstanden, se dass also die lesart, von der auszugehen, separatimque egress caiusque ist: da nun egredi wegen remeabaat nothwendig, so kann egressi nicht fehlen: demnach muss greges ausgefallen sein und zwar, da nach dem gesagten egressi eniusque nicht füglich von einander getrennt werden kennen, vor egressi, so dass also als nothwendig die worte sich ergeben: separatimque greges egressi cuiusque generis nocte cett.: so sagt Cars. B. Gall. V, 12, 5: materia cuiusque generis: Cic. de Divinat. II, 42, 87: Chaldzeis . . in notatione eniusque vitae ex natali die minime case credendum: Sall. Catil. 40, 6: praeterea multos cuiusque generis innoxies: Corn. Nep. Agesil. 8, 3: munera co cuinsque generis sunt allata: Quint. Inst. Or. I, 3, 11: positis invicem cuiusque generis quaestinuculis. Dahei ist aber zu beschten, dass die worte numquam insidiis - hominum weiter niehts cathalten als eine umschreibung oder erweiterung von separatim: getrennt zogen sie aus und eben se kehrten sie zurück, da niemand in irgend einer hinsicht sie störte.

7. Wie in diesen zuletzt behandelten stellen ausfall einzelser buchstaben und sylben der grund zur verschlechterung des textes gewesen, so auch bei Liv. XLV, 37, 2: Servilius führt

aus, welch ein trefflicher feldberr Asmilius Paulus gewesen, da er in seinem heere, was sich jetzt als ein so sehr zur empörung geneigtes zeige, keine einzige empörung zu bekämpfen gehabt habe: er fährt fort: eadem severitas imperii, quam nunc odernat, tano con continuit. itaque antiqua disciplina habiti \* \* neque fecerunt: so die neuern, auch Kreyssig Annott. in Liv. II. XLI agg. p. 121: es ist dies, mit ausnahme des zeichens für die lücke, die lesart der handschrift, die Drakenborch im texte beihalten. An versuchen, die hand des Livius zn finden, hat es auch hier nicht gefehlt: schon Rubenius, dem J. Pr. Gronov beistimmte, schlug vor: habiti, tune quieverunt: man kann dafür anführen, dass Livius quiescere gern in der bedeutung a seditione, a tumultu abstinere gebraucht, dass ferner dies verbum öfter im Livius ähnlich verdorben sich findet: Drakenb. ad n. l., Kreissig. ad Liv. l. XXXIII, p. 169: allein einmal ist tunc unpassend wiederholt: dunn enthält der gedunke nichts neues und ist also matt: endlich muss hier das verdienst des Aemilius hervortreten. Andre von Drakenhorch anfgezeichnete conjecturen verdienen keine erwähnung: eben so unglücklich sind die versuche von Ruperti: in pace fremunt, and von Döring: nunc queque quieverunt. Was Servilius gesagt haben müsse, zeigt bier Pluturch. Aemil. Paul. c. 31: Μάρχος Σερβίλιος Αἰρίλιον μέν έφη Παυλον, ήλίκος αυτοκράτως γένοιτο, το νύν μάλιστα γινώσκειν όρων, όσης απειθείας γέμοντι καὶ κακίας στρατεύματι γρώμενος ούτω καλάς κατώρθωσε καὶ μεγάλως πράξεις, θαυμάζειο de xel.: man muss schreiben: itaque . . . habiti egregie vicerunt: der zusammenhang ist klar: egregie vincere eine von Livius eft gebrauchte wendung: XXIV, 42, 2: egregieque vincentibus Romanis signum receptui est datum: daher egregia victoria II, 47, 9: auch Vell. Patercul. II, 33, 1: egregia Cysicum liberarat victoria: wie egregie pugnare, egregie desendere sich auch findet bei den historikern. Dazu kommt endlich, dass egregie in ähnlicher weise öfter in den ältesten handschriften des Livius verschlechtert ist: so namentlich XXI, 40, 2, we CM segre statt egregie geben: XXII, 24, 14, wo Put. aegregiae victoriae hat: cf. Duker., Drakenb., Alschefsk. ad XXI, 40, 2. So mildert denn Servilius hier passend und seiner lage gemäss den tadel, den er gegen das heer so eben ausgesprochen.

8. Etwas anderer art ist die viel behandelte stelle Liv. XXI, 30, 7.8: nullas profecto terras coclum contingere nec inexsuperabiles humano generi asse. Alpes quidem habitari, coli, gignere atque alere animantes. perviss paucis esse, exercitibus invitas? cos ipsos, quos cernant, legatos non pennis sublime elatos Alpes transgressos: ne maiores quidem corum indigenas, sed advenas Italiae cultores has ipsas Alpes ingentibus sacpe agminibus cum liberis ac coniugibus migrantium modo tuto transmisisse. Militi quidem armate.. quid invium . . . esse? So Draken-

borch: aber invins ist eine conjectur der Italer, die sich im cod. Palat. 3, dann auch in einzelnen alten ansguben findet: der Put., der Colbert., Flor. und andre lassen invias weg, geben sonst aber in den cursiv gedruckten worten keine abweichung. Es haben die neuern, durch Hensinger besonders bewogen, invias nun richtig gestrichen, da es mit dem folgenden in widerspruch steht: denn dass die Alpen für beere nicht unzugänglich seien, zeigt das felgende klar. Hart der sprache nach ist, was Alschefski vergeschlagen und Weissenborn, freilich mit veränderter interpunction, die die rede aber matt macht, in den text gesetzt hat: pervias paucis esse — et exercitibus? "einige wenige waren hinübergekommen und ganze heere sollten es nicht können?": der sinn aber, welcher hieraus entsteht, scheint ganz falsch: Liv. XL, 21, 3: cum satis inter omnes constaret, viam exercitni nullam esse, paucis et expeditis perdifficillimum aditura. Auch Heerwagen's versuch ist nicht zu billigen: pervias fauces esse exercitibus: denn fauces ist ganz überflüssig, da Alpes vorherging, auf das eine hinweisung hier unnöthig; dann tritt die folgende erwähnung der gesandten ganz unmotivirt ein. Daher ist anders zu verfahren. Hält man fest, dass das folgende ausführt, 1) dass wenige die Alpen überschreiten köunen: und 2) dass grosse züge dasselbe vermögen und somit auch der richtig dazu ausgerüstete soldat, so ist klar, dass Hannibal die fraglichen worte im toue der behauptung spreche und mit dem vorhergebenden Alpes quidem cett. ong verknupfe: daher ist nach animantes nur ein colon zu setzen: er begründet Alpes . . . animantes sicht näher, da er ihren inhalt als bekannt voraussetzt: er kommt aber ganz natürlich auf diese worte perviss . . . exercitibus, da im heere nach supr. c. 23, 4 stets von dem insuperabili Alpium transitu die rede gewesen. Sonach schreibe ich: pervias paucis esse, pervias exercitibus: die anaphora passt zu dieser stelle, passt auch zu dem zwecke dieser rede ; inf. §. 9: Saguntum ut caperetur, quid per octo menses periculi, quid laboris exhanstum esse? - Irre ich nicht, so hat ähnlich schon Heerwagen einmal die stelle behandelt: s. Münch. gelehrt. anz. 1847, pr. 100, p. 807; ich vermag aber nicht im augenblick genausres darüber zu sagen.

Göttingen.

Brast von Leutsch.

### XIV.

# Altgeographisches.

1) Zum Stephanus von Byzanz. p. 35, 7 ed. Meineke s. v. 'Αθηναι . . . fin. έστι δε καί εν τω Εύξείνω πόντω γωρίον 'Αθηναι, ώς 'Αζδιανός. έστι καὶ ίερον αὐτόθι Ελληνικόν. Was für ein iegor? Die antwort gibt Arrian. Peripl. Pont. Eux. 4, 1. Dübner (p. 3 Hudson): Εστι γάρ τοι καὶ έν Πόντφ τῷ Εὐξείνο χωρίον ούτω (Αθήναι) καλούμενον, καί τι καὶ 'Αθηνας ίερον έστιν αὐτόθι Ελληνικόν, όθεν μοι δοκεί και το όνομα είναι τουτο τῷ χωρίφ. Es ist also beim Steph. hinter ίερον 'Αθηνάς einzuschalten. — p. 39, 1 v. Aiyai — — xai ή er Mugiry er τη Aioλίδι. Schreibe: καὶ ή έγγὺς Μυρίνης κ.τ. λ. nach Suid. ν. Πόλλης, Αίγιεὺς ἀπὸ Αίγῶν τῆς 'Ασίας. κεῖται δὲ πλησίον Mυρίνης (so richtig Wesseling zum Hierocles Synecd. p. 661, dem Bernhardy beistimmt, statt der vulg. Σμύρνης). Vergl. über dieses äolische Aegä Herodot. I, 149. Polyb. V, 77, 4. Annal. II, 47. Plin. H. N. V, 30 init: Hyrina, quae Sebastopolim se vocat: intus Aegae u. a. Das erste ér beim Steph. ist blosse dittographie des folgenden. — p. 44, 13. v. Αίγυπτος —. έκλήθη ἀπό τοῦ Αἰγύπτου, ὡς Χάραξ "Βήλου παῖς ὧν καὶ 'Αερίας της καὶ Ποταμίτιδος κ.τ.λ. — — ἐκλήθη ἡ γώρα καὶ 'Αερία 1) καὶ Ποταμίτις. Schon immer waren mir die worte Άερίας της και Ποταμ. als irrthümliche wiederholung der folgenden verdächtig: jetzt bin ich überzeugt, dass statt derselben 'Aγγινόης zu setzen ist. Siehe Apollodor. Bibl. II, 1, 4: (Βηλος) γαμεί δε 'Αγχινόην την Νείλου θυγατέρα, και αυτά γίνονται παίδες δίδυμοι, Αίγυ'πτος και Δαναός. — — δς (Βη λος) και καταστρεψάμενος την Μελαμπόδων χώραν [άφ' έσυτου ώνόμασεν Αίγυπτον. Das nämliche auch beim Schol. Aeschyl Prometh. 852. Hiernach ist auch das fragment des Charax il Müllers Hist. Gr. III, 636 zu verbesseru. - p. 48, 7 v. Al καλον, φρούριον της Ιταλίας. Berkel änderte Aixovλάνον, ic halte Aixovlor für das richtige nach Plin. H. N. III, 11:

<sup>1)</sup> Dieser frühere name Aegyptens auch beim Gellius N. A. 14, 4

secunda Malise regione.) - Acculeni. Heutzutage beiast die stadt unch Claver Fricento, nach Harduin Mirabella. - p. 82, 11 v. Apastovs, πόλις Κύπρου — —. ἀπὸ ᾿Αμαθοῦντος δέ τοῦ Ἡρακλέους έκλήθη. Ein Herkulessohn Amathous ist mir soust nirgends aufgestossen: ich schlage vor Heaulious in 'Aspiou umzuwandela nach Tacit. Ann. 111, 62 fin. exim Cyprif tribus delubris, quorum votustiasimum Paphiae Veneri Acrica, post filius cius Ama-Mes, Veneri Amathusiae — posuissent. Statt des sekteneren namen Aerias konnte sich leicht der bekanntere des Herakles einschleichen, der jesem überdies nicht unnähnlich ist. - p. 99, 7 ν. 'Αντινόεια, πόλις Αίγύπτου, ἀπ' 'Αντινόου παιδός. - έκλήθη ή πύλις καὶ ᾿Αδριανούπολις. Welcher Antinous hier zu verste-ben ist lehrt Amm. Marcell. XXII, 16, 2; Igitur Thebais multas inter urbes, clariores aliis Hermopolim habet — et Antinos, quem Hadrianus in honorem Antinoi condidit sui u. Dio Cass. 69, 11 p. 1160 Reimar 3), wo das nämliche noch ausführlicher steht. Mehr über diesen aus Bithynien gebürtigen liebling des kaisers Hadrian siehe bei Athen. XV p. 677 d (we sugleich der aufenthalt des Hadrian in Aegypten erwähnt wird) u. Paus. VIII, 9, 7. — p. 105,12 τ. 'Απίολα, πόλις 'Ιταλίας. Vielmehr 'Απίο. las nach Liv. 1, 35 (Tarquinius) Bellum cum Latinis gessit et oppidum ibi Apiolas vi cepit u. Plin. H. N. III, 5, 9: Praeterea anctor est Antins oppidum Latinorum Apiolas captum a L. Tarquinio rege, ex cuius praeda Capitolium is inchoaverit. Durch letztere stelle werden wir zugleich über die quelle des Livius belehrt. — p. 125, 22 v. 'Αρσινόη — δευτέρα πόλις Παραιτονίου Λιβόης, ή πρότερον Ταύχειρα. Dass Τεύχειρα zu corrigiren ist, erbellt aus Amm. Marcell. XXH, 16, 4: et Arsinoë codemque Tenchira und Arrian. Successor. Alex. 17 u. 18 ed. Dübber, wo Sevzeisa und Tenzeisisai in Libyen erwähnt werden. - p. 156, 9 v. Bairis, noraung nara Iphqiar, 8, 11 gκης λέγεται ύπὸ τῶν έγχωρίων. Andera Livius 28, 22, nach welchem jener Auss früher Cortis hiese. 1ch möchte beim Steph. Kiozic Andern, weil dieser name mir mit den Cerretanis der previncia Tarraconensis bei Plin. H. N. III, 3, in welcher sich bekanntlich die quellen des Bätis befanden (Plin. l. l. c. 1. Struho III p. 371. Pompon. Mel. III, 1, 5), zusammenznhängen scheint. -- p. 159, 2 v. Βαργύλια -- καὶ ἡ θάλασσα Βαργυλιακὸς χόλπος έξ αύτου. ὁ πολίτης Βαργυλιάτης. Βαργυλιακός schreibt Meineke nach Berkel und Holstenius, die handschriften haben Βαργυλικός. Ich restituire Βαργυλιητικός κολπ. nach Polyb. XVI, 12, 1 und Plin. H. N. V, 29, 31; Bargyleticos (Codd. Berbari nach Sillig Bargylieticos) campos. Das ethnikon lautet richtiger Βαργυλιήτης, welche form Boeckh's C. I. Gr. 2670 p. Polyb. 1. 1. 5. 3 durbieten. — p. 159, 8 v. Βάρις πόλις. Dass Πισιδίας zu ergänzen ist zeigt Plin. H. N. V, 32, 42: et

2) Dieser neunt die stadt wie Amm. Marcell. 'Arrivoor.

Milyas, qui circa Barin sunt, et Cyllanticum, et Oroandicum & sidiae tractum. - p. 172, 1. v. Blenves, Edros Bagbaguior Λιβύης. Mit einem μ ist mir noch aufgestossen bei Theocrit. VII, 114 cum Schol. Dionys, Per. 220 und Rufus Postus Avien. Descript. Orb. Terr. v. 830.: mit up bei Strab. XVII p. 473. Amm. Marcell. XIV, 4, 3 und XXII, 15, 24. Plin. M. N. V, 8, 8: Blemmyas und Blemmyis, ohne dass Sillig eine veriante Eust. ad Dion. P. l. s. l. - p. 188, 12 v. Busles, πόλις Φοινίκης - - από Βύβλης της Μιλήτου θυγατρός. Ich ziehe es vor mit Berkel Bublides zu schreiben nach Schol. Theocr. VII, 115: 'Υετίς και Βυβλίς, δρη Μιλήτου και κρήναι Milifrou yao quoi nai 'Apsias syirorro naides Auvros nai Buβλίς. Ovid. Met. 9, 452 sq. nebst den von Gierig citirten astoren u. a. — p. 206, 3 v. Γέφος, τόπος καὶ ποταμός προσerns τῷ Βορυσθένει. Richtiger als pluraletantum Γέρδοι oder Γέζοα. Siehe Herodot. IV, 71: Ταφαί δὲ τῶν βασιλήων (Scytharum) er l'égéoisi elsi, es & à Boovstiens iste mosπλωτός und weiter unten noch einmal ir Γίδοοισι. - p. 207, 11 v. Γηλύς, έθνος [Παρθίας]. Es ist Γηλοί zu emendiren nach Dion. Perieg. 1018 sq.:

Των μεν (Μήδων) προς βορέην, έριθήλεα γαϊαν έχουσι

Indoi - cum Eust. ad h. l. u. Plin. H. N. VI, 16, 18 bei der beschreibung von Parthia: Gelae, quos Graeci Cadusios adpellavere. Die Καδούσιοι werden von Amm. Marcell. 23, 6, 13. lustin. X, 3, 4. Cornel. Nep. Datam. 1, 4. Liv. 35, 48. Curtius u. Arrian. Anab. an mehreren stellen u. a. erwähnt. - p. 212, 5 v. Fógeve, nólig Κρήτης — έκαλείτο — — elta Κρημνία. Scr. Καρτεμνία mit Is: Vossius Observ. in Catall. p. 202 sq. ed. II: "Et same videtur Gortynae nomen factum ex Kaprérra, sou Kaprépoa vel Καρτέμνια. Gortynii enim prins dicebantur Καρτεμνίδες, ut docet Hesychius. Perperam apud Stephanum legas Κρημνία pro Καρτεμνία, neque enim in loco excelso sed in campo sita erat Gortyna, ut docet Strabo. nomen ex eo, quod Κάρτη Cretensibus bovem notet, ut idem docet Hesychius. Hinc est proculdubio quod in antiquis Cortyniorum numismatis bos expressus compareat." - p. 217, 3 v. Jálmor, nólig Jalmaríag. Die richtigkeit der im folgenden von Meineke hergestellten form Δελμί-FLOY beweist auch Frontin. Strat. 111, 6, 2 bei dem die dalmatische stadt Delminium vorkömmt. — p. 229, 6 v. dia — — p' ή πρὸς Μήλφ. So Meineke nach Berkel und Holstenius, libri Μιλήτφ. Auch ich hatte am rande meines exemplars der Westermannschen ausgabe diese änderung notirt: anlass gab mir dazu der Schol. Theocrit. II, 45, wo, wie beim Steph. 4 inseln na. mens Dia aufgezählt werden, nur dass die 2te lag negi Mylor. - p. 235, 21: Δομεσιούπολις, 'loavoing πόλις. Das richtige ist Δομετιανούπολις, nach I. Malala Chronogr. IX p. 226, 13

Benn., der berichtet: der kaiser Domitian grüudete eine stadt in Isaurien yrzwa żxálece Dometiavoúnoliv, zu welcher stelle bereits Chilmend die nothwendigkeit der ändrung heim ethnographen eingesehen hat. - p. 278, 1 v. Equoroupgieic, poioa ras μαγίμων εν Αίγύπτφ, ώς Αρισταγόρας εν Αίγυπτιακών πρώτη. Wie hier zu corrigiren ist lehrt Heredot. II, 164: Eore de Aiγυπτίων έπτα γένεα. καὶ τούτων οι μέν, ίρέες, οι δέ, μάχιμοι κεnkeurai - oi de mayinoi abrem naleorrai ner Kalagioies τε καὶ Ερμοτύβιες, welcher name im folgenden capitel noch 2mal sich findet. Hiernach verbessere auch das fragment des Aristagoras bei Müller Vol. II, 98. - p. 278, 9 v. Ερμούπολις - - xai [ sr Apxadía. Da über eine arkadische stadt dieses namens sonst tiefes stillschweigen bei den alten herrecht, so schlage ich vor er Kapparia zu corrigiren nach Amm. Marcell. XXIII. 6, 49: inter quas (Carmaniae civitates) nitet Carmana omnium mater, et Portospana, et Alexandria, et Hermoupolis. p. 281, 3 v. Ερυξ πόλις Σικελίας. — ἀπὸ Ερυκος τοῦ ᾿Αφροδίtag xai Butov. Vielmehr Boutov: siehe Schol. Theocrit. XV. 101. "Ερυξ] πόλις Σικελίας, από "Ερυκος του Βούτου καί 'Αφροbieng, nebst den 6 von Kiessling daselhet citirten stellen, denen ich hinzufüge Lactant. de fals. Relig. 1, 17 p. 109 Walch (Venus genuit) ex Bute Erycem u. Serv. in Virg. Aen. I, 574. p. 294, 3 v. Ζάκυνθος, πόλις, από Ζακύνθου του Δαρδάνου. Wie die mutter hiess ersehen wir aus Dionys. Halicarn. A. R. L. 50 p. 126, 1 Reiske: "die Zakynthier sind mit den Trojanern verwandt; denn Dardanus, der sohn des Zeus und der Elektra erzengte mit der Batea zwei sohne, Zakynthus und Erechthonius, von denen der erstere der gründer von Zakynthus ist." - p. 302, 13 τ. "Ηπειρος, ή γενική χώρα! οἱ μέν γὰρ εἰς δύο τὴν γῆν, οἱ δὸ zic roia, oi de cie reoraça dispegerar. Was man sich unter der viertheilung der erde zu denken hat lehrt Andron aus Halikarnass beim Tzetz. in Lyc. 894: "Okeanos habe 4 töchter gezeugt: Asia, Libye, Europa und Thrake, wovon die 4 weltgegenden des erdkreises ihren namen führen." Vergl. Ukert, alte geogr. 2te abthl. s. 282. - p. 378, 9 Koooa, nolic Oirwrowr. Richtiger mit einem  $\sigma$ : s. Liv. 27, 10: Cosani. Caesar B. Civ. 111, 22 und Velleius Paterc. 1, 14, 7, beide Cosa. Caesar l. l. 1, 34: Cosam. Plin. H. N. III, 6: Cosanum litus. Auch Meineke Vind. Strab. p. 50 entscheidet sich für diese form. - p. 392, 20 Κύμη - -. έστι δε καὶ ετέρα Φρικωνίτις λεγομένη. Corrigire Φρικωνίς nach der quelle des Steph., nämlich Herodot. 1, 149: Κύμη, ή Φρικωνίς λεγομένη. — p. 366, 8 v. Κασταλών, μεγίστη πόλις 'Ωρητανίας. Es muss Καστούλων lauten, da die stadt Castulon genannt wird von Livius 27, 20 (Castulonensis). 28, 13. 19 bis u. 20. Plin. H. N. III, 8, 3: Carthaginem (novam) conveniunt populi - Castulonenses. Sil. Ital. Pan. III, 99: Castulo Phoebei servat cognomius vatis. - p. 426,

11 γ. Μαινόβωρα, πόλις Μαστιηνών, also in Spanien: siebe v. Magrippoi. Der name ist sicher verdorben: ich schreibe Mai-\*0βα nach Plin. H. N. III, 1, 3 (in Baction) Macnoba cum fluvio. Die sylbe mo denke ich mir dadurch entstanden, dass die augen des abschreibers auf das folgende Eugeng abirrten. Oder sollten vielleicht beim Hekatans - dieser ist quelle des Steph. die beiden spanischen städte Mairoßa Eßmon (auch Bßoon und Ebura genannt) neben einander gestanden haben und so die corruptel entstanden sein? — p. 482, 18 v. Όβόλκον — πόλις ['/βφρίας]. Sollte nicht Όβο έλκων zu restituiren sein nach Plin. H. N. III, 1, 3 (in Bactics) ,,in mediterrance Obulce (bei Sillig keine abweichende lesart notirt), quod Pontificenae appellatur." - p. 517, 17 v. Πέρισθος, από Περίσθου Επιδαυρίου του μετά Όρέστου στρατευσαμένου. Man erwartet vielmehr Ηρακλέους. Siehe Amm. Marc. XXII, 8, 5: et civitatem, quam Hercules conditam Perinthi comitis sui memerine dedicavit coll. Zosim. I. 62 in.: ή Πέρισθος, ή συσ ή θακλεια μεσωσόμασται. Ptolem. III, 11: Πέρινθος ήτοι Ήράκλεια. Amm. Marc. XXVII, 4, 12: et Perintho, quam Heracleam posteritas dixit. - p. 536, 6 v. Ilpóνεκτος, πόλις Βιθυνίας πλησίον της Δρεπάνης (welche letztere studt später flelenopolis hiess: s. Wesseling ad Hierocl. Syneod. p. 691). Beim Hierocles L. m. l. folgen: Νακομήδεια. Πρίσετος. (Socrates Hist. Eccl. VI, 16: Πρένετος). Έλενόπολις. Bei den genannten 3 autoren ist offenbar die nämliche stadt zu verstehen: welche form des numeus aber die richtige ist, wage ich nicht zu entscheiden. - p. 541, 11: Πύββα - - fore nach χώμη Λιγυστική. Ein lighrischer flecken dieses namens ist mir sonst nicht vorgekommen: ich schlage vor Auxiaxý zu lesen nach Plin. H. N. V, 27, 28 (In Lycia) - -. Deinde Pyrrha, itemque Xunthus. - p. 543, 20 v. Pagera, nolig Spoiac. o

πολίτης 'Ραφεώτης. Der Rehdigeranus 'Ραφιώτης, die Aldina und der Vossianus 'Ραφιώτης. Letzteres halte ich für das alleim richtige, da der name der stadt an folgenden stellen 'Ραφία lautet: Livius 35, 13 (Raphia). Polyb. V, 86. — p. 579, 12 v. Σχυμτιάδαι, έθτος σὰν Γέταις. Cf. Herodot. IV, 93: Σχυφιάδαι — οἱ δὲ Γέται. An einer von beiden stellen ist der name cerrumpirt: an welcher wage ich nicht zu entscheiden. — p. 598, 1 v. Τάβαθφα, πόλις Λιβύης. Ich ziehe mit Pinedo Τάβρακα vor nach Claudian. XVIII in Eutrop. I v. 410. XIX v. 71. XXI v. 359 (an allen 3 stellen Tabraca). Plin. H. N. V, 3, 2 (Tabraca). Sil. Ital. 3, 256, wo Drakenborch nach guten codd. diese form restituirt hat. Ptolemäus IV, 3 verdorbem Θάβρακα. Iuvenal. 10, 194, wo mehrere codd. nach Rupertim angabe Tabraca bieten. Auch der heutige name der stadt — nach Harduin Tabarca — spricht für unsre ändrung. — p. 605, 1 v. Ταρσός. In betreff der erwähnten formen Τερσός und Τερ-

ain, so wie der vom Dienysius von Byzanz berichteten herleitung des namens από της του Βελλεροφόντου πτώσεως vergl. ausser East. Dionys. Per. 808 besonders Chronic. MS Symeonis Logothetae 5) in der Adnotat. zum Chronicon Paschale p. 72 Bonn.: γρη είδέσαι ότι Ταρσός εδεύμασται τη του Βελλερόφοντος (sic) πτώσει έκει φοιτήσαντος και κατά τον ταρσόν πληγή σελευτήσαντος ή Τερσός, από του Ταύρου όρους, και Τερσίαν καλείσθαι τήν γώραν τὸ πρέν, διὰ τὸ πρώτον ἀνικμαθήναι τοῦ κατακλυσμοῦ, έξυδωτωθείσης τῆς γῆς· τέρσαι γὰρ τὸ ἀποξηρώναι λέγεται. — p. 647, 15 v. Τλη — —. καὶ Τλη (ser. 'Τέλη) γωρίον μεταξύ της Σαβίνων και Ρωμαίων πόλεως. Die nothwendigkeit der obigen änderung ergiebt sich aus Herodot. I, 167: ἐκτήσωτο πόλιν ηης της Οίνωτρίης ταώτην, ήτις νῦν Τέλη. Strab. Vi p. 252: Τέλην. Pin. H. N. III, 5, 10: Tenverunt (agrum Lucanum Brutiumque) Oenotri - oppidum Helia, quae nunc Velia, welche letztere form öfter bei Liv. und anderen römischen autoren steht. - p. 650, 17 v. 'Tneongia - nanos de Gewr 'Tneosur avens nalei. Υπέρεια γάρ πηγή Μεσηίδος. Mesnic als name einer stadt oder landschaft ganz unbekannt: es ist zu schreiben Τπέο. γ. πηγ. [πλησίον] Μεσσηίδος nach Hom. 11. Z, 456 sq.:

καί κεν έν Αργει έουσα, πρός άλλης ίστον ύφαίνοις, καί κεν έδωρ φορέοις Μεσσηίδος ή Υπερείης.

Strab. IX p. 432: δύο κρήνας πλησίον Μεσσηίδα καὶ Τπέρειαν. Plin. H. N. 4, 8, 29 bei der beschreibung Thessalieus fens Hyperis und bald darauf fons Messeis. — p. 694, 15 v. Χοί, έθνος Βεχείρων έγγύς. Έκαταῖος ἐν Ασία — "Χοῖσι δὲ ὁμουρέθυσι πρὸς ῆλιον ἀνίσχοντα Δίζηρες." Letxtere sonst nirgends vorkemmend: corrigire mit Helstenius und Is. Vossius ad Scylac. Caryand. p. 32 Hudson Βύζηρες, über welches volk vgl. Scyl. Caryand. l. m. l. Steph. Byz. v. Βύζηρες, έθνος ἐν τῷ Πόντφ. Apell. Rhod. II, 1242 sqq.:

Κείθει δ΄ αὐ Μάκρωνες ἀπειρεσίην τε Βεχείρων \*) γαΐαν ὑπερφιάλους τε παρεξενέοντο Σάπειρας Βύζηρας τ' ἐπὶ τοῖσιν.

(coll. Schol. ad h. l.). Dionys. Per. 765:

Βύζηρές τοι πρώτα, και άγχόθι φύλα Βεχείρων

(cum Eust.).

2) Herod. III, 97: καὶ οἱ Καλαντίαι Ἰνδοί. Cf. Steph. Byz. p. 847, 24 v. Καλανίαι, γένος Ἰνδικόν, Ἑκαναῖος Ἰνδικόν Τος Δοία. Απαίαι και σε volks offenbar cine corruptel erlitten: da nun gegen die veränderung in Καλαντίαι beim Stephanus die ordoung der buchstaben protest einlegt, trage ich kein bedenken beim Herodot Καλανίαι herzustellen.

<sup>3)</sup> Ueber ihn handelt Voss. de H. Gr. p. 347 Westerm.

Diese auch oben beim Steph, als nachbarn der Xoi und Δίζηψες
 (sic) genannt.

- Herod. III, 102 init. Άλλοι δὲ τῶν Ἰνδῶν Κασπατύρφ αι πόλι εἰσὶ πρόσουροι. Ich möchte nach Steph. Byz. p. 364, 8 v. Κασπάπυρος, πόλις Γανδαρική (= Ἰνδική, da die Gandariden bekanntlich ein indisches volk waren) Έκαταῖος Ἰσίς beim Herodot aus dem oben angegebenen grunde Κασπαπύρς verbessern.
- 3) Amm. Marcell. XXII, 8, 24: cuius (Dioscuriadis) auctores Amphibus et Cercius Spartani traduntur, aurigae Castoris et Pollucis, a quibus Heniochorum natio est instituta. In der angabe der namen der beiden wagenlenker differiren die alten antoren sehr unter einander: siehe Plin. H. N. VI, 5, 5: Sunt qui conditam eam (Dioscuriadem) ab Amphito et Telchio 5) Castoria ac Pollucis aurigis putent, a quibus ortam Heniochorum gentem fere constat. Strab. XI p. 495 fin.: quoi & and eng lasoros orpeειᾶς τοὺς μὲν Φθιώτας Άγαιοὺς την ἐνθάδε Άγαΐαν οἰκίσαι, Δά-κωνας δὲ την Ήνιοχίαν, ὧν ήρχον Ρέκας καὶ Άμφίστρατος, οί των Διοσκούρων ήνίοχοι, και τους Ηνιόχους από τούτων είκος ώγομάσθαι (dieselben worte citirt vom Eust. in Dion. Per. 681). lustin. XLII, 3, 3: Populis quibusdam Recam et Amphistratum 6). aurigas Castoris et Pollucis, duces assignavit (lason). Zunächst ist soviel klar, dass der sonst unbekannte name Amphitus beim Amm. Marc. und Plinius in den geläufigeren Amphistratus - er kommt z. b. vor bei Plin. H. N. 36, 5, 10 und hat sein analogon in den vielen griechischen namen auf στρατος - umzuwandeln ist: jener ist offenbar aus der abbreviatur dieses entstanden. Schwieriger ist die entscheidung über die form des 2ten namens. Péxaç ist mir sonst als griechischer männername nicht vorgekommen. Nach reiflicher überlegung habe ich mich dafür entschieden anzunehmen die ursprüngliche form sei Páxios gewesen?) - vorkommend bei Paus. VII, 3, 1. IX, 33, 2. Schol. Ap. Rh. I, 308. Steph. B. p. 498, 16 v. Haugulia - weil sich aus dieser sowohl die corruptel Pexas, als die übrigen auf 105 endenden varianten erklären lassen. - Amm. M. 1. m. l. §. 21: Post quos (Chalybes) terras patentes Bysares (scr. Byseres) obtinent, et Sapires, et Tibareni etc. Die richtigkeit obiger emendation ergiebt sich aus der oben zum St. B. beigebrachten stelle des Ap. Rh., bei dem auf die Βύζηρες die Σάπειρες folgen. - Id. l. l. S. 14: per quae (Bithyniae) littora in aigus oblongos curvatos Sangarius et Phyllis, et Bizes et Rhebas fluvii fundumtur in maria. Von einem bithynischen flusse Phyllis bahe ich sonat

6) So J. Fr. Fischer nach Graevius. Rhecan et Amphistr. Ald. Frandium et A. MSS. Bongarsii. Faudium et A. al. MS. Bongarsii. Phrygium et A. Medic. Rhecium et A. coni. Salmasius.

7) Man konnte auch an Poimos (Rhocous) denken, welcher name aus

<sup>5)</sup> Ferd. Pintianus: Amphistrato et Rhoa.

<sup>7)</sup> Man könnte auch an Possoc (Rhöcus) denken, welcher name au: Herodot. III, 60. Callim. H. in Art. 222. Plin. H. N. 35, 12, 43. Paus VIII, 14, 8 u. öfter bekannt ist.

nichts bei den alten gelesen: das richtige ist unstreitig Psillis, über welchen auch Psilis geschriebenen fluss Bithyniens vgl. Arriaa Peripl. Pont. Eux. 12, 4 Dübner, wo vor ihm der Rhebas, nach ihm der Sangarius, wie oben beim Amm. Marc., erwähnt werden. St. B. v. Ψίλιον. Artemidori Epitome p. 123 ed. Miller. Plin. H. N. VI, 1, 1: ammis Rhebas - deinde Psillis -Sagaris fluvius. - A. M. XXII, 16, 3: In Augustampica (Aegypti regione) Pelusium est - et Cassium, ubi Pompeii sepulcram est Magni, et Ostracine. Schreibe Casium nach Plin. H. N. V, 14 init: A. Pelusio - Casius mons, delubrum levis Casii (dieses ist beim A. M. zu verstehen), tumulus Magni Pompeii, Ostravine. Steph. Byz. v. Kagior. Joseph. bell. Jud. 4, 11, 5; τῷ τοῦ Κασίου Διὸς ἰσρῷ in der nähe Pelusiums. - A. M. XIV, 3, 3. (nachdem vorher von Osdroëne gesprochen) Batne municipium in Anthemusia conditum etc. Es muss Batnae hoisson: siebe A. M. XXIII, 2, 7: venit ad Batnas municipium Osdroënae. Steph. B. p. 161, 3 v. Βάτναι, πόλις της Όσροηνης. Umgekehrt muss beim nämlichen A. M. XXVII, 4, 12: Europa omnium altima, praeter municipia urbibus nitet duabus, Apris et Perintho die singularform Apro restituirt werden, nach St. B. v. "Angos, πόλις Θράκης und Plin. H. N. IV, 11 wo zweimal das thrakische Apros vorkömmt. A. M. XXII, 16, 5: In sicciore Libys Paraetonion et Chaerecia. Vergleichen wir Steph. B. p. 677, 18 v. Xai p žov, nolig Alyenzia, nas' žlleiwie rov nolig 8) und die von Meineke ad h. l. citirten stellen, in welchen diese stadt gemannt wird, so wird wahrscheinlich, dass für Chaerecla ., Chaeres" herzustellen ist: ich erkläre mir jene corruptel aus der abbreviatur Chaereûpol.

4) Hesych. v. Κέσκος ποταμός Κιλικίας. Ein solcher sonst nirgends vorkommend: ich vermuthe, dass statt ποτ. das auch sonst öfter mit ihm verwechselte πόλις 9) berzustellen ist nach Plin. H. N. 31, 12: In Cilicia apud oppidum Cescum rivus fluit Nås, ex quo bibentium subtiliores sensus fieri M. Varro tradit. (Das nämliche Suid. v. Κέσκος und Eust. Odyss. α΄ p. 1392, 19). Hat nun ähnliches in der quelle, aus der des lexikographen gewährsmann schöpfte auch gestanden, so lässt sich das verderbte sozaμός um so leichter erklären. Nach Ioann. Malala Chronog. X p. 268, 1 hatte die kilikische stadt Κίσκος (ser. Κέσκος) früher Neocäsarea, Anazarba und Kyinda geheissen: vergl. über letztere beide namen Suid. s. vv. Κυίνδα und ᾿Ανάζαρβα. — Hesych. v. Αυρνησός ἡ Τένεδος. Hierzu schweigen die erklärer bei Alberti: da siehe Plin. H. N. V, 31, 39: Tenedus, Leucophrys dicta, et Phoenice, et Lyrnessos. — Id. v. Μίονες Κύ-

9) So z. b. Steph. B. v. Μεναλίππιον, wo L. Dindorf u. Meineke des ποταμός der bücher richtig in πόλις verwandelt haben.

<sup>8)</sup> Achaliche städtenamen sind das ägyptische 'Artiviou (siehe den aufang dieser abhandlung) u. Nixiou (St. B. s. h. v.).

πριοι. Vielmehr Μηΐονες nach Steph. B. v. Κύπρος — ἐκαλεῖτο — καὶ Μηϊονίς.

- 5) Suidas ed. Bernhardy v. Νέσσωρ, Λαρασδεύς έχ Αυχίας (scr. Auxaorías). Cf. Steph. Byz. v. Aáparda nólis Auxao νίας und die das nämliche angebenden Amm. Marcell. XIV, 2, 11. Diod. Sicul. XVIII, 22. Itinerarium Antonini. Aug. p. 211 Wessel. Hierocles Synecd. p. 676 unter der Enapria Auxac. Siehe auch Suid. v. Πείσανδρος, Νέστορος τον γίας Q. B. ποιητού νίός, Δαρανδεύς η Δυκάνιος (Bernhardy in der übersetzung falsch "Lycius", schreibe Auxaovioc). - Id. v. Ziρινθον άντρον ένθα ήν των Κορυβάντων και της Εκάτης μυστήρια. Das richtige ist vielmehr Zήρυνθον nach Steph. B. p. 296, 18 ν. Ζή ρυσθος, πόλις και άστρος Εκάτης έν Θράκη. Αυκόφρων (ν. 77) ,, Ζήρυνθον άντρον της κυνοσφαγούς [θεας]" und Liv. 38, 41: Eo die ad Hebrum flumen perventum est. Aeniorum fines praeter Apollinis, Zerynthium quem vocant incolae, templum superant. Die höhle und stadt Zervnthos lagen also in der nähe der thrakischen stadt Aenos.
- 6) Zu verschiedenen auctoren. Hymn. Hom. 26 Eis Aiovoor. Init.: Οἱ μὲν γὰρ Δρακάνφ σ' (seil. natum tradunt). Ich habe bis jetzt vergeblich nach einem orte dieses namens gesucht: es ist Δρακόνφ zu emendiren nach Steph. B. p. 238, 8 v. Δράκονον, όρος νήσου της Ίκαρίας λεγομένης καὶ πόλις und Plin. H. N. IV, 23: Desertis quoque (insulis) reddantur in hoc sinu (Pagusico), quarum modo inveniri potuere nomina: ---Draconon. - Aelian. V. H. II, 41, 11: Kai Munegiros o Ai γύπτιος, ότε αὐτῷ τὸ ἐκ Βούτης(?) μαντεῖον ἀφίκετο κ.τ.λ statt des angezweifelten wortes ist Bourous zu setzen nach St. B. p. 183, 21 v. Βοῦτος, πόλις Αίγύπτου. —. ἐκαλεῖτο δι Βουτώ, ἀφ΄ ής καὶ ή Αητώ Βουτώ, ής τινος χρηστήριον ήν. -Paus. VI, 13, 3 ed. Dindorf.: O Holitys & he obtos in Kega μου της εν τη [Θρακία] Καρία. Das vorletzte wort, welche D. durch Thraciae übersetzt, ist offenbar verderben: wer ha je von einem thrakischen Karien etwas gehört? Ich ändere ? τη Τραγεία Καρ. und verstebe die stadt Keramos, welche nac Plin. H. N. V, 29 im inneren Karien lag: dieses mochte von se ner rauhen, felsigen natur, wie ein theil Kilikiens, den beiname Touzeia erhalten. Die karische stadt Keramos noch bei Hesyc s. h. v. Strab. XIV p. 656. Hierocles Synecd. p. 688. Gale περί τροφ. δυν. 517. Eust. in Il. c', 887 p. 425 und an me reren anderen von d'Orville zum Charit. p. 415 citirten stellem . -Xenoph. Anab. I, 2, 13; είς Θύμβριον (in Pisidien). Richtig wohl Τύμβ ριον oder Τυμβρίαν. Cf. Strabo XII p. 57 Φησὶ δ' Αρτεμίδωρος τῶν Πισιδῶν πόλεις είναι — - Tβριάδα. Plin. H. N. V, 27, der unter den städten des Pisid benachbarten Lykaoniens die Tymbriani aufzählt. Hierocles necd. p. 673 Wessel., wo zu der Enapria Ilioidias gerochi

wird: ὁ Τιμβριάδων (scil. δημος, corrigire Τυμβριαδών oder Τυμβριανών). Endlich scheint mir bei der ungewissheit der grensen Phrygiens und Pisidiens auch die nämliche stadt zu bezeichnen Steph. Byz. p. 614, 10 v. Τέμβριον, πόλις Φρυγίας. Χά-ραξ δε Τύμβριον αὐτήν φησι. — Im nächsten §. 14 beim Xenewhon schreibt Poppo statt der vulg. Tveiaios "Tveaios"; dass aber die erstere form beizubehalten ist, beweisen Strab. XIV p. 456 und Plin. H. N. l. s. l., wo nach den Tymbriani die Tyrienses folgen. Hiernach trage ich auch kein bedenken beim Hierocles l. l. p. 672 für Tveacor "Tvetacor" zu restituiren. - Aristoteles 'Arimor Biosic x. r. l. p. 973 a, 5 ed. l. B.; έν δὲ Ὀλβία τῆ κατὰ Μύγαλον τῆς Παμφυλίας. Es muss beissen τη κατὰ Μιλνάδα της Π. Siehe Steph. Byz. p. 489, 6 ν. Όλβία —. τετάρτη Παμφυλίας, ὡς Φίλων. οὐκ ἔστι δὲ Παμ-φυλίας, ἀλλὰ της τῶν Σολύμων γης coll. eod. ν. Μιλύαι, οἰ πρότερον Σόλυμοι — καὶ ἡ χώρα Μιλυάς. Die stadt Olbia lag nach Strabo an der grenze Pamphyliens und der landschaft Milyas, die von den alten bald zu Pamphylien gerechnet wurde (wie von Aristoteles und Polyb. V, 73, 1), bald diesem abge-sprochen wurde, wie vom Stephanos). — Strabo XIV p. 676 spricht von dem kilikischen könige Taoxodnusstog. Die richtigere namensform ist Ταρχονδίμωτος nach Dio Cass. H. R. LIV, 9 p. 738 Reim. bis. L, 14 p. 614 u. Ll, p. 633. Cicero Epist. ad Fam. XV, 1. (Tarcondimotus). Cf. Henric. Noris ad Cenotaph. Pisan. Diss. II p. 227. — Dio Cass. H. R. 48, 26 p. 898 erwähnt den armenischen herrscher Άρτάξας: richtiger wohl Άρταξίας, wie ihn nennen Polyb. 18, 24, 3. 26, 6, 12. St. Byz. p. 128, 8 v. 'Αρτάξατα. - Polyb. XVI, 11: dem Philipp übergaben in Karien ihre stadt οἱ Πριναστεῖς. Schreibe Πρινασσεῖς nach Steph. B. p. 585, 8 v. Πρινασσός, πόλις Καρίας. τὸ ἐθνικὸν Πριτασσείς. — Io. Malala Chronogr. X p. 267 sq. Bonn. berichtet: der kaiser Nerva habe zum aufbau der von einem erdbeben zerstörten stadt Diocasarea in Kilikien den senator Zάρβος abgesandt und dieser habe die wieder aufgebaute stadt 'Ανάζαρβος genannt. Der name des mannes muss 'Ανάζαρ. βος lauten, wie sich theils a priori daraus ergiebt, dass doch wehl der neue name der stadt von dem des gründers herrührt, theils durch folgende stellen bestätigt wird: Suid. v. 'Ανάζαρβα, der fast wörtlich mit Malala übereinstimmt, nur dass er den gesandten richtig 'Ανάζαρβος nennt. Steph. B. p. 91, 19 v. 'Ανάζαρβα, πόλις Κιλικίας. κέκληται — ἡ ἀπὸ 'Αναζάρβα (Berkel wohl richtiger 'Αναζάρβου) τοῦ κτίσαντος. Amm. M. XIV, 8, 3 (Ciliciam nobilitat) Anasarbus, auctoris vocabulum referens. - Chronicon Paschale p. 253 C. Bonn.: der kaiser Trajan starb έν Σελινούντι της Σελευκίας. Vielmehr της Κιlixias, wie ausdrücklich Dio Cass. 68, 19 p. 1135 R. berichtet und mehrere von Valesius zu dieser stelle beigebrachte mün-

zen und inschriften bestätigen. Die kilikische stadt Selinus ererwähnt auch Liv. 33, 20: sie hiess später Traianopolis (Die Case. l. l. Hierocles Synecd. p. 709). - Eusebius Praep. Ev. I p. 11 d führt ein volk Τιβαροί an. Schreibe Τιβαρηνοί. welches volk am Pontus Euxinus neben den Chalybes wohnte (Herodot. III, 94. Strab. XII p. 555. Dionys. Per. 767 cum Rust. Scymnus Chius v. 923. Apoll. Rh. II, 1010. Scylax Caryand. p. 33 Hudson u. a.). - Memnon de Heraclea in Phetii Bibl. C. 224 p. 229b 36 sqq. (coll. p. 235b, 19 wo das nämliche steht): Prusias neunt die stadt Kiegog 10) zor Iaλατών Προυσιάδα. Es ist Kioc zu emendiren nach Strab. ΧΠ p. 563: Προυσιάς, ή Κίος πρότερος ότομασθείσα und öfter im folgenden; Steph. B. p. 537, δ v. Προῦσα - ή μεν γὰρ Προυσιάς Βιθυνίας, από Προυσίου τοῦ Ζηίλα τοῦ Βιθυνῶν βασιλέως, η Κίος πρότερον ὀνομασθεῖσα. Eust. Dion. P. 806. φασί δε καί την Προυσιάδα πρότερον Κίον καλείσθαι. Theocrit. XIII, 30: κατά την Κίον την σύν καλουμένην Προύσαν (scr. Προυσιάδα). - Schol. Soph. Trachin. 508: Oiriai, πόλις Ακαρνανίας. Vielmehr Οίνιάδαι, welche akarnanische stadt vorkömmt beim Paus. I, 11, 4. IV, 25, 1. V, 26, 1. Steph. Byz. s. h. v. u. a. — Entrop. VII, 13: ut qui (Vespasianus) — insulam Vectam, Britanniae proximam, imperio Romano adiecerit. Dass Vectem das richtige ist, lehren Sueton. Vespas. 4 (Vespas.) insulam Vectom, Britanniae proximam, in ditionem redegit und Plin. H. N. IV, 16, 30: inter Hiberniam ac Britanniam (insulae) Mona - Vectis. - Celsus de Medicina p. 166 ed. Leon. Target (Lugd. Batav. 1786) thut einer pontischen stadt Tela erwähnung. Scr. Zela nach Steph. B. v. Znaa - . fore nai Morring Zna Hirtius bell. Alex. 72. Die Cass. H. R. 42 p. 333 Reimar. Plin. H. N. VI, 3, 3. — Sueton Iulius c, 9: pactumque, ut simul foris ille (Cu. Piso), ipse (Iulius Caesar) Romae ad res novas consurgerent, per Lambranos et Transpadanos. Jenes sonst nir gends von den alten erwähnte volk wird deshalb von mehreren editoren verdächtigt und verbessert; ich halte die Vulg. für rich tig, da Plin. H. N. III, 16, 20 neben dem Ticinus und der Ad dua einen fluss Lambrus der Gallia Cisalpina erwähnt — naci Harduin jetzt il Lambro im Mailändischen, für dessen anwohne jene Lambrani zu halten sind. - Suet, de Illustr. Gramm. 19 Scribenius Aphrodisus, Orbilii servus, mox a Scribenia - re demptus et manumissus. Schreibe Aphrodisius als ethnikon eine der vielen städte Aphrodisias: im griechischen lautete dasselb Αφροδισιεύς (St. B. v. Αφροδισιάς). — Ovid. Met. IX, 645 lam Cragon, et Lymiren, Xanthique reliquerat undas. Es mus

<sup>10)</sup> Kieros war eine thrakische stadt. Siehe Meineke zum Steph. 123, 22 und Vindic. Strab. p. 152 sq. Die am letzteren orte aufgestellte schöne emendation beim Catull. 64, 35: Descritur Cieros et statt Scyros, wird gebilligt von L. Kayser n. jahrb. f. phil. LXIX. p. 26

Lingren lauten nach Steph. Byz. v. Λίμνοα, πόλις Λυπίας (we auch der Cragos und Xanthus sich befaseden) cell. ecd. v. Ποδάλεια. Die Cass. 55, 11 p. 783 Reimer. Streb. XIV p. 666. Vell. Paterc. II, 102, 4. Plin. H. N. V, 27, 28: Limyra eum amne. Hierocles Syneod. p. 686 Wessel. — Acta Apostolic. 26, 12: εἰς Φοίνικα — λιμένα τῆς Κρήτης: Φοίνικα ist nur abbreviatur des richtigen Φοινικοῦντα. Siehe Steph. Byz. p. 669, 5 v. Φουνκοῦς, πόλις Κρήτης. —. Ιστι καὶ Φοινικοῦς λιμήν. Θουκνδίδης ὀγδόη (c. 34). Dass hinter λιμήν Κρήτης zu suppliren ist, erhellt aus Xenoph. Hellen. IV, 8, 7. Liv. 36, 45 n. 37, 16.

7) Polyb. XXII, 17, 11: expátel de (à réparros Monyéτης 11) της Κιβύρας, και Συλλίου, και της δυ Τομόνει πό-Azesc. Aus dieser stelle schöpft offenbar Liv. 38, 14: Erant antem sub eo (Mosgele tyranno) praeter Cibyram, et Syleum, et Minne quae appellatur. Für Dulliev beim Pol. ist offenbar nach Liv. und Steph. Byz. v. Σύλοιον, πόλις Φρυγίας (wo auch Kibyra lag), διὰ τῆς ει διφθόγγου "Συλείου" hermustellen, vielleicht auch im folgenden nach Liv. "τῆς ἐν Αλίμνη πολ.", obgleich mir dieses sonst nicht vorgekommen ist. Auch in den folgenden capiteln folgt Livius sonst wörtlich dem Polybius. So heisst es beim letzteren II. c. 18 §. 1: Karà ròv xalgór, ήτικα Γτάϊος διέει τότ Κολόβατον προσαγορευόμετον ποταμόν, ήλθος πρός αθτός πρέσβεις έχ της Ισιόνδα πόλεως δεόμενοι σφίεω βοηθήσαι gegen die Termessenser, welche ihre stadt belagerton: beim Liv. Il. c. 15: postero die ad Cobulatum amnem pregressi (Romani) Termessenses eo tempore laiendensium arcem, urbe capta, oppugnabant: inclusi, cum alia spes auxilii nulla esset, legates ad consulem, grantes opem, miseruut. An einer von beiden stellen ist der name des Ausses offenbar corrumpirt: an welcher ist bei seiner sonstigen unbekanntheit schwer zu entscheiden. Im c. 18 init. steht beim Polyb.: Κύρμασα πόλω λαβών ό Tráiog: bei Liv. l. s. l.: Profectus inde (consul) continentibns itinesibus ad Cormasa urbem parvenit. Bei Hierocles Syn. p. 681 in der Έπαρχία Παμφυλίας beisst diese stadt Κόλβασα, wofür Wesseling nach Ptolemäos Κόρβασα corrigirt; nach Steph. Byz. v. Κύρβασα gehörte sie zu Karien. Ich möchte bei Pelyb. and Liv. Κόρβασα (Corbasa) restituiren. Im folgenden stimmen beide in den städtenamnn Avorvon (Lysinoë, bei Hierocles 1. n. l. Avonraga, wofür Wesseling nach Ptolem. und den Actis Conciliorum Avorría herstellt) und Sayalaccós überein, welthe letztere als pisidische stadt aus Strabo, Stephan. u. a. be-kannt ist. Auch im c. 39 hat Liv. den Polyb. ll. c. 27 vor angen: beide erwähnen die bei Klazomenä gelegene insel . Ap vμονσσα (Drymussa), welche mir auch aus Thucyd. VIII, 31.

<sup>11)</sup> Vergl. den namen Meastorns bei Strab. XI p. 499.

Steph. B. s. h. v. Plin. H. N. V, S1, 38 bekannt ist, so wie die lykisch-karische stadt Tehnissos. —

1 8) Dionysius Perieg. v. 734 sq. ed. Bernhardy, nashdem er die Υρκάνινι und Τάπνροι genaunt:

- - ini di aquan dande iliaasi

Mάρδος Δερχεβίον τε καὶ ἀφνειῶν πόμα Βακτρῶν Die Δερκέβιοι sind ganz unbekannt, auch Enstath. weiss nichts von ihnen zu melden: schreibe Δερβικκῶν 12) nach Steph. Byz. p. 226, 1 v. Δερβίκκαι, ἔθνος πλησίον τῶν Τρκανῶν (welche letzteren auch beim Dionys. verausgehen): Strabe XI p. 514 fin. τοὺς δὲ Ταπύρους (siehe Dionys.) οἰκεῖν φασὶ μεταξὲ Δερβίκκων τε καὶ Τρκανῶν: Pliu. H. N. VI, 16, 16: Cadusii (die auch Dionys. im vorhergehenden anführt) — Derbices, quorum medies finis secat Οσως amnis — Bactri (die auch beim periogeten folgen): Curtius III, 2: Hyrcani — Derbices — Bactriani: Aelian V. H. IV, 1, 8. Δερβίκκαι δε τοὺς νεκρεὺς ἐνβύρσαις δάπτουσι κ.τ.λ. Nach der oben citirten stelle des Plinins ist ferner statt des sonst nirgend vorkommenden flusses Μάρδος — was blosse dittographie des schlusses von v. 732: Μάρδοι ist — Ἰςξος zu schreiben. — V. 736 sqq. lauten:

'Αλλ' ήτοι Βάκτροι μέν ἐπ' ήπείροιο νέμονται χώραν εὐρυτέρην, κνημοῖς ὑπὸ Παρνησσοῖο (sor. Παρπανίσοιο)

Δερχέβιοι (scr. Δερβίκκαι) έτέρωθεν κ. τ. λ.

An dem asiatischen berge Parnass nahm schon Eustath. anstoss und mechte die obige mir evident erscheinende emendation. Ueber den berg Parpanisus vergl. Dienys. selbst v. 1097: Παρπανίσοιο (cum Rust. commentar), und ausser den anderen Curtius VII, 4: Ipsa Bactra sita sunt sub monte Parspaniso, durch welche stelle die obige ünderung aufs vollständigste gerechtfertigt wird.

Berlin.

R. Stickle.

12) Oder, da sich der perieget bekanntlich manche freibeiten im achreiben der eigennamen erlaubt, Δερβικίων.

## XV.

# Parerga critica.

I.

Bei Heraz ad Pison. 256 beruhigt man sich hinsichtlich der iurs paterns in der regel mit der annahme, dass dieses angestammte oder hergebrachte rechte bedeute, welche der iambus im senar mit dem spondeus theile, iura sibi soli adhuc propria, mits et hereditate quasi accepta, wie es bei Döring heisst, von dem ich nicht sehe dass einer der folgenden erklärer wesentlich abgewichen wäre. Aber von wem soll denn der iambus diese rechte geerbt haben f welche geschmacklosigkeit traut man dem dichter zu: einem metrum väterliche rechte beizulegen, für das doch auch die kühnste metapher oder prosopopoeie keinen vater wird auftreiben können! Ich habe längst vermuthet iura alterna und finde nachträglich bei Hofman-Peerlkamp, dass auch ein holländischer gelehrter auf diese besserung verfallen ist, die jener kritiker für seine person zwar bekämpft, die mir aber um so gresserer-beachtung werth scheint, wenn ihr keine andere gründe entgegengestellt werden können, als die dort vorgebracht sind. Heras, meint hr. H. P., hätte dann vielmehr geschrieben: in loca spondecs stabiles alterna recepit; das ware wohl ganz sachgemass, aber eben so prosaisch nüchtern gewesen, als iura alterna dichterisch anagedrückt ist; und wenn der gegner mit bezugnahme auf den zwischen Eteokles und Polyneikes verabredeten regierungswechsel sagt: talis iura (alterna) via ad hunc locum accommodari posse videntur, so scheint mir gerade dieses beispiel die metapher, welche unserer vermuthung zu grunde liegt, sehr bequem zu erläutern. Der iambus gestattet gleichsam dem spondeus im ersten, dritten, fünften fusse an seiner stelle zu herrschen, jedoch unter der bedingung, dass diese herrschaft für die dazwischen begenden wieder unverkürzt an ihn zurückkehre - das ist das "wechselude recht", in dessen gemeinschaft er ihn aufnimmt; und wenn auch thatsächlich der spondeus nicht in jedem einzelnen falle davon gebrauch macht, so ist doch immer einen fuss um

den andern die rechtliche möglichkeit und befagniss dazu für ihn vorhanden.

Π.

Im sechsten buche der Posthomerica schildert Quintus das gelage, welches die Troer vereint mit den eben angekommenen schaaren des Eurypylos vor der stadt feiern, und fährt dann v. 173 fgg. so fort:

Αργεῖοι δ΄ ἀπάνευθεν ἐΦάμβεον εἰσορόωντες αὐλῶν φορμίγγων τ' ἰἀχὴν αὐτῶν τε καὶ ἵππων, σύριγγος θ' ἡ δαιτὶ μεταπρέπει ἀθὲ νομεῦσι,

wo zunächst begreiflicherweise das auf den lärmen und schall bezogene εἰσορόωττες den erklärern anstoss erregt und veranlasst hat, dass schon Rhodomann elocitores vermuthet, neuerdings aber hr. Köchly den ausfall eines ganzen verses angenommen hat, in welchem die erzählung von den gegenständen des gesichts auf die des gehörs übergegangen sei. Letzterer fügt hinzu: sicopówrzeg inepte defendit Dauequeius, videndi utpote primarii seneus appellationem omnibus sensibus quadrare ratus, und obgleich er für diesen machtspruch keine näheren gründe anführt, so wollen wir dech nicht weitläufig dazüber rechten, ab die allbekannte und jedenfalls sehr ausgedehnte vertauschung der sinnesausdrücke in den sprachen des alterthums (xronos δέδορκα, Aeschyl. Sept. 99, vgl. Loheck Papar. p. 333 fgg. und J. Grimm in Haupts zeitschr. VI. 1) hier in anwendung komme oder nicht; es bedarf deren aber auch gar nicht, sohald wir nur richtig construiren und large nicht von elsegowreg sandern von edasβeor abhängig machen, wozu είσορόωστες nur als die nähere bestimmung der umstände hinzutritt, unter welchen die Argeier sich über diesen lärm wunderten, nämlich als sie ihre augen d. b. ihre ausmerkaamkeit auf jenen plats richteten; und dass dieses die von dem dichter selbst beabsichtigte auffassung ist, ergiebt sich mit sicherheit aus der vergleichung der stelle der Dolomeia, welcher er die vorliegende nachgebildet hat, Iliad. X. 11:

ήτοι ότ' ές πεδίον το Τρωϊκόν άθρήσειε, θαύμαζεν πυρά πολλά τὰ καίετο 'Ιλιόθι πρό, αὐλῶν συρίγγων τ' ένοπὴν δμαδόν τ' ἀνθρώπων.

Nur darf man sich durch diese stelle nicht verleiten lassen, wie leider schon Rhodomann gethan hat, das folgende αὐτῶν durch ἀνδρῶν zu ersetzen, als ob der lärm der flöten und eithern micht auch durch menschen hervorgebracht würde; bei Hemer liegt der gegensatz in ἐνοπὴ und ὅμαδος, dem klange der musik und dem getöse des menschengewühls, und desshalb kann zu lesterem einfach ἀνθρῶπων gesetzt werden; Quintus aber, der nur éin anhstantiv ἰαχὴ für alle hat, muss αὐτῶν sagen, um eben den lärm, den die menschen direct durch ihr gewähl hervorbringen, nicht bloss dem der rosse, sondern auch dem indirecten der in-

strumentalmusik entgegenzusetzen. Dagegen wendere ich mieh, dass noch kein ausleger an δαιτί anstoss genommen hat, was weder zu dem folgenden νομεύσι, noch zu dem präsens μεταπεδsu passt, für welches letztere man, wenn wirklich die anwendang der syrinx bei dem vorhererwähnten sehmanse gemeint ware, vielmehr peringens erwarten sollte. Aber auch dieses würde wieder nicht zu den hirten stimmen, die Quintus aus eiper andern stelle der Ilias XVIII. 526 heräbergenommen hat und die offenbar den gewöhnlichen gebrauch jenes instruments im gegensatze des aussergewöhnlichen beim schmause bezeichnen sollen; und wenn wir dieses nämliche gerade auch als den zweck des präsens betrachten müssen, so fragt es sich, ob Quintus nicht vielmehr schrieb: η ρ' αίξι μεταπρέπει ήδε τομεύσι? Dans flöte und syrinx den schmaus als einen barbarischen charakterisiren, haben schon die alten bemerkt; das homerische griechenthum kennt syrinx nur als hirtenpfeife; und wenn also hier der eindruck jener musik auf die Argeier geschildert werden sollte, so konnte dieses instrument auch nur von pastoralem gesichtspunkte aus näber beschrieben werden: "die syrinx, die (sonst gewöhnlich nach griechischen begriffen) unter ziegen und deren hirten erklingt"; wo dann die ziegen neben den hirten wieder den im verbergehenden neben menschen erwähnten rossen entsprechen.

#### OI.

Die hirten des Quintus erinnern mich an einen andern verliebten ziegenhirten bei Athen. XV. 9, welchem der dichtur Lykephrenides nach der handschriftlichen lesart felgendes in den mund gelegt hatte:

τόδ ἀνατίθημί σοι φόδον παλὸν νόημα καὶ πέδιλα καὶ κυνέαν παὶ τὰν θηφοφόνον λογχίδ, ἐπεί μοι νόος ἄλλφ ἐπὶ τὰν Χάρισι φίλαν παϊδα καὶ καλάν:

da aber von diesen versen der erste und zweite keinen rechten sinn geben, so hat G. Hermann Elem. doctr. metr. p. 448 ρόσδιον καλὸν μνημα, Bergk Poet. lyric. p. 1010 ρόδιον καλὸν ἀνάσθημα geschrieben, ohne dass mir jedoch auch damit ein passender zusammenhang hergestellt schiene. Von den Hermannischen änderungen, die zugleich auf der ganz grundlosen voraussetzung, setadische verse vor sich zu haben, bernhen, will ich nicht weiter reden, da ihr sinn im wesentlichen auch der Bergkische int; aber auch bei diesem stört mich — des tautologischen ἀνατίθημι — ἀνάθημα nicht zu gedenken — die "schöne rose", die zu den folgenden stücken des hirten- und jägercostüms schlecht passt und bei näherer betrachtung auch in dem zwecke, zu welchem Athenäes jene verse anführt, keine erklärung oder rechtfertigung findet. Allerdings ist dort im vorhergehenden von kränzen die rede, welche die verliebten weihen oder aufhängen, und unstrei-

tig hat dergleichen auch dem urheber unserer lesart vorgeschwebt; ob aber dem dichter, zweisle ich sehr, und auch Athenkos citirt diesen für einen ganz anderen satz, nämlich μή παρόντος δε τοῦ έρωμέτου του έμποδών ποιείται την ανάθεσιν, das heisst: der verliebte, dem der gegenstand seiner liebe fern ist, weiht dem gotte das was seiner vereinigung mit demselben im wege steht, hier also eben die werkzeuge und das zubehör seines ländlichen berufs, zn welchen demnach auch das erste stück ebensowohl wie die übrigen gehören muss. Zum hirten gehört nun vor allem ein tüchtiger stock, τομία χορύτη, Anthol. Pal. VI, 73, 3; desshalb lese ich für ρόδον καλόν einfach ρόπαλον, und dann wird sich auch für roημα den zügen wie dem sinne möglichst nahe die besserung φ τείμα ergeben, oder wenn man lieber will δ τείμα, aus welcher lezteren fassung die corruptel σόημα noch leichter auf dieselbe art hervorgehn konnte, wie bei Plat. Protag. p. 328 B aus opnoat ponoat geworden ist.

#### IV.

In dem bruchstücke des Archilochos bei Stob. Serm. V. 24 schreibt man nach Abresch: καὶ βίου χρήμη πλατάται καὶ ρόου παρήορος: webei es aber unklar bleibt, ob χρήμη den grund ausdrücken solle, wedurch der mensch herumzuirren genöthigt werde, oder ob dieser dativ in ähnlicher art wie etwa σιγη oder σιωπη die stelle eines entsprechenden particips χρήζων vertrete und insofern prädicativ mit παρήσορος coordinirt werden solle. Letzteres würde allerdings der construction eine concinnität verleihen, die sie nach der ersteren auffassung entbehrt; doch fehlt es dafür an genügenden sprachlichen analogien, da ασωσυμίη googostas bei Aratos 145 und ähnliches vielmehr adverbialisch zu nehmen ist, vgl. Lobeck Paralip. I, p. 365, und in der solonischen stelle bei Plutarch c. 14: θυμοῦ γ' άμαρτῆ καὶ φρενῶν άποσφαλείς, gewiss richtiger an das homerische άμαρτη, sugleich, als an den dativ eines substantivs άμαρτή statt άμαρτία gedacht wird; und wenn wir also nicht χρήζων selbst oder χέρνης substituiren wollen, was von dem handschriftlichen 100 μη zu weit abläge, so werden wir doch besser zu dem dativus causae zurückkehren und die wünschenswerthe concinnität vielmehr in dem zweiten satzgliede herzustellen suchen, wozu auch die besychische glosse παρηρία = μωρία das bequemste mittel darbietet. bekenne ich, dass mir auch damit dem sinne noch nicht völlig genüge geleistet scheint, so lange πλανάται das gemeinschaftliche verbum zu beiden gliedern bleibt, zu welchen es nothwendig in zweierlei bedeutung aufgefasst werden müsste, zu βίου γρήμη in der örtlichen des wanderlebens als ατίμητος μετανάστης. zu νόου παρηρία in der ethischen der geistesverblendung oder α̃τη, die den menschen in sein verderben rennen lässt, vgl. Theogn. 404 fgg. und Lycurg. Leocr. §. 92: oi 7ào Osoì ovder noorsgor ποιούσισ η των πονηρων ανθοώπων την διάνοιαν παράγουσι κ. τ. λ., und da die letztere πλάνη ohnehin schon in der präposition παρά hinreichend angedeutet ist, so möchte ich unbedingt die von hr. Schneidewin erwähnte Schömannische verbesserung, nur mit der modification vorziehen, dass ich auch in diesem falle dem νοῦς παρέορος mit beibehaltung des handschriftlichen νόου das entsprechende abstractum vorzöge:

καὶ βίου γρήμη πλάναι τε και νόου παρηρία:

vgl. Valcken. ad Theocr. Adon. p. 242.

#### V.

Die verdorbene stelle des Simonides von Amorgos bei Stob. Serm. XCVIII. 16:

οί δ' έν θαλάσση λαίλαπι κλονεύμενοι καὶ κύμασιν πολλοίσι πορφυρῆς άλὸς Θνήσκουσιν εὐτ' ἂν μὴ δυνήσωνται ζώειν,

hat mehrseitige verbesserungsversuche hervorgerufen, die man bei Bergk Poet. lyric. p. 577 findet. Den richtigsten weg hat unstreitig hr. Bergk selbst eingeschlagen, indem er vorschlägt: εὐτ' ἀν ήδὺ νώσωνται ζόειν: mir scheint aber der überlieferung noch näher zu kommen: εὐτ' ἄν ἡδὺ μήσωνται ζόειν. Dass zugleich μήδεσθαι viel poetischer ist als νοείσθαι, bedarf keiner rechtfertigung, und ebenso wenig der gebrauch seines aorists, hinsichtlich dessen ich nur noch bemerke, dass er auch bei dem keischen Simonides Frgm. 194 Schn. oder 140 Bgk. den vorzug vor ἐμήδετο verdient, was hr. Bergk aus Plutarch aufgenommen hat; richtiger Ath. XII. 32: οὐ γάρ τοξοφόροισιν ἐμήσατο δι' 'Αφροδίτα x. τ. λ. Das imperfectum έμήδετο würde bedeuten, dass schon damals, als die korinthischen frauen ihre gebete an Aphrodite richteten, die absicht der göttin nicht gewesen sei, den Persern sieg zu verleihen, wodurch dann aber die gebete selbst als annütz erschienen; der aorist dagegen gibt als grund des weibgeschenks die einfache thatsache an, die insofern sehr wohl erst als folge jeuer gebete aufgefasst werden kann. Bei dieser gelegenbeit kanu ich übrigens nicht umbin in diesem nämlichen epigramme v. 2 die verschiedenen besserungsvorschläge zu δαιμονία noch mit einem neuen zu vermehren, der gar keine änderung in den buchstaben nöthig macht:

αίδ' ὑπὲς Ἑλλάνων τε καὶ ἰθυμάχων πολιητᾶν ἐστάθεν εὐξάμεναι Κύπριδι δαίμονι ἇ.

Aphrodite als besondere gottheit der korinthischen frauen zu bezeichnen, ist wenigstens angemessener als das tautologische δαιμόνιος bei dem namen der göttin; und δς für σφὸς oder σφέτερος rechtfertigt sich schon durch Hesiod Έ. x. Ἡ. 58: ἐὸν καικὸν ἀμφαγαπώντες, dem es auch den strengen grammatikern zum trotze nicht an späteren nachfolgern gefehlt hat.

#### VI.

Bei Eurip. Suppl. 887 hat man die schwierigen worte έχαιρε πρὸς τἀνδρείον είς τ' ἄγρας ἰών ἵπποις τε χαίρων τόξα τ' έντείνων χεροίν,

lange durch interpunction und erklärung zu halten gesucht, obgleich schon Markland auf den argen missstand des wiederholten verbums χαίζειν aufmerksam gemacht und Reiske bereits έσκαιζε: vermuthet hatte, wozu dann neuerdings Hartung έβαιτε, Kirchhoff foreige gefügt haben. Aber wenn auch Euripides anderwarts ierai noog to deiror oder xagtepor, ja Androm. 674 geradezu έβησαν ές τάνδρεῖον gesagt hat, so ist doch zwischen jenen stellen und der unsrigen der unterschied, dass in lezterer zunächst nicht wie dort von einzelnen bestimmten thathandlungen. sondern von der ganzen lebens - und charakterrichtung die rede ist; und desshalb wird weder πρὸς τἀνδρεῖον in ähnlichem sinne wie das folgende eis appas mit ich construirt noch auch für έχαιρε noch ein verbum des gehens gewählt werden können, zu geschweigen dass alle jene vorschläge doch den überlieferten zügen einige gewalt authun. Näber an diese gränzt jedenfalls έχαινε, inhiabat, und da die schilderung dieses charakters durch den gegensatz geschieht, so kann immerhin auch ein verbum, das sonst mehr tadelnd genommen wird, hier ein lob vermitteln, wie wenn wir sagen: "sein ganzer ehrgeiz war auf proben des muthes gerichtet"; dass aber komödie und prosa von diesem stamme lieber die form γάσκω und das perfectum κέγηνα gebrauchen, schliesst yairo von der tragischen anwendung nicht aus, während gerade die construction mit noog ganz dieselbe wie in Aristoph. wolken 996 und andern beispielen bei Wytt, ad Plut. p. 407 ist.

#### VII.

Bei Cicero Fam. VII. 16 bietet die handschrift nunc vero in hibernis iniectus mihi videris, was schwerlich den sinn haben kann, welchen z. b. hr. Süpfle mit den worten ausdrückt: "jezt hast du dich wohl schon in die winterquartiere geworfen"; aber auch infestus, was Benedict, und intectus, was Schütz vermuthet hat, gibt keinen rechten sinn, zumal in beziehung auf das folgende itaque te commovere non curas, was doch am wenigsten von dem gilt, dem es im winter an der nöthigen bedeckung fehlt; und so glaube ich vielmehr, dass Cicero schrieb in hibernis nive tectus mihi videris. Schwieriger ist zu ende des 38sten briefs die emendation des sinnlosen pluribus, wofür auch hr. Klotz neuerdings keinen anderen rath gewusst hat, als aus den beiden anfangsbuchstaben pl eine ganz andere phrase parum libenter zu eruiren; da es aber, der unwahrscheinlichkeit solcher abkurzung ganz zu geschweigen, nach den resultaten feinerer sprachbeobachtung ohnehin noch zweifelhaft ist, ob Cicero für minus ki-

benter habe parum libenter sagen können, so möchte doch erst an versuchen sein, ob sich nicht irgend ein passeuder comparativ aus jenen zügen entwickeln liesse, von welchen sich z. b. difficilies nicht so weit entfernt als es auf den ersten blick scheisen mag. Eine verwechselung von D und P wird vielleicht auch eise andere von den kritikern aufgegebene stelle zu heilen dienen, IX. 16. 7, wo ich einfach Pinarium für denarium lese und das ganze so auffasse, dass Paetus an Cicero von schmäusen bei Popillius und Pinarius geschrieben und unter den dort genomenen gerichten namentlich eine tyroterichi patina hervorgebeben hatte, welche dieser nun aber überbietend seine diners bei Hirtius und Dolabella entgegensezt, gegen die alle jene herrlichkeiten gar nicht mehr in betracht kommen können; vgl. auch 18. 3: tu istic to Hateriano iure delectas, ego me hic Hirtiano. Einige andere vermuthungen zu diesem und den nächstfolgenden büchern begnüge ich mich kurz auzudeuten, da sie, um überall getechtsertigt zu sein, für sich selbst sprechen müssen: IX. 7. 1 solebam prope alicubi esse, ut (für esset; nicht wie die meisten ess te) si quid bonas salutis, σύν τε δύ' έργομένω. IX. 16. 7 etmin (für etian) haec levior est plaga ab amico quan a debitore. X. 8. 2. ut celeriter pollicendo magna mi ipse (so Klotz richtig) ad perficiendum (für proficiendum) impediments opponerem. 22. 2 quam (für quare) etsi minus veram causam habebis, tomen west (für vel) probabilem aliquam poteris inducere. XI. 26 et mihi stipendium demant (für dent) an decernant. XII. 23 guum interfectores suae (für suos) domi comprehenderit; nach der handschriftlichen lesert hätte er seine mörder d. h. diejenigen, welche ihn ermordet, daheim d. h. in ihren häusern ergriffen!

#### VM.

Am schlasse des zweiten briefs im vierten buche ad Attien klagt Cicero über die verwickelung seiner vermögensumstände nach der rückkehr aus dem exil, für dessen materielle verluste er bekanntlich weit unter gebühr entschädigt nu sein glaubte. Domesticarum autem rerum valde impedita consilia sunt, sagt er und fährt dann, wie ich lesen zu müssen glaube, fort: domus aedificatur, scis quo sumptu, que molestie; reficitur Formianum, quod ego nec relinquere possum, nec videre; Tusculanum proscripsi, suburbano non facile careo - also nicht reficiatur Formiasum, wie in den büchern steht, wodurch aber nicht nur die concianitat des satzbaus, sondern auch der sinn merklich beeinträchtigt wird. Die kosten und beschwerden, die bei der wiederherstellung des Formianum weder so gross sein konnten, noch eine besondere erwähnung metivirten, müssen zu dem hause gezogen werden, das, obgleich der hauptpunkt, in der gewöhnlichen lesart gans ohne nähere bestimmung des antheils steht, den sein essua an Cicero's pecuniaren verlegenheiten hatte; für das Formianum genügt das einfache refieitur, weil darin allein schen grund genug zum verdrusse lag, dass er an dieses landgut, des ihn weniger anzog, doch, nur um es nicht aufzugeben, die kesten der wiederherstellung wenden musste, während er das Tuculanum, das er als suburbanum nicht gern entbehren wollte, doch feilzubieten sich genöthigt sah; und nun stellt sich auch erst ein gleichgewicht der satzglieder her, wobei zugleich der chiastische wechsel der stellung von nomen und verbum nicht sa übersehen ist. Dass ausserdem auch der folgende satz gestört ist, haben, wenn ich nicht irre, schon andere gesehn; wenigstess lässt sich praesentes durch die blosse ergänzung senserunt aus dem vorbergehenden schwer in die construction einfügen, sa geschweigen, dass der gegensatz zwischen praesentes und meet defensores ein ganz schiefer ist, da letztere doch gerade anwesend sein mussten; ich vermuthe daher, dass praesentes eigentlich zu meos gehört und desensores nur ein glossem dazu ist, wodurch jenes von seiner stelle verdrängt und, als es gleichwohl dittographisch darüber geschrieben war, an einen unrechten platz in der oberen zeile gekommen ist. Quorum als anfang eines neuen satzgliedes gedacht, kann recht gut auf das obige amicerum zurückbezogen werden; zwischen absens und praesentes aber tritt so erst der gegensatz in das rechte licht, wenn Atticus selbst abwesend die schmach gefühlt hat, für welche Cicero's angebliche fürsprecher (er meint namentlich den consul Lentulus, Deumann VI s. 390) an ort und stelle blind waren, obgleich sie ibn gerade durch ibre engherzigkeit verhinderten, von dem eifer und den mitteln seiner wahren freunde zur rechten zeit den angemessenen gebrauch zu machen.

#### IY

Wie in dem vorhergehenden beispiele ein glossem in den text gekommen ist, ohne jedoch die richtige lesart gans zu verdrängen, so ist in dem folgenden, wie ich glauhe, das texteswort einem anderen gewichen, das nicht einmal als eigentliches glossem, sondern nur zu orientirender erklärung über die seile geschrieben war. Bei Nonnos Dionys. XI. 222 heisst es vou dem jüngling Ampelos, den der wüthend gewordene stier abgeworfen und getödtet hat:

καὶ νέκυς ήν ακάρηνος ατυμβεύτοιο δε νεκροῦ λευκὸν έρευθιόωντι δέμας φοινίσσετο λύθρφ,

ein baarer unsinn, in sofern doch ein stier am wenigsten vermag mit seinen hörnern einem menschen den kopf abzureissen; oder gesetzt auch des dichters ungeheuerliche phantasie schiene so weit haben gehen zu können, so widerstreitet dem der mächstfolgende zusammenhang, wo Bakchos den leichnam ἄτε ζούοντα δοκεύων beklagt und bei der bestattung gerade auf die wehenden locken desselben ein besonderer nachdruck gelegt wird. Es he-

ben dieses längst auch andere und namentlich Gräfe eingesehen, der theils in seiner ausgabe sagt: ad sensum huiusmodi quid requiritur ut axeotos, theils zu den betreffenden stellen in Ouwa-roff's Btudes de philologie et de critique p. 207 diese anmerkung macht: "lächerlich wäre es ἀκάρηνος durch eine erklärung belten zu wollen, als bedeute es den, der seinen kopf nicht mehr brauchen kann; das wort ist also sicher verdorben, aber schwer su sagen wie man es zu verbessern habe" und dann nach der reibe προκάρηνος, νέκυς ήεν ὁ κοῦρος, ἀκόμιστος und -- mit Ouwareff - axlavoros vorschlägt, nur jedoch um zulezt so zu schliesen: "die ganze anmerkung stehe hier nur als eine anfrage, eb jemand die mir sehr schwierig scheinende stelle sicherer zu verbessern weiss" - und so möge denn hier durch auergros eine neue antwort versucht werden. Wenn dieses im texte stand. keante ein scieles versucht sein, über der zeile oder am rande an die homerischen aussnea zaonea zu erinnern; ein anderer nahm das als eine correctur, und so ist axaopros statt ausrnros in den text gekommen.

#### X.

Dass vielleicht kein geringer theil der überlieferten textesverderbnisse auf der anwendung seltener wörter oder wortformen, namentlich bei dichtern beruhe, welche den abschreibern zabekannt waren und desshalb von diesen mit gewöhnlichen vertauscht wurden, habe ich wiederholt und selbst in diesem aufsatze an beispielen gezeigt; ein anderes glaube ich aus dem segenannten Skymnos beibringen zu können, wo wir v. 47 von den dem pergamenischen könige Attalos gewidmeten χρονικοῖς des Apollodoros lesen:

α και δια πάσης γέγονε της οίκουμένης άθάνατον απονέμοντα δόξαν Αττάλω.

chee dass auch nur einer der zahlreichen herausgeber, so viel ich sehen kann, einen versuch gemacht hätte, die eben so triviale und dürftige als doch wieder in ihrer construction auffällige redensart γίγεοθαι διὰ πάσης τῆς οἰκουμένης in der bedeutung "durch die ganze welt dringen" zu rechtfertigen oder zu verbessern. Dass der sinn einen viel stärkeren und auserleseneren ausdruck verlangt, zeigt schon die parallellaufende übertragung hinsichtlich des vorliegenden buchs auf Nikomedes v. 106:

τὸ σόν τε, βασιλεῦ, πᾶσι χηρύζει χλέος διαπεμπομένη πρὸς ετερον ἀφ' έτέρου τόπον χαὶ τοῖς μαχρὰν ἀπέγουσι τὴν εὐφημίαν,

verschlag zu bringen. Dass τορεῖν mit seiner eigentlichen bedeutung "durchdringen" zugleich die metaphorische eines weithallenden, penetranten schalls verbinden konnte, zeigt nicht nur das verwandte adjectivum τορός, sondern auch die form des futurums

τετορήσω, wie sie mit dem synonymen λαμήσομαι bei Aristoph. Pac. 381 vorkommt, und so würde zerope hier beide begriffe der weiten verbreitung und des lauten preises sehr passend vereinigen; was aber die form τέτορα betrifft, so keant sie wenigstens Heavehios II p. 1371 als eine aprachlich existirende, und wenn er sie auch zunächst durch szowge erklärt, so kann uns dieses nicht abhalten, sie vorkommenden falls auch in einer andern bedeutung zu gebrauchen, da die des "verwundens" ja auch aus dem gemeinschaftlichen grundbegriffe nur nach einer andera richtung hin abgeleitet ist. Ueber einige andere bariolationen zu diesem jedenfalls in sehr vernachlässigtem zustande auf mas gekommenen dichter werde ich kürzer sein können. V. 52 naραν επεθύμησ αὐτὸς ἐπ' ἐμαυτοῦ λαβεῖν: besser vielleicht ἐπ' έμαντῷ, "ich wollte die probe an mir selbst machen", während in' imavioù vielmehr heisst "für mich allein, ohne fremde theilnahme oder beihülfe", vgl. Weber ad Demosth. Aristocr. p. 451 und 520. V. 82 agerwregog für agerwrarg. V. 94 el under έτερον, άλλά που ποτ' έστι γης, dem sinne einzig angemessen, so schwer es auch sein wird für die verwechselung von alla und pasi allgemeine paläographische analogien beizubringen. V. 105, wo selbst hr. Meineke p. 7 eine offene frage hinterlässt, für eig τον βίον vielleicht einfach eig το βιβλίον: der verfasser verspricht sich von dem vorgange des königs fleissige nachfolger desselben in bezug auf den gebrauch seines buchs. V. 242 μεθ' ους μεσογείφ κειμένους für μεσόγειος κείμενος: nicht die Lucaner und Campaner, sondern die diesen vorangehenden Samaiter liegen im binnenlande. V. 272 δεκάτη γωνεά μετά πέστε statt des müssigen perà ravra? vgl. stantsalt. §. 83 not. 2. V. 517:

Σιχυώτιοι κατέχουσι» οἱ τὴν πρίν ποτε Κόρινθον οἰκίσαντες ἐπιφανῆ πόλιν

statt οι τε πρίν ποτε κ. τ. λ., was den widersinn gibt, dass amsser den Sikyoniern und übrigen Achäern auch die ehemaligen gründer des (jezt serstörten) Korinth noch gegenwärtig τὰ βόρεια τῆς Πελοποννήσου μέρη inne haben; man hat nicht beachtet, dass gerade zu Skymues zeit die benachbarten Sikyonier τὴν πλείστην τῆς Κορινθίας inne hatteu (Strabo VIII. 6. 23), und das soll meine conjectur ausdrücken. Endlich v. 658:

μετ' 'Αμφίπολι» δ' ή πρότερον Οἰσύμη πόλις Θασίων γενομένη, μετὰ δὲ ταῦτα Μακεδόνων ἀπὸ τῆς Μακέσσης 'Ημαθία γε λεγομένη

statt λεγομέτης, wofür jedoch schon hr. Meineke p. 38 sehr scharfsinnig ἀπὸ τῆς Μακέσσης Ἡμαθίου τε λεγομέτη vermuthet hat. Ich adoptire Makessa gern als mutter der ἐπώτυμος, bleibe aber hinsichtlich dieser der handschriftlichen Ἡμαθία näher, da nach Stephanos p. 487 Oesyme selbst später Emathia hiess und diesen namen wahrscheinlich bei dem übergange an Maccedonien

angenommen hatte; daber  $\gamma \dot{\epsilon} \epsilon$  "and swar bei dem übergange unter macedonische herrschaft nach dem namen einer dortigen landeskereini und tochter der mythischen Makessa selbst Emathia genannt".

#### XI.

Bei Thucyd. IV. 120 bat kürzlich br. Cobet Var. lect. p. 34 zu den lexikalischen und sachlichen schwierigkeiten, welchen die worte αίς ἐπήργοντο längst unterlagen, noch ein grammatisches bedenken gefügt, nach welchem es wohl niemanden mehr gelüsten wird, iene worte mit dem scholiasten auf den wechselseitigen verkehr der paciscirenden parteien zu beziehen, auch wenn er es nicht als offenbaren friedensbruch erkennen sollte, dass gerade in den tagen der waffenruhe und einstellung der feindseligkeiten eine bundesgenössische stadt von den Athenern zu Brasidas übergeht. Schon aus diesem lezteren grunde aber kann ich mir auch die alsbald von hn. M. van Gent in der Mnemos. III, p. 335 vorgeschlagene änderung αίς ἐσπένδοντο nicht aneignen, selbst wenn dieselbe, den zügen näher läge und nicht überhaupt so beschaffen wäre, dass kein weg abzusehen ist, auf welchem aus diesem einfachen worte ein solches monstrum, wie er es selbst nennt, hätte entstehen können; und so vermuthe ich denn vielmehr ale gri noilorro .. während sie noch miteinander haderten". Das ist das rechte wort für die nächste zeit vor dem abschlusse des waffenstillstands, wo die unterhandlungen mech in der schwebe sind, also der kriegstand noch fortdauert; und was die entstehung der corruptel betrifft, so lässt sich keine normalere denken: aus est ist en geworden, und is in y verdorben auf ähnliche art wie bei Plutarch de superst. c. 7 ὑπάρχειν aus υπαρ ίδεῖν, welche meine jugendliche conjectur hr. Dübner in seinen text aufzunehmen nicht verschmäht hat. Auch im folgenden cap. des Thukydides ist es mir nicht zweifelhaft, dass hr. Cobet mit vollem rechte προσήσαν für προσήρχοντο ώσπερ άθλητη hergestellt hat; nur hätte ich gewünscht, dass er sich darüber erklärt hätte, ob er dieses verbum dann gleichwohl in derselben bedeutung von προσιέται ableitet; mir scheint es ein unerträgliches hysteron proteron, wenn die Skionäer Bra-sidas zuerst bekränzen und ihm dann erst entgegengehn, während προσήσαν als aorist von προσάδειν allen anforderungen des zusammenhangs entspricht: "sie sangen lieder zu seiner ehre, wie auf einen athletischen sieger".

#### XII.

In derselben zeitschrift Mnemos. IV p. 135 bespricht hr. Cebet neuerdings das aristophanische fragment bei Bekk. Anecd. p. 434:

ούτω τι τάπόρρητα δρατ έστι μέλω, wofür bei Suidas I p. 643 geschrieben ist:

οῦτω τι τἀπόρρητα δρᾶν ἔτι μέλλει, die kritiker aber sich in den mannichfaltigsten besserungsversuchen überboten haben: Dindorf ἐστὶν μέλον, Bergk ἐτημέλει, Bernhardy ἔστὶ ἐπιμελές u. s. w. Er selbst zieht eine parallelstelle aus Alexis bei Ath. IV p. 165 A zur vergleichung:

οῦτω τι τάλλότοι ἐσθίειν ἐστὶ γλυκύ und vermuthet demgemäss auch bei Aristophanes γλυκύ für μέλει, dem sinne nach gewiss richtig, aber eben so gewiss nicht das, was den abschreibenden vorlag, aus deren händen die obige corruptel hervorgegangen ist. Dieses war vielmehr unstreitig ἐστὶν μέλι, wie bei Horaz Serm. Π. 6. 32: hoc swat et melli est, oder bei Alexis selbst, Ath. XIII. 7:

ή τῶν γὰρ ἀνδρῶν ἐστι πρὸς κείνην μέλι:
und so hat gewiss auch Aristophanes selbst geschrieben, während Alexis in der obigen reminiscenz γλυκύ nur um desswillen substituiren musste, weil durch die beziehung auf die an fremdem tische genossene speise eine metaphorische bedeutung des honigs unwillkürlich hinter seiner eigentlichen zurückgetreten wäre und dadurch eine geschmacklose zweideutigkeit hervorgebracht bätte.

Göttingen.

K. Fr. Hermann.

# Ad. Emperius' marginalien zum Appianos.

Emperius hat folgende emendationen am rande seiner Tauchnitzischen ausgabe beigeschrieben, welche sich jetzt im besitz unseres herrn dr. Lattmann befindet:

6, 66 τοὺς Κοιστίου χιλίους] τοῦ Κ. χ. 6, 73 κτείσουσισ] κεστοῦσισ νεὶ θένουσισ 6, 76 καὶ στηλῶσ] ὑψηλῶσ 87 τοῖς ἐχ-θροῖς] τοῖς ἔργοις 98 ἄκρος] οὐκ ἄκρος Bell. Mithrid. 5 ἀποκρισάμεσος] ἀποκρισόμεσος 22 ἐλευθέροις] ἀπελ. 27 θαυμάσας] ἀπολέσας 57 ἀστιτιθέσαι] ἀστιτεῖσαι 92 κυριωτάτας] καιριωτάτας 103 ἔως ᾶν πάστες] ἔως ἄπαστες 117 σιωπή] Σινώπη 120 ἐνθυμιζόμεσος] ἐναυλισάμεσος Bell. Civil. 1, 27 ταῖςδε ταῖς προφ.] πλασταῖς προφ. περιῆν] περιῆκε νεὶ περιῆλθεν 21 οὖ τοὺς ταμίας] οὖ πρὸς τ. τ.

Göttingen.

F. W. S.

### XVI.

# Zu Isokrates Panegyricus §. 106,

Wenn je eine conjektur glücklich genannt werden konnte, so war es die von Bekker, der an der genannten stelle διετέλεσαν anstatt des von den handschriften gegebenen διετελέσαμεν Darauf sind denn auch alle späteren berausgeber ihm gefolgt, bis Benseler wieder zu der lesart der handschriften zurückgekehrt ist. Darüber wäre freilich bei dem vielen sonderbaren, das seine ausgabe enthält, sich nicht zu verwundern, da aber Rauchenstein in seiner für die schulen bestimmten ausgabe (2 ed. 1855) auffallender weise gefolgt ist und sagt, Benseler habe die lesart aller handschriften scharfsinnig wieder in ihr recht eingesetzt, lohnt es sich wohl der mühe die stelle näher zu betrachten. Benseler behauptet, wenn έβδομήκοντ' έτη auf die zeit zwischen den perserkriegen und dem ende des peloponnesischen bezogen würde, so wäre das die grösste unwahrheit. "Fällt doch in jene zeit der peloponnesische krieg mit allen seinen inneren aufständen und äusseren greueln und blutigen kämpfen, und gleichwohl soll Isokrates gesagt haben, man (?) habe in dieser zeit nichts von inneren unruhen gewusst und friede mit aller welt gehabt. Eine solche behauptung wäre ganz der gleich, wenn ein heutiger redner von der zeit von 1760-1850 dasselbe behaupten wollte", u. s. w. Man müsse also an die zeit zwischen der aufbebung des 10jährigen archontates und dem Kylonischen aufstand denken, wie schon Morus gethan, auf die passe dann die schilderung vortrefflich. - Dass mit beibehaltung von dierekeoauer die 70 jahre auf jene zeit der attischen hegemonie nicht bezogen werden können ist vollkommen richtig. Seben wir aber zu, ob die 70 jahre von abschaffung des zehnjährigen archontates bis auf Kylons zeit passen. Ich will dabei die möglichkeit zugeben, dass Isokrates hier eine schilderung der attischen verfassung beabsichtige, obwohl jeder leser vielmehr eine des zustandes der bundesgenossen erwartet, und unstreitig die vertheidigung des athenischen verfahrens viel bündiger ist, wenn der zustand der bundesgenossen unter der gegebenen ver-

 $\mathsf{Digitized}\,\mathsf{by}\,Google$ 

fassung ein gédeihlicher war, als wenn Athen selbst sich einmal bei dieser verfassung glücklich befand.

Die verfassung, welche Athen bei den bundesgenossen einführte, war die demokratie, das sagt Isokrates selbst deutlich, und es ist anderwärtsher bekannt genug, die welche in jenen 79 jahren (683-612) in Athen bestand, war eine eligarchie und zwar eine strenge. Rauchenstein sagt freilich es sei keine reine oligarchie, sondern eine aus aristokratischen und demokratischen elementen gemischte πολιτεία gewesen und beruft sich auf Schömanns verfassungsgeschichte Athens s. 30 ff., wo aber nichts derartiges steht. Wer es noch nöthig findet vergleiche dagegen Schömann antiqu. iur. publ. Graec. p. 169 oder Hermann staatsalterth. S. 102. Benseler hilft sich etwas anders. Wenn es auch nicht eine demokratie wirklich war, so soll doch Isokrates sie in der art aufgefasst haben, dech hören wir ihn selbst. "Man hat dieser erklärnug erstens entgegengesetzt, dass dies ja eine viel zu unbekannte zeit sei, als dass die leser daran hätten denken können und dass damals mehr eine aristokratie unter den 9 archonten Thuc. 1. 126, als demokratie in Athen geherrscht habe. Allein Isokrates hat gerade diese seit offenbar auch anderwärts gelobt als die der glücklichsten verfassung, aus welcher ein Aristides, Themistokles und Miltiades hervorgingen, ab. Fried. §. 75, wo die wahl der obrigkeiten noch die besten traf, die zwar nach demokratie strebten, aber dabei die alte monarchische und aristokratische fürsorge für das volk beibehielten. Panathen. 139 u. ff." Das ist grundfalsch. In der rede über den frieden stellt Isokrates der zeit der attischen thalassokratie die zeit vor derselben entgegen, also die zeit vor den Perserkriegen und zwar, da Miltiades, Ariatides, Themistokles aus ihr hervorgingen, hauptsächlich die zeit vor den Perserkriegen, jedenfalls nicht gerade die seit der 70 jahre zwischen abschaffung des zehnjährigen archontats und Kylon. Vielmehr liegt daswischen mehr als ein jahrhundert und zwar das für die verfassungsentwicklung wichtigste jahrhundert der gesetzgebung Solons, der tyrannis des Pisistratos und Hippias und der verfassung des Klisthenes. Aber im Panathenikus? Benseler fährt fort: "Nun giebt er ihr zwar Panath. S. 148, wo er sie vom sturze des königthums (1132 nach Larcher) bis Solons gesetzgebung (594) bestimmt 100 jahre, allein hier, wo er die zeit der schon etwas mehr ausgebildeten demokratie (mit einjährigen archonten) ins auge fasst (?) und der zeit der Pisistratiden abrechnet, waren eben nur 70 jahre anzunehmen". Man traut hier seinen augen kaum. Von 1132 bis 594 sollen 1000 jahre sein, und von der zeit bis Solon soll die spätere zeit der Pisistratiden abgerechnet sein! und von der 1000jährigen demokratie wird der übergang zu den 70 jahren der schon etwas ausgebildeten demokratie mit bewundernswerther nuivetät gemacht, um zu zeigen, dass es gerade

deselbe zeit ist. Wer ohne vorurtheil die sache ansieht, wird freilich leicht erkennen, dass Isokrates im Panathenaikos die ganze zeit vor der tyrannis des Pisistratos als demokratie ansieht nach einer den Athenern geläufigen fiktion, dass Theseus der gründer derselben sei, §. 129 την μέν πόλιν διοικείν τῷ πλήθει παρίδωκεν. Auch so freilich ergeben sich nach der uns sterlieferten chronologie noch lange nicht tausend jahre. Will man diese nicht als eine ganz ungenaue runde zahl fassen, so muss man annehmen, dass Isokrates auch die königszeit vor Thesous, die er ja als vorbereitung und grundlage der späteren entwicklung betrachtet, mitgerechnet habe. Also die ganze zeit vor Pisistratos hat er als eine glückliche, gesetzliche geschildort. Das ist freilich historisch nicht richtig, aber vom rhetoriseben standpunkte aus zu begreifen. Es bildet diese ganze zeit einen gegensatz sowohl zur tyrannis als der spätern schrankenlosen demokratie. Aber ganz unstatthaft ist es aus dieser langen, genauer historischer betrachtung ziemlich entzogenen zeit, nun willkürlich einen zeitraum von 70 jahren herauszuheben, den man überdies durchaus nicht als den schon etwas ausgebildeterer demokratie betrachten kann, der nicht einmal einem rheter anlass geben konnte ihn so darzustellen. Vielmehr ist es gerade die zeit der härtesten oligarchie, als deren folge die Drakenische gesetzgebung und der Kylonische aufstand sich ergeben. Nie und nimmer konnte der redner gerade diese zeit im gegensatz zu früherer oder späterer als die bezeichnen, deren verfassung Athen bei den bundesgenossen vor augen gehabt. Selbet aber vorausgesetzt, es könnte die verfassung dieser zeit vorzugsweise als demokratie bezeichnet werden, wie unpassend wäre es zu sagen: wir haben den bundesgenossen eine verfassang gegeben, deren vortrefflichkeit wir an uns selbst erprobt baben. Denn wir haben einmal anderthalb jahrhunderte bevor wir sie bei den bundesgenossen eingeführt, 70 jahre lang glücklich unter ihr gelebt! Die frage läge auf der hand, warum denn die Athener sie dann nicht bei sich selbst behalten, oder falls jemand trotz Solon und Klisthenes die spätere als dieselbe betrachten wollte, warum sie denn später nicht mehr dieselben folgen gehabt habe? Und welcher leser hätte je errathen können, dass Isokrates eine so obscure zeit, die nie und nirgends sonst als eine abgeschlossene, ein ganzes bildende periode erwähnt wird, gemeint babe! Diese schwierigkeit hat Benseler zwar berührt, eder auch nicht im geringsten entfernt.

Radlich aber passen auch die worte απειροι — ἀνθρώπους gar nicht. Denn was soll bei Athen und zwar bei Athen im 7ten jahrhundert ἐλείθεροι πρὸς τοὺς βαρβάρους? In einer zeit wo von angwiffen der barbaren auf Griechenland noch die rede gar nicht war, wo das Perserreich noch nicht existirte, und wie kaan das vernünftiger weise als ein vorzug jener verfassung

gepriesen werden? Denn daranf kommt es an. Benseler sagt freilich, die stelle enthalte einen seitenblick auf die nachfolgenden zeiten, wo Persien für Hellas die ursache mannichfaltiger heunruhigung wurde und später eine art indirekter abhängigkeit eintrat! Auch ἀστασίαστοι πρὸς σφᾶς αὐτούς ist keineswegs von dieser zeit wahr. Denn so wenig uns auch das einzelne bekannt ist, so wissen wir doch, dass die Drakonische verfassung und der Kylonische aufstand mit vorhergegangenen inneren zwisten zusammenhingen und dass die στάσεις, die zwischen Kylon und Solon entstanden, schon früher existirt hatten, sagt ganz bestimmt Plutarch Solon. 13.

Jene zeit kann also unmöglich gemeint sein und wir werden nothwendig auf die ungefähr 70 jahre der attischen begemonie geführt, als den einzigen ein geschichtliches ganze bildenden seitraum von diesem umfange. Dass dann nicht dieseλέσαμεν gelesen werden kann, ist unbestritten, das ergäbe einen selbst bei dem kecksten redner nicht zu ertragenden widerspruch mit der wahrheit. Es fragt sich also nur, ob bei dierelledar die schwierigkeiten wegfallen und die schilderung απειροι - ανθρώπους erträglich wird. Dabei dürfen wir natürlich nicht den strong historischen, sondern den oratorischen massstab anlegen, und dass Isokrates nicht eben scrupulös ist, ist bekannt genug. Um aber auch oratorisch erträglich zu sein, muss die darstellung doch eine gewisse grundlage haben, die man durch übertreiben des einen, verschweigen des andern, und einseitige auffassung sich beliebig zurechtmacht, und das ist hier der fall. Tyrannen hatten die bundesgenossen unter Athens herrschaft gar keine, das ist streng historisch wahr, kurs vorher waren sie fast alle unter solchen gewesen. Frei gegenüber den barbaren waren sie auch, vorher und bald nachher waren sie sum grossen theil unterthanen der Perser: ἀστασίαστοι πρὸς σφας αὐτοὺς ist zwar nicht streng historisch richtig, aber doch nicht mehr als ein etwas hyperbolischer ausdruck. Bis zum jahre 412, dem ausgange des sicilischen krieges waren die bundesgenossen unter attischer hegemonie ruhiger in ihrem innern als kaum sonst je, ihr zustand erscheint besonders ruhig, wenn man ihn mit dem etwas spätern vergleicht, wo während Spartas herrschaft greuel aller art die städte verödeten. Dass Isokrates es so ansah, worauf es denn doch ankommt, beweisen deutlich die §§. 102. 103, wo das gedeihen der bundesgenossen unter Athen gepriesen wird. Und ähnlich verhält es sich mit dem εἰρήσην άγοντες πρὸς πάρτας ἀνθρώπους. In den früheren jahrhunderten waren die asiatischen städte unaufhörlich von Lydern und Persern bekrieget und unterjocht worden, von den kriegen unter ihnen selbst zu schweigen. Seit Athen die begemonie übernommen batte, war das anders geworden. Sein mächtiger schutz gab ihnen sicherheit gegen äussere feinde, hinderte fehden unter ihnen selbet.

Athen selbst führte freilich viele kriege, aber diese berührten die bundesgenossen sehr wenig, am wenigsten gerade die φόρου νεοτελείς, die durch ihre trihutzahlungen in der regel von weiteren leistungen frei waren und deren gebiet bis zu dem gesannten jahre 412 vom kriege mit geringen ausnahmen ganz verschont blieb.

So ist also die lesart distriction unbedingt zu verwerfen, dagegen distriction aufzunehmen, hei der alles aufs beste zusammenpasst.

Basel.

Wilh. Vischer.

### Zu Stobaeus.

Plutarch. Stob. 3, 49 l p. 89: de memoria: ὁ γὰρ ἐγκαθήμενος ἀεὶ καὶ οἰκουρῶν γραμματεὺς ἐν μίνος ὡς τησι Πλάτων,
οντός ἐστι. Schow.: ἐν μνήμη. Wyttenbach: Πλ. ἐν Μένωνι,
quod Gesnerus ex margine adiectum credidit. — Codd. praebent
ἐν μίνος et ἐν μένω, hoc, puto, correctoris, illud auctoris est, qui

dedit: ἐμμίμνων. Verbum usus poetici interpretati sunt ἐμμίμνων. Απ ἐμμενῶς, ut e regione positum sit adverbio ἀεί ? Formulam μίνειν ἐπὶ τοῖς αὐτοῖς haud scio an recte reddituri simus lunco Stob. 115, 26.: ἀλλ ὁ μὲν γέρων προλαβών τὰγαθὰ καὶ πλείονι ρόνφ διατρίψας ἐν αὐτοῖς μένει μὲν καὶ τῷ παρόντι βίφ προς-ωύσης τῆς τελευτῆς μεμνημένος ών τε είδεν ών τε μετέσχεν καθ ἡδονὴν, ὁ δὲ ἐπὶ τοῖς θαρίχεῖ δὲ ὡς ἐπὶ αὐτὰ ἀφιγμένος. "Locus non est integer" Gesner. ὁ δὲ ἐλπίσι lacobsius Cur. Secund. p. 110, qui reliqua aliis expedienda commendat. "Ego delerem ὁ δὲ ἐπὶ τοῖς". Gaisf. Hoc video: μένει μὲν et θαρρεῖ δὲ (unus Trinc. om. δὲ) sibi respondere. Itaque mittendae sunt coniecturae verba μένει μὲν lacessentes: e. g. ἀμέλει καὶ τ. π. β. vel μνήμη καὶ τῷ π. β. Lego: μένει μὲν — (ὁ δὲ ἐ) ἐπὶ τοῖς αὐτοῖς, θαρρεῖ δὲ. Alii extricent ὁ δὲ quid valeant. Num δ δεῖ vel δεόντως vel εἰς τὸ δέον ἐ δὲ et δὲ (δέον) saepe conf. vid. Bast. comm. pal. p. 770. Valcken. Eur. Phoen. 1628. Porso Phot. 362, 10. 612: Stob. tit. 48 p. 288. Possis etiam καθ ήδονὴν εἰς δέον, ἐπὶ τοῖς αὐτοῖς. θαρρεῖ δέ.

Oels.

M. Schmidt.



### XVII.

Andeutungen zur beurtheilung des lateinischen hexameters.

Der gedanke eines inneren zusammenhanges zwischen sprache und metrum und einer wechselseitigen einwirkung beider ist zu naheliegend und natürlich, als dass jemand für denselben ein verdienst der neuheit in anspruch nehmen dürfte. Ausgebeutet und nutzbar gemacht ist er jedoch noch nicht genügend. Denn wenn man auch häufig den einfluss zu ergründen gesucht hat, den ein metrum auf die entwicklung und ausbildung einer sprache geübt hat, ist die entgegengesetzte macht der sprache bei der gestaltung eines metrums entweder ganz ausser acht gelassen oder wenigstens nicht hinreichend berücksichtigt. Und doch ist diese von nicht geringerer bedeutung. Dürsen wir die prosaische sprache des täglichen lebens in formeller beziehung vielleicht nicht ganz unpassend als ein zufälliges aggregat einzelner wörter bezeichnen. so können wir die versificirte dichtersprache wohl einer mosaikarbeit vergleichen, bei welcher für ein gegebenes muster die füllenden theile aus einem gegebenen haufen verschieden geformter, je in verschiedener anzahl vorbandener, stücke zu nehmen sind. Einige sind ganz unbrauchbar, andere für das schema erst nach beschneidung oder zerlegung zu benutzen, einige finden nur an wenigen stellen ein passendes unterkommen, andere lassen sich vielfach verwenden. Ueberall also eine beschränkung der arbeit Trotzdem soll das werk ein schönes gandurch das material. Dies ist die sache des geschmackes, der aber als zum naturell gehörig einestheils zwar geregelt, aber nicht künstlerisch geängstigt werden darf, anderestheils doch auch immer nur in den schranken der gegebenen form und des gegebenen materials sich bewegen kann. Diese schon neulich in meinen "beiträgen zur kritik des Plautus" angedeuteten grundsätze will ich hier am lateinischen hexameter etwas näher darlegen und wenn möglich fester begründen. Es ist dies zugleich ein nachtrag zu jener arbeit, insofern ich dort (jahrgang IX dieser

seitschrift p. 659 no. 14) Gottfried Hermanns annicht (elem. doctr. metr. p. 844 sq.) "die Römer hätten nicht gern mit einem viersilbigen worte, dessen zwei erste silben kurz seien, geschlossen, um nicht in der fünften arnis des genannten verses eine endsilbe wider die accentuationsgesetze der lateinischen sprache zu betosea", einfach abgelehnt, nicht zugleich zu widerlegen geaucht habe, obwohl sie so ziemlich allgemeinen beifall gefunden zu haben scheint, wie denn sogar Pr. Jacob in dieser zeitschrift III p. 551 auf dieselbe richtige beobachtung der erwähnten seltenbeit und das ebenfalls nicht zu lengnende übergewicht der manlichen casur im lateinischen bexameter eine vollständige theorie desselben gebaut hat. Bei gelegenheit der Näke'schen ausgabe des Valerius Cato sagt Jacob nämlich: "die Näke'sche abhandlang ist reich an einzelnen observationen über die erfordernisse eines guten lateinischen verses, aber er weiss sie nicht unter ein princip zusammennufassen. Sehr autklärend ist folgendes: der schönbeit des römischen versbaues, den sie von den Griechen entlehnten, und also mit ihrem ursprunge verglichen, stand hauptsächlich die monotonie ihres accentes im wege. Ueber die bedeutung des wortaccentes für den vers sind wir noch sehr im dankeln; ich zweisle nicht, dass sie musikalisch wichtig ist. Dass es aber so sei und dass deswegen die Römer griechische deklinationsformen und accente gern herüber genommen haben, bezeugt Quintilian. Um nun diese eintönigkeit zu vermeiden, ist ein hauptgesetz der lateinischen rhythmik geworden, namentlich für den bexameter, dass sich im ersten theile des verses der vers - und wortaccent dissonirend widerstreben, im ausgang aber ihre harmonische vergleichung im zusammenfallen von wortand versaccent finden. Dass dies am wohllautendsten geschehe, ist die aufgabe und das kriterium der schönheit der verse. Wie dem Lucrez und Catull nachgestrebt, aber die poetische und presaische periode verwechselt, wie Cato einen andern weg eingeschlagen und Virgil die frage gelöst habe, wäre weitläufig su erörtern, ist aber nach diesen andeutungen unschwer zu entwickeln". Gern will ich es Jacob zugeben, dass die charakteristische schönheit und eleganz des lateinischen hexameters, wie ihn die Augusteischen dichter bildeten, in dem auseinanderfallen von vers - und wortaccent im ersten theile des verses und deren vereinigung am schlusse bestehe; indessen ist damit noch nicht bewiesen, dass nun eben die ursache dieser bildung in eisom widerstreben des Römers gegen die accentuirung der end-silben im verse zu suehen sei, und kann ich dieses auch durch die stelle des Quintilian, welche Jacob im ange gehabt zu ha-ben scheint 1), nicht für bewiesen halten, obwohl ich anderer-

<sup>1)</sup> XII, 10, 33: "sad accentus quoque cum rigore quodam tum similitudine ipsa minus suaves habemus; quia ultima syllaba nec acuta moquam excitatur nec flexa circumducitur, sed in gravem vel duas gra-

seits eingestehen muss, dass es mir für die letzten worte der selben an einem klaren, durch mit sicherheit bieherzuziehend beispiele begründeten, verständnisse mangelt.

Die berührten worte G. Hermanns sind folgende: "Roman autem, etsi ipsi quoque, et maxime in heroico versu, accentus vocabulorum negligere debuerunt, tamen interesse aliquid sense runt, quo in loco et quali in vocabulo id fieret. Et quum illu potissimum naturae Latinae linguae repugnet, si in fine acuas tur vocabula, operam dederunt, ut id in versu heroice eadem re tione, qua in versibus trochaicis atque iambicis, ibi tantum fa cerent, ubi evitari non posset, i. e. in secunda tertia quart His enim in locis nisi id non concedatur, non licebit fa cere hexametrum. In quinta vero sextaque arsi maiorem vide runt cautionem adhibendam esse. Nam circa finem versus. saepe iam monuimus, cultiorem ac nitidiorem decet numerum esse remissis iam viribus et aure finito versu sonum quasi retinent aliquamdiu. Hinc quod multi praecipiunt, versum heroicum noi esse terminandum vocabulo tetrasvilabo, cuius duo priores svi labae breves sint, non propter istam vocem verum est, sed pro pter vocem praegressam. Quae si anapaestus est, asper et is suavis versus: - quare praemitti solet longior vox; paullo durie est numerus, si ea vox, quum anapaesto finitur, etiam anacre sim habet". Abgesehen von diesen letzten haarspaltenden unter scheidungen, deren nutzen ich nicht einzusehen vermag, und we bei auch wohl manche selbsttäuschung mit unterläuft, stosse ich an bei der von Hermann angenommenen nothwendigkeit der ac centuirten endsilbe in der zweiten arsis; diese existirt nicht, ode durste meines erachtens nach wenigstens nicht mit der in de dritten und vierten arsis auf gleiche stufe gesetzt werden, dere grund in den wegen der natur der lateinischen sprache allerding nicht zu umgehenden männlichen cäsuren zu suchen ist, wie ich die ses schon (beiträge u. s. w. p. 648 no. 1) angedeutet habe. Auc dass die sechste arsis mit der fünften ohne weiteres coordinit wird, befremdet mich, da es doch a priore zu erwarten steht dass der vers selten mit einem einsilbigen worte schliesst. Höcht problematisch erscheint mir aber auch die hiehergehörigkeit de von Hermann behaupteten nothwendig grösseren vollendung de versschlusses, denn gerade in den von ihm angeführten paralle len des trochäischen septenars und des iambischen senars ist e der versschluss, der sich diese unschönheiten gefallen lassen muss Vor allen dingen aber, ist denn das eine irgend haltbare begrüt dung: "das seltnere erscheinen einer accentuirten endsilbe in de fünften arsis ist absichtlich, weil hier im gegensatze zu der zwei ten, dritten und vierten nicht die nothwendigkeit der betonung vor

ves cadit semper. Itaque tanto est sermo Graecus Latino incundios ut nostri poetae, quoties dulce carmen esse voluerint, illorum id nominibus exornent".

banden ist"? Denu mehr ist doch in den Hermann'schen worten nicht gesagt; und wemit lässt sich denn überall sonst der einfus des lateinischen wortageentes auf die bildung des hexameters beweisen? Eine bestimmte überlieferung gibt es nicht 2), und es bleibt uns also nur das faktum, die seltenheit des viersilbigen wortes am schlusse des verses, und demnach die seltenbeit der betonten endsilbe in der fünften arsis. Muss denn dieses aber nothwendig absicht sein, oder kann es gar keinen andern grund haben, als die lateinische barytonirende accentuation? Auch hier dächte ich, sollte Lessing's wort geltung finden "die ersten bestimmungen enthüllt die kunst mehr durch änssere veraalassungen als durch überlegungen", und wie die nämlichen casuren in der beschaffenheit der lateinischen sprache selbst ihren grund haben, so lässt sich auch wohl für unsern fall aus ter sprache eine genügende erklärung gewinnen. Wenigstens glanbe ich können wir bei berücksichtigung der sprache auch bier die naturwüchsigen grundlagen des lateinischen bezametercharakters aufdecken, welche dann später künstlerisch benutzt und ausgebildet sein mögen, ohne gleich anfangs zu mystischen einfüssen der lat. accentuation unsere zuflucht nehmen zu müssen.

Der daktylische hexameter ist, soviel wir wissen, eine schöpfung des griechischen volkes 5); ein jedes originale volk schafft sich nach den bedingungen seiner spruche die form seiner poesie, sein eder seine nationalen metra. Die griechische sprache, glücklich aus langen und kurzen silben gemischt, besonders glücklich durch die nicht erstarrte natur ihrer endungen, welche ihr in derselben form längen und kürzen, consonantisch und vokalisch auslantend gestattete (ich erinnere nur an die dreifache endung des dative pluralis c, or und our, des genitive sing. 2 decl. ov, oo, oo, an die endungen des infinitivs u. s. f.), reich endlich au bleinen kurzen partikeln, schuf sich den daktylischen bezameter als würdige form die nationalen sagen ihres volkes darein nieder zu legen und zu bewahren 4). Die lateinische sprache dagegen, freilich voller, kräftiger und erhabener, aber doch durch das übergewicht langer silben, besonders auch langer endsilben schwerfällig, fand den saturnischen vers, der accentuirend, nicht

<sup>2)</sup> In betreff des septenars und senars verweise ich auf das in meinen "beiträgen" etc., bemerkte; vgl. besonders p. 662, wo das πρώτον wides Bentleys in dem falschen verständniss der stelle des Gellius XVIII, 15 aufgedeckt ist. Gellius spricht ganz deutlich von der lehre alter metriker über die casur, nicht vom einflusse des accentes.

Versshiedene sagen der alten weisen auf den apollinischen cult.
 Vgl. O. Müller Dorier I pag. 349 und die stellen bei v. Leutsch Metrik

<sup>4)</sup> Dass nun auch wiederum das metrum auf die festsetzung der prache einfluss hatte, wird damit nicht geleugnet und ist auch schon oben zu anfang ausgesprochen. Sprache und metrum bilden sich neben mander in beständiger gegenseitiger berücksichtigung aus.

Schon die einführung der quantitirenden versmasse des dislogs bei der nachahmung des griechischen deama war mit masnigfachen schwierigkeiten verknüpft, und konnten diese nar mit hülfe einer noch nicht zur festigkeit gekommenen prosodie und aussprache gelöst oder theilweise umgangen werden, webei sich die nachwirkung des alten accentuationsprincipes auf das dentlichste beurkundet 6). Noch epochemachender und von noch gresseren schwierigkeiten begleitet war die einführung des griechischen hexameters in die lat. poesie, welche, wie wir aus Cicero's auführungen wissen (Brut. §. 71), zuerst Ennius wagte. Eines vorbereiteuden schritt müssen wir freiligh schon in des nawendung des anapästs in den scenischen dichtern sehen (vgl. die bemerkungen Ritschl's im rhein. museum VII p. 588 fg.), aber die hier erlaubte, wenn auch von gesetzen abhängige auflösbarkeit der arsis und die noch geringere festigkeit der lat. aussprache machten Plautus und seinen zeitgenossen die arbeit leichter. Der hexameter dagegen verlangte unauflöslichkeit der arsis (wogeges ein paar ausnabmen nicht streiten), und diese wie die jetzt schos zur strengen geltung gekommene prosodie, verbunden mit einer festeres, strengeren aussprache schufen dem römischen daktyliker manche schwierigkeiten, welche sich im laufe der zeit noch erhöhten; so bildete z. b. selbst für Lucrez das auslautende s mit einem folgenden consonanten noch keine nothwendige position; er durfte sich ebenso noch die ältere form des genitivs si statt as erlauben u. s. w., alles erleichterungen, die dem dichter des Augusteischen zeitalters nicht mehr gestattet waren. Viele wörter oder wortformen der lateiuischen sprache passten überhaupt gar nicht in den daktylischen vers, andere nur unter sehr einschränkenden bedingungen z. b. der der elision; durch welche mittel sich in solchen fällen die dichter zu helfen suchten, das ist in dem buche von Köne "über die sprache der römischen spi-

<sup>5)</sup> Genaueres hierüber und öber die natur und den einfluss des lateinischen accents auf die sprachestwicklung überhaupt nächstens in einem zweiten artikel zur Plautinischen kritik. Vorläufig vgl. das "beiträge" p. 653 zusammengestellte.

ker, Münster 1840" trots menches irrthums und mancher einesitigkeit und übertreibung dankenswerth auseinandergesetzt. Nur hätte Köne noch einen achritt weitergehen sellen - freilich wäre damit der zweck seines beches in etwas erweitert worden - und s. b. die p. 6 n. 1 gemachten bemerkungen verfolgen und ausbeuten, wie sich nämlich, und das anzudeuten ist absicht dieser zeilen, aus den zahlenverhältnissen der für den hexameter branchbaren wörter und deren theilweise durch die cäsur und den fünften fuss beengter und bedingter stellung die theoretisch nöglichen susammensetzungen des hexameters im lateinischen faktisch vom griechischen verschieden gekalten, wenigstens der zahl ihrer anwendung nach modificiren mussten, abgesehen von dem einflusse, den dann vielleicht noch sinn und schönkeitsbedürfniss (wonu auch die rückeicht auf den lateinischen sprachaccent si dis placet gehören kann) ausüben mochte. Dann würde er zu dem resultate gekommen sein, dass die Römer sich su den ihnen reichlich von ihrer sprache hereiteten schwierigkeiten nicht noch in entschiedenem gegensatze zu der natur ihrer sprache (sie!) none schwierigkeiten geschaffen, wie auch Grauert im nachtrage zu Köne's buch p. 289 fg. meint, der obwohl mit richtigem gefühl dergleichen bestrebungen durch den ausdruck "kleine industriearbeiten" würdigend, doch an dieser ansicht nicht irre geworden ist 6).

Nach diesen allgemeineren bemerkungen wande ich mich zu der erwähnten seltenheit des viersilbigen versschlusses zurück, indem ich vor allem folgende punkte in's auge zu fassen suchen werde: 1) wie steht es denn wirklich mit jener seltenheit bei den verschiedenen lateinischen dichtern der verschiedenen perioden? 2) wie gross ist ungeführ die sahl der o o - o wortfèsse in der lateinischen sprache? 3) wo ist deren natürliche stellung im verse und was für umstände wirken auf dieselbe ein? Hieran schliesst sich endlich 4) die frage; wie hat sich auf diesen grundlagen der sprache und des metrums der lateini-

<sup>6)</sup> Auch für die behandlung des griechischen bexameters möchte ich af die bedeutsamkeit des zu grunde liegenden sprachlichen materials seimerkeam machen; man kommt sonst nur zu leicht dazu, wie überbeupt bei einem jeden inductiven verfahren überall nach tiefen erklärangen von erscheinungen zu auchen, deren wirkliche ursachen sich eben war ibrer einfachbeit wegen dem blicke verbergen. Ich bemerke dies besenders mit rücksicht auf untersuchungen, wie sie R. Volkmann p. 13 199. seiner commentationes epicae (Lipsiae 1854) angestellt hat. Die dort für Apollonius insbesondere gemachte bemerkung, metrische reihen wie impassilique de von der weiblichen cour des dritten fusses bis an's ende des fanten seien selten, gilt denn doch auch für einen jeden andern dichter und versteht sich ganz von selbst. Oder sind etwa bei Homer verse häufig wie Ατρείδη κύδιστε, φιλοκτεανώτατε κάντων, oder bei den leteinern mit männlicher cäsur: Aut immunda crepent ignominiosaque dicta?

sche hexameter künstlerisch weiter fortgebildet und lässt sich bierin vielleicht ein allgemeines princip finden, das auch noch in andern versmassen zu verfolgen ist  $^{7}$ ) $^{4}$ 

Beginnen wir unsere untersuchung mit dem ersten der aufgreatellten punkte, und richten wir unsern blick zuerst auf Ooid. den grössten meister der lateinischen verskunst, so bewährt sich bei diesem die Hermann'sche beobachtung als solche im vollsten masse, natürlich ohne dass damit ihre begründung gesichert ware. Denn einige wenige beispiele wie Metam. I, 117 et inacquales auctumnos und XI, 17 et Bacchei ululatus abgerechnet, findet sich die oxyten de endsilbe in der fünften areis nur bei folgendem griechischen worte (Brymantho ibid. II, 244. Aganippe V, 312. Arethusae V, 409. Iolao VIII, 310. Ganymedis XI, 756 etc.), wie denn auch schon J. H. Voss zu den Geergicis des Virgil IV, 137 Mehtig und gewissenhaft anmerkt: "den schönen ionischen ausgang, der bei den Griechen sehr häufig ist, lieben die Römer bei griechischen wörtern; — selten schliesst ihren hexameter ein lateinischer ionicus neque tanto, lacrimisque, femineo ululatu, eben so selten als den pentameter ein anapäst" (eine treffliche parallele, auf welche ich unten zurückkommen werde). Denn auch beim Virgil bildet das griechische wort die majorität der beispiele, und hat man lange zu suchen, bis man jene von Voss angeführten lateinischen ionici findet Georg. II, 153. Aen. X, 505. IV, 667, denen ich noch Georg. II, 5 gravidus auctumno und III, 276 et depressas convalles, Aen. IV, 215 cum semiviro comitatu hinzufüge. Häufiger sind schon die stellen, in denen der ionicus aus zwei wörtern bestebt z. b. in 10. buche der Aeneis deren sieben 298 puppis tua, Tarchen; 400 tantumque moraé fuit llo; 440 medium secat agmen; 442 soli mihi Pallas; 471 etiam sua Turnum; 772 quantum satis hastae; 849 misero mihi demum 8), obgleich dieses in den verschiedenen büchern verschieden ist. Bei Ovid kommen solche fälle, soviel ich bemerkt habe, nur nach einsilbigen wörtern vor, doch auch dann nur selten. Aber auch bei andern dichtern je-

8) Dass hier nicht an eine art entschuldigender enklisis von sniht oder sus etc. zu denken ist, zeigen die andern beispiele; dergleichen spitzsinnige unterscheidungen sind nothbehelfe haltloser theorien und lassen sich ohne gewaltsamkeit nirgends völlig durchführen.

<sup>7)</sup> Freilich würde sich im verlause der darstellung eine strenge scheidung der vier punkte nur mit mühe sethalten lassen, da die beispiele zu sehr übergreisen; doch ist jene auch nieht nöthig, ich wollte nur für die theorie und methode an die verschiedenen gesichtspunkte erinnert haben. Der zweck, die einwirkung der oxytonirten endsilbe in der arsis des fünsten susgängen auch die molossischen zu berücksichtigen, wie Hermann ebensalls gethan l. c. p. 348; ausserdem aber auch die sälle, wo der ionische ausgang aus mehreren wörtern besteht, von Hermann in den elementen, soviel ich augenblicklich weiss, nicht ausdrücklich erwähnt.

ner zeit z. b. beim Tibull ist dieser ausammengesetzte schluss neben dem griechischen einem werte im gebrauch, während lateinische ionici in éinem worte am schlasse nicht vorkommen, and dieses führt uns ganz von selbst zu der schon angedeuteten frage, ob nicht etwa ein theilweiser grund der in rede stebenden seltenheit in den zahlenverhältnissen der wörter innerhalb des lateinischen sprachschatzes zu auchen sei. Man vergönne mir zu diesem ende einige statistische notizen, deren resultate ich unten za ziehen versuchen will.

la dem 211 hexameter langen, aus ungefähr 1300 wöstern bestehenden gedichte des Tibull IV, 1 finden sich von der messung o o - im ganzen 20 beispiele, von denen jedoch 10 als mit que oder se zusammengesetzt nur uneigentlich hichergesegen werden dürften (nur eins von ihnen ist elidirt). Unter den übrigen 10 hat nur 1 vor dem fünften fusse stehend ultima lang; von den drei consonantischen ist 1 vor dem fünften fusse lang gebraucht. Am schlusse steht keines, dagegen ist dieser 9mal aus zwei wörtern zusammengesetzt, von denen 6 keigem einsilbigen worte folgen (auperant tibi laudes; teetis mihi victae; testis quoque fallax; vires necat aër; licet tumeant freta ventis; properat mihi mortem; cfr. It, 5, 111 versus mihi nullus).

(Ich muss hier gleich zu anfang auf die nothwendigkeit der von mir gemachten unterscheidungen antmerksam machen; es ist ein wesentliches moment, ob der ionicus lang oder kurz endigt; dean bei kurser endsilbe feed das wort überall platz, ja war wegen der seltenheit kurzer endsilben im lateinischen zu nöthig für die mitte des versen; der ionicus mit langer endsilbe hatte dagegen mit ausnahme der elisien nur zwei stellen im verse,

iber deren weitere beschränkung unten mehr.) In dem 64sten gedichte des Catul von 408 hexameters (ungefähr von 2400 wörtern) finden sich im ganzen 44 hiehergebërige beispiele; von diesen behen 26 eine kurne andsilbe. Unter diesen sind 15 vokalisch auslautend, kein einziges derselben ist elidirt; dagegen sind von den 11 consonantischen 7 vor dem finften verafusse bei stattfindender position lang gebraucht. Griechische wörter sind im ganzen 4 darunter. Von den 18 auf eine lange silbe endigenden sind 10 consonantisch, davon 2 am schlusse (non despexit hymenaeos; sed optatos hymenaeos), die übrigen stehen vor dem fünftes fusso; 8 vokalisch, davon 8 elidirt, 4 stehen vor dem fünsten fusse, 1 zu schluss (custodibant calathisci), ausser letsterem nech ein griechisches wort, also mit dem obigen ansammen 6. Da bei Catull die sogenaanten versus spendaici bäufig sind, so sind auch die uns interrestirenden beispiele nicht selten, 5 (e litoribus Piraei; Idalium frondosum; Nysigenis Silenis; aeria cupreasu; verticibus praeruptis). Zusammengesetzt ist der viersilbige schlass nur 3mal, wovon 1 beispiel hiehergehört (pellit vada remis). Aus den übrigen ge-

Digitized by Google

dichten Catulls in bexametern und distichen füge ich noch die schlussbeispiele hinzu, ausser dem bekannten refrain: Hymen o Hymenace, Hymen ades, o Hymenace folgende: iam dicetur bymenaeus: mentita inimica es: novo auctus hymenaeo: eo famulum legarat.

Ich wende mich zum Horaz; die ars poetica ist 476 bezameter lang und besteht aus ungefähr 2800 wörtern. Hierunter sind von der beregten messung 64; von diesen rechne ich jedech gleich anfangs 31 ab. als aus anapästen oder consopantisch auslautenden tribrachen und den partikeln oue oder ve zusammengesetzt (nur 4 derselben sind elidirt). Von den übrigbleibenden 33 haben ferner 26 die ultima kurz; von den 14 vokalisch auslautenden derselben wird kein einziges elidirt. 3 dagegen sind aus der endung der dritten pers. plur. perf. ere statt erunt gebildet; ven den 12 censonantischen werden 2 vor dem fünften fusse pesitione lang, 1 steht am schlusse des verses (ut citharoedus); im ganzen befinden sich unter ihnen 3 griechische. Die letzten 7 haben eine lange ultima, darunter sind ebenfalls 3 griechische; von den 4 vokalisch auslautenden ist 1 elidirt; 2 steben am schlusse des verses (at populares; ab interitu Meleagri) die übrigen 4 vor dem fünften fusse. Zusammengesetzte ionici finden sich im ganzen 42, von denen freilich nur 7 nicht einem einsilbigen worte folgen (tabulae fore librum; pater et invenes patre digni; sed ex fumo dare lucem; auditorem rapit et quae; clamabit enim pulchre, bene, recte; tundet pede terram; lucem dare eogit). In der dritten satire des ersten buches (142 hexameter) stellt sich das verhältniss etwas anders; hier folgt der zusammengesetzte schluss 13mal auf eine accentuirte endsilbe, 14mal auf ein einsilbiges wort. Der aus einem worte bestehende ionicus findet sich 2mal am schluss (ut videatur und fertisque habeatur), während er nach abzug von 2 mit que zusammengesetsten anapästen ausserdem noch 18mal vorkommt, von denen jedoch nur 3 vor dem fünften fusse stehen, indem die 10 anderen entweder ultima kurz haben oder elidirt sind.

In der ersten satire des Persius besteht der ionische versschluss Smal aus einem lat. worte (Troiades Labeonem; exierit caprificus; usque adebne), während sich 5 beispiele vor dem fünften fusse finden. Den zusammengesetzten schluss haben wir 16mal, von dem ich folgende anführe: laudare, ubi cerbes; venesus liber Atti; demorsos sapit ungues; maiorum tibi forte; nulla tibi vende. Es wurde indessen zu weit führen, aus alles dichtern solche sammlungen beizubringen, ich bemerke deshalb kurz aus dem Manilius und dem Properz noch je ein beispiel semper fuit idem; prosunt tibi facta, und wende mich jetzt sum Lucrez und zum Ennius, da diese beiden wohl eine genauere berücksichtigung beanspruchen dürfen.

Aus dem Lucres theile ich zusammenstellungen zu zwei stel-

len mit I, 1-897 und VI, 1-494. Die erste stelle enthält gegen 2400 wörter; nach absug von 8 mit que zusammengesetzten beispielen bleiben der messung v v — 60 beispiele, von de-nen 18 durch verschiedene casus des wortes ratio gebildet werden, 3 aus dem alten genitiv auf ai bestehen, 2 endlich griechische wörter sind. Letztere beide sind bei lateinischen wörterzählungen von vorneberein nicht mitzurechnen; auch jene 3 gemitive wären bei späteren dichtern, statt zu den ionicis zu ge-beren, anapästen gewesen, und endlich beim Virgil oder Ovid konnte der philosophisch-prosaische ausdruck ratio nicht so häufig verkommen. Auch das 3malige generatim und 1 moderatim, sewie 2 elementa und 3 animantum hangen eng mit dem unpoetischen stoff des Lucrez zusammen. Aber auch nur 20 beispiele auf rechnung des stoffes und der antiquirten sprache gesetzt, stellt sich das verhältniss des ionicus zu den sonstigen wortfüssen wie 1:60. Rechnet man aber von jener gesammtsumme von 68 beispielen ungefähr 38 ab, als weil auf eine kurse endsilbe ausgehend in ihrer stellung durch die vielen iamben oder iambisch anfangenden wörter der lateinischen sprache vorweg bestimmt, so kann es nicht auffallen nur 13 male den ionischen schluss zu finden (omne animantum; veram ad rationem; nec misitanti; mente animoque; comitari Hymenaeo; natura animai; et rerum novitatem; species ratioque; quae genitali; natura animeetum; adiuta aliena; ad nil revecari; omne animantum), und wenn von diesen freilich nur 2 einer accentuirten endeilbe folgen, während den andern ein einzilbiges oder elidirtes west vorbergeht, so muss doch ein jeder, der nicht von vorne herein in einem jeden observirten zahlenverhältnis absicht zu erblicken gewöhnt ist, einschen, dass sich das zufällig so gemacht hat; denn wer auch hierin irgend eine kunstvolle enthaltsamkeit wittern wollte, den möchte ich fragen, warum denn jene beiden beispiele gerade in neun hintereinanderfolgenden versen vorkommen? oder sell das etwa eine negligentia interdum dormitantis Lucretii sein? Wobei man auch die folgenden beispiele des zusammengesetzten ionicus nicht übersehen darf.

Die zweite obenangeführte stelle von ungefähr 2900 wörtern enthält 56 ionische wortfüsse, darunter jedoch 7 aus der susammensetzung mit que entstandene, von denen, beiläufig bemerkt, keins elidirt ist, 1 dagegen am ende des verses steht (species ratioque). Casus des wortes ratio bilden 9 beispiele, von denen 1 am schlusse steht (qua ratione), 4 elidirt sind. Abgesehen von diesen haben 18 eine kurze vokalische ultima, deren keines am schlusse steht, und auch nur 1 elidirt ist. Auch von den übrigen 22 stehen nur 6 am schlusse (ad diluviem revocari; est elementis; in remorando; ex elementis; prestera imitetur, also nur eia beispiel mit vorhergehender accenturter endsilbe), die übrigen theils mit langer ultima vor dem

fünften fusse, oder elidirt, theils mit kurzer aber eensovaatisch auslautender endeilbe entweder positione lang geworden vor dem fünften fusse oder vor iambischen aber vokalisch beginnenden wörtern. Unter den 26 zusammengesetzten ionischen schlüssen hat hier nur 1 beispiel die vorgängige accentuirte ultima (qued item fit in altis).

Endlich gelangen wir zum Ennius, der für unsere sache atark ins gewicht fällt, dessen richtige beurtheilung und schätzung aber auch grosse schwierigkeiten darbietet. In der von J. Vahlen veranstalteten sammlung seiner fragmente sind aus den annalen 611 hexameter zusammengetragen; aber da ist nun leider, abgeschen von corruptelen und schwankenden reconstituirungen mancher vers obne aufang oder ende erhalten; ausserdem sind es meistens einzelne verse, selten eine continuität, die uns einen einigermassen sichern schluss zu ziehen erlaubte. Rechnen wir indessen von jeuen 611 bexametern 71 als zu fragmentarisch ab, so kommen doch auf die übrigen 540 verse 36 mit einem ionicus schliessende, wir erhielten also ein verhältnis wie 1:15. Wir werden jedoch auch nicht übersehen dürfen, dass unter jenen 36 ionicis mehrere unklassische wörter sind, wie tutulatos, tuditantes, carinantes, gracilento, superescit, horiturque; 2mal ferner das fremde wert elephanti, nach deren abzug die zahl der klassischen wörter nich also our auf 28 stellt; aber auch unter diesen ist es 3mal das wort perkibers, 3mal oriundum, 2mal hominumque, 2mal agitare, welches jenen ionicus bildet, und so lässt sich auch für Ennius behannten, dass die zahl der wörter ionischer messung im verhältniss zu den andern nur unbedeutend ist. Endlich kommt auch noch zur beachtung, dass wie aus einzelnen büchern kein einziges beispiel eines ionischen wortes am schlusse des verses über liefert ist, so auch lib. I, frg. 34 in einer continuität von 17 versen, frg. 57 unter 30, lib. VII, frg. 10 unter 18 nur je ein ionischer ausgang sich findet, wogegen lib. VIII, frg. 3 wenig stens nicht allzuschwer in die wagschale fallen kann. Die summe der fälle, wo der susammengeseiste achluss auf eine accentuirt endsilbe folgt, beträgt 15.

Diese mit möglichster sorgfalt und genauigkeit angestellte sählungen, die ich aus meinen heften leicht um das dreifach (auch aus prosaikern) hätte vermehren können, werden glanb ich genügen, meine behauptung nicht aus der luft gegriffen er scheinen zu lassen, dass die zahl der lat. wörter ionischer met sung im vergleich mit dem gesammten wortschatze der lat. spra che, besonders insoweit er im dektylischen hexameter anwendba war, eine nur geringe ist, dass also auch ein verhältnismässi seltenes erscheinen eines ionischen wortes am versschlusse nich allzu auffällig sein darf; dass aber auch andererseits im hexa meter chensowenig wie in den versmassen der komödie von e per schen der Römer vor vom versictus betonten endsilbem di

rede sein kann. Freifich ist, wie ja auch unsere zusammenstellangen zeigen, noch ein bedeutender unterschied zwischen dem bexameter des Ennius und dem des Ovid, aber freilich zwischen Bunius und Ovid liegen anderthalb jahrhunderte, und die möchten genügen den wechsel zu erklären; die sprache bleibt nicht dieselbe im laufe der zeit; eine bestimmte poetische phraseologie entwickelt sich; technische fertigkeit und geschmack bilden sich ans und bringen im verlaufe eines jahrhunderts unvermerkt und allmählich aber sicher und beharrlich grosse umwandlungen zu wege. Das ohr gewöhnt sich an eine bestimmte form, deren erster grund in der sprache liegt, und was anfangs nur überwiegende majorität war, wird vom künstler als gesetz ausgebildet. Doch dies verlangt eine nähere betrachtung.

Schon oben haben wir gesehen, dass beim Ennius eine anzahl ionischer wortfüsse vorkam, die den spätern dichtern veraltet waren; noch bedeutender ist folgendes. In den von Eunius aus den wörtern der lateinischen sprache ohne grosse auswahl and peinlichkeit zusammengesetzten hexametern - die nachbildung dieses griechischen versmasses und die genaue beobachtung der quantität waren für den ersten daktyliker Roms schon ein grosses, mit vielen schwierigkeiten verknüpftes unternehmen -, batte die männliche cäsur ein bedeutendes übergewicht. Die älteren Römer nahmen hieran keinen anstoss; unter den waffen aufgewachsen mochten sie die kraft der männlichen cäsuren ihrem charakter homogen finden. Als aber im laufe der zeit die gravitas der vorfahren für steifheit zu gelten begann, und der geschmack unter dem einfluss griechischer eleganz und weichheit selber weicher und zartfühlender wurde, änderten und steigerten sich auch die ansprüche an die dichter. Jetzt genügte es nicht einen allenfalls richtigen vers gemacht zu haben und wirkliche fehler zu meiden, glätte, feinheit und eleganz wurden verlangt and nicht bloss im ausdruck, auch in der form, deren ebenbürtige berechtigung von den dichtern des Augusteischen zeitalters so vielfach und so nachdrücklich hervergehoben wird 9). Und es waren überdies die bedingungen der versification schwieriger geworden; schon oft habe ich auf den reichthum der lateinischen sprache an iamben und iambisch beginnenden wörtern aufmerksam gemacht; diese im verse unterzubringen bedurfte man aber turzer, und um die positionsverlängerung zu vermeiden, besonders vokalisch auslautender endungen, und jetzt galt auch die abschleifung des schluss-s für unschön und verwerflich. So war es denn natürlich, dass die mehrzahl der wörter, welche kurze

<sup>9)</sup> Eine in vielfacher hinsicht interressante parallele mit den Augusteischen dichtern bietet unter den deutschen der graf Platen dar in sei-zen bemühungen dem quantitätsprincipe eingang in die deutsche poesie ra verschaffen.

ultima hatten, und mit ihnen die so beschaffenen ionici 10), vom ende des verses dem aufange zurückten, um für den folgenden iambus eine stelle zu gewinnen.

Suchen wir nun andererseits die naturgemässe stellung der auf eine lange silbe ausgehenden ionici zu ergründen, so bietet sich für dieselben, anscheinend mit gleicher berechtigung, eine doppelte stellung dar, nach der männlichen cäsur des dritten fusses bis zum fünften fusse excl., und am schlusse des verses. Bei einer näheren betrachtung, die sich auch durch eigene versificationsübungen bestätigt, werden wir jedoch sehen, dass sich der jonicus von der letzteren stelle zurückziehen und auf die erstere beschränken musste. Denn einestheils war es der daktylische wortfuss, der in seinem gebrauche vielfach durch die cäsur beschränkt auch sonst, im falle consonantischen anlauts. schwierigkeiten darbot und sich am leichtesten im fünften fusse festsetzen konnte, damit aber auch den ionicus von der stelle am schlusse vertrieb, andererseits der baccheus, der freilich mit dem ionicus beide plätze theoretisch theilend, praktisch sich aber mehr zum schlusse hingezogen fühlte, weil ihm die stelle vor dem fünften fusse nur unter der bedingung der casur xazà zoiτον τρογαΐον zugänglich war. Letztere ist aber aus schon vielfach genannten gründen selten, und wenn sie eintritt, meistens von einem der vielen, schwer unterzubringenden, lateinischen iambischen wortfusse gefolgt. Am schlusse war dagegen der baccheus wegen des nothwendig daktylischen fünften versfusses ganz brauchbar; fretlich hätte aus demselben grunde auch der ionicus hierhergepasst, aber was wunder, wenn der nach gefälligkeit und weichheit strebende (mollis) dichter im gegensatz zu dem nun einmal nicht zu umgehenden übergewichte männlicher cäsuren in der mitte des verses wenigstens dem versschlusse alle rauhheit und schroffheit zu nehmen suchte? Er that dann auch weiter nichts, als dass er den sprachlich begründeten charakter seines hexameters festhaltend, diesen in künstlerischer vollendung ausbildete in demselben bestreben, in welchem er im pentameter den harten aufspringenden dreisilbigen ausgang mied.

Stehen aber griechische wörter und namen ionischer messung so häufig am schlusse des lateinischen hexameters, so ist das theilweise begründet in dem umstande, dass nun eben die griechischen wörter, welche nicht zu umgehen waren, so häufig solcher messung sind: theilweise mochte aber auch beim griechischen worte der anklang an den griechischen vers dem wissenden Römer eine angenehme erinnerung sein, ein einfluss, der sich freilich wie so vieles andere nicht mit mathematischer sicherheit — berechnen lässt.

Doberan.

Moris Crain.

<sup>10)</sup> Hierauf beruht es auch, dass so häufig ein et mit que vertauscht wurde, wodurch jene aus anapästischen wortfüssen zum theil bestehenden ionici gebildet wurden.

### XVIII.

Bemerkungen zum siebenten buch der Nikomachischen ethik.

## II. artikel 1).

Aus dem ersten artikel hat sich das resultat ergeben, dass die bisher zur verdächtigung des oben genannten buches und seiner Aristotelischen berkunft besonders vorgebrachten gründe schwerlich stichhaltig sein dürften. Denn die von ihnen gerügten übelstände in der gegenwärtigen composition und struktur des ganzen werkes würden, wie wir aus jenen zeugnissen der politik ersehen, selbst bei der ausscheidung der eben um ihrentwillen zunächst verdächtigen theile dennoch als im echten lehrbuch der Aristotelischen ethik einst in der that ihrem wesentlichen theile nach eben so vorhandene anerkannt und vorausgesetzt werden müssen. Dabei erschien es aber andererseits freilich doch immer noch als möglich, dass dieses von uns in frage gestellte buch nach seiner gegenwärtigen gestalt eigentlich nicht dem Aristoteles angehöre, sondern dass dasselbe vielmehr das sechste buch der Eudemischen ethik, und also, wie man jetzt allgemein annimmt, von einem schüler des Aristoteles, und nicht vom meister selber geschrieben sei. Diese im allgemeinen eingeräumte möglichkeit nach dem grade ihrer wahrscheinlichkeit oder unwahrscheinlichkeit näher zu bestimmen, sei die aufgabe dieses zweiten artikels. Auch diese aufgabe dürfte sich aber durch folgende erwägung ziemlich vereinfachen lassen. sämlich in neuerer zeit mehrere monographien für die ansprüche des Budemus auf dieses siebente und das sechste buch der N. E. in die schranken getreten sind, so ist doch der widerstreit anch ibrer ansichten unter einander über die genauere werthbestimmung und charakteristik der also restaurirten Eudemischen ethik, and deren eigentliche stellung zur Nikomachischen so gross, dass man jede spätere behandlung dieser frage insofern gewissermaa-

<sup>1)</sup> Vgl. oben s. 199.

ssen die gegnerin und die widerlegung ihrer vorgängerinnen wird nennen dürfen. Und aus diesem grunde darf ich unsre prüfung wohl um so mehr auf die letzte und neueste, — auf die ven Fritzsche mit einer kritischen einleitung und einem commentar versehene, im jahre 1851 erschienene ausgabe der Eud. ethik beschränken, da diese schrift nicht nur durch eingehende behandlung des details vor der vorausgebenden sich auszeichnet, sondern ausserdem noch durch ihre ganze auffasung der Eud. ethik dem standpunkt unsrer, auf die form der darstellung hier zunächst ausschliesslich gerichteten, betrachtung am nächsten steht.

Dieser auffassung zufolge haben wir nämlich in der Rudeth. das werk eines verfassers, der als ein scharfsinniger schüler des Aristoteles und als ein mit talent und sinn für sprachliche darstellung begabten mann die Nikemachische sittenlehre in dieser seiner überarbeitung zu erläutern, dieselbe von den mängeln einer sorglosen redaction zu säubern, den inhalt derselben gegen einwürfe zu schützen, deren verständniss der menge zu erleichtern, und die form ihrer darstellung überhaupt zu feilen <sup>2</sup>), mit einem trotz seiner vorliebe für einen concisen ausdruck doch sehr glücklichen erfolg unternommen hat <sup>5</sup>). Und zu diesem werk gehört, wie es denn weiter heisst, unser buch, als das sechste in der reihe seiner acht, grösstentheils vollständig erhaltenen bücher.

Wir aber fragen, wie man es denn bei dieser ansicht und voraussetzung anfängt aus den vorausgehenden büchern der E.E. in dieses, s. g. sechste hinein, und durch dasselbe hindurch, und von demselben hindber zu gelangen in die ihm folgenden?

I.

Zunächst also die frage, wie gelangen wir bei dieser ansicht und auffassung aus den vorausgehenden büchern der E. E. in dieses s. g. sechste kinein?

Am eingang dieses buchs heiset es nämlich, capit. I, nach allgemeiner angabe seines hauptinhalts und vorläufiger zusam-

2) cf. Prolegom. Eth. Eudem. ed. Fritzsche p. xxx. Non solum explicare placita Aristotelea, verum etiam dubitationes quasdam, quae aut obiicerentur, aut obiici possent, removere, atque ea. quae non satis recte nec satis accurate in Ethicis Nicomacheis dicta viderentur conformare Ethicis suis et corrigere Eudemus voluit. — p. xxxII Alia autem cum dilatata et amplificata existimemus, nisi ut, quum latius paterent, quae premebat Aristoteles, ea complerentur et dilucidiora fierent et ad commune iudicium popularemque intelligentiam accommodatiora? Ueber die andern urtheile cf. p. xxxIII und xLI. Prolegom.

3) cf. Proleg. p. xii. Postremo si cum Eth. Eudemicis hos libros (VI. VII E. Nicomacheorum) coniungo prima extremis, extrema mediia, media primis egregie respondent, et in rebus ac sententiis, et in verbis ac locutionibus ita congruunt, ut elaborata concinnitas, tanquam im opere artificio quodam et expolitione distincto manifesto deprehensa

appareat

menstellung der drei als κακία, ἀκρασία und θηριότης bezeichneten seelenzustände, zunächst in betreff der letztgenannten: 1145a 33 sq.: άλλα περί της τοιαύτης διαθέσεως υστερον ποιητέον τικά προίπο. μεδι θε κακίας είδλεαι μδοιεδορ, μεδι θε ακδααίας xai malaning nai sovojs lentios, nai neoi ignoareias nai naoτερίας. ούτε γάρ ώς περί των αύτων έξεων τη άρετη καί τη μογ-Φηρία έκατέραν αύτων ύποληπτέον, ούθ' ώς έτερον γένος. δεί δ οσπερ έπι των άλλων, τιθέντας τὰ φαινόμενα καὶ πρώτον διαπορήσαντας ούτα δεικρύναι κ. τ. 1.

Nach dem ersten einblick in diese zeilen wird nun aber gewiss jeder zu folgenden vermutkungen sich berechtigt glauben: erstlich, dass die untersuchung über das wesen der έγχράreca und axpacía in dieses buch als eine neue, bis dahin nicht behandelte, eintrete 4); sweitens, dass in derselben sunächst der cignen erörterung ansichten andrer über dieselben sollen vorausgeschickt werden 5), und drittens dass eben desshalb im vorausgehenden wenigstens noch keine aporien über die natur der enthaltsamkeit und unenthalsamkeit ausdrücklich berührt sind, sondern dass diese erst hier 6), in diesem neveröffneten buch zur sprache kommen werden. Und diese vermuthungen dürften wohl immer einigen anspruch auf berücksichtigung machen können, wenn uns etwa die wahl vorläge zwischen zwei lehrgebäuden der ethik, zu deren cinem die folgende abhandlung als theil gehören sellte: nämlich in dem fall, dass bei der einen dieser verbindungen ein widerspruch zwischen jener ankündigung und dem wirklichen sachvarhältniss eintreten würde, bei der andern dagegen nicht. Wie viel mehr also natürlich dann, wenn jene ankündigung in allen jenen drei besiehungen mit dem einen der beiden werke völlig im einklang, mit dem andern völlig im gegensatz stände? Und doch müssten wir auch da noch immer einräumen, dass grade das umgekehrte verhältniss dennoch unter gewissen umständen das thatsächlich wahre sein, und dass jene auffallende congruenz des fremden auf einer abhängigkeit des einen werks vom andern, se wie dass jene scheinbare fremdartigkeit des dennoch ursprünglich zusammengehörigen auf einer gewissen unbeholfenheit oder flüchtigkeit des verfassers in seiner darstellung beruben könnte. Wenn wir dann aber vollende vernähmen, dass wir einem so auffallenden, in jeder hinsicht durchstehenden missverhältniss zwischen der ankundigung eines theils und dem inhalt des ganzen in dem werke eines scharfsinnigen mannes irgendwo begegneten, der grade in diesem werke eine geglättete überarbeitung all der formellen machlässigkeiten geliefert, an demen er selber in einem andern buch anstoss genommen; mit andern worten, dass wir einem solchen missverhältniss eben in der einleitung zu unserm sechsten

<sup>4)</sup> of, supr. l. l. elogras nostregor negl de angagias n. r. l. 5) cf. s. l. l. redérrag va pairôpera.

в) cf. s. l. l. двикору́синтис прётог —

buche der Bud. eth. in den oben angezogenen werten, ven άλλα περὶ τῆς τοιαύτης διαθέσεως bis πρῶτον διαπερήσευτας ούνω δεικνύναι wirklich begegneten: so ständen wir hier allerdings vor einem so seltsamen spiele des zufalls, dass man sich gegen die vertreter selcher ansicht, selbst vor der prüfung ihrer gründe, zu der frage versucht fühlen möchte, ob sie denn auch wirklich selber, wie es oben hiess, πρῶτον διαπορήσαντες sich der aufgabe eines solchen beweises unterzogen hätten?

Zwar hat kein anwalt jener s. g. restaurirten Eud. ethik mit ausdrücklichen werten zur lösung eines so schwierigen, räthselhaften problems bisher sich anheischig gemacht. Dennoch kann aber jene restauration nur unter dieser bedingung stattfinden. Denn all jene oben genannten seltsamkeiten werden nun einmal als thatsächlich bestehende verhältnisse bei jener hypothese, namentlich in ihrer jüngsten fassung, vorausgesetzt werden müssen 7). Desshalb halten wir uns auch zu jener frage trotz ib-

7) Den nachweis für die obige behauptung versuchen wir in dieser

anmerkung zu geben.

Die ankundigung im 1sten c. des 7ten b. der Nik. eth., sagten wir oben, stelle die behandlung der λγαράτεια und απρασία als einen für das werk neuen gegenstand hin. In der Nikom ethik geschieht solches auch mit recht; in der Eud. eth. würde solche darstellung hier zur unzeit eintroten. Denn in den vorausgehenden theilen der Nik. eth. ist ihrer bisher nur hier und da in einzelnen worten und kurzen sätzen erwähnung gethan; in der E. E. ist dahingegen von beiden schon in eingehender weite zu wiederholten malen bei der lehre vom freiwilligen u.s. w. gehandelt worden. Cf. E. E. II. 7. 1223 a 36 bis 635. 1224 a 32 bis 1225a 2, Cep. 11. 1227b 16 sq. Die bemerkung aber, dass dessen ungeachtet doch auch für die Eud. eth. die lehre von der τρυφή, μαλαxία, καρτερία, die in jenem vorwort mit angekündigt wurden, als neu eintretende gegenstände der behandlung könnten betrachtet werden, hebt jene schwierigkeit nicht auf. Denn sowohl der schluss unsers buches (E. N. VII, 15. 1154b. 32), als auch das dritte buch der E. B. capit. 1231 b 3) zeigen deutlich, dass auf jeden fall und bei jeder annahme in unserm aufsatz die lehre von der tynparten und angagia als das eigentliche thema, die behandlung jener andern begriffe dagegen nur als eine gelegentliche beigabe zu betrachten sei. Endlich dürste aber auch die einrede nicht ausreichen, dass in den vorausgehenden stellen der Eud. ethik jene zustände nur als erläuternde beispiele zur erörterung andrer probleme seien zur hülfe herangezogen worden, während sie in diesem sechsten b. der E. E. erst um ihrer selber willen und als hauptsache auftreten. Denn einen, wenn auch kurzen, rückblick hätte eine so lange vorbereitung doch wohl auf jeden fall verdient; und ausserdem citirt die Eud. ethik in ihren spätern büchern selber jene vorausgehenden partieen als lehrstücke eben über die hier im s. g. sechsten buch der E. E., wie es scheint, zum erstenmal behandelten lehren. Cf. E. E. VII. 6. 1240 a. 16. eni roi augurous nui lyngarous eignrus cf. E. E. II. 7. 1223 b. 17.

Zweitens sagten wir, lasse die obige ankündigung erwarten, dass die ihr angeschlossene erörterung zunächst ausgeben werde von ansichten anderer, von meinungen entweder der menge oder einzelner philosophen, nur nicht von urtheilen, zu denen der verfasser sich bereits

res schweigens für berechtigt, und brechen in der erwartung eiper antwort und ihrer begründung unsere erste untersuchung schon hier vorläufig mit dem bekenntniss ab, dass wir unter den angegebenen verhältnissen nicht wissen aus den vorausgehenden büchern der E. E. in dieses s. g. sechste hinein zu gelangen, chae schon au der schwelle zu stolpern und mit der eingerannten thür ins haus zu fallen 8).

selbst im eigenen namen bekannt habe (cf. sup. τιθέντας τα φαινόμενα and cap. 2. 1145 b. 20). Aber auch diese erwartung wird wiederum nur in der Nik. etbik erfüllt, nicht in der Eudemischen. Denn, wie die erörterung unseres buches cap. 2. 1145 b. 8 nun zur namhaftmachung dieser verbreiteten ansichten übergeht heisst es unter andern: donet de f έγπράτεια — - των επαινέτων είναι, b. 16, και τον ακολαστον ακρατή καί τον απρατή ακόλαστον συγκεχυμένως, οι δε ετέρους είναι φασιν. b. 19. ετι άπρατείς λέγονται και θυμού και τιμής κ.τ.λ. Auch ist in der Nik. ethik. von keiner dieser ansichten bisher ein wort gesprochen, in der Eudem. ethik dahingegen sind die eignen urtheile über die obigen ansichten alle, d. h. ungefähr über die hälfte aller insgesammt, bereits längst anticipirt cf. E. E. II. 11. 1227 b. 18. 19. ή μεν εγκράτεια τοιούτον, των επαινέτων δ' ή λγαράτεια. Β. Ε. III. 2. 1231 a. 26 οί δ' αυρατείς ούπ είσιν απόλαστοι σύδι σεύφρονης. Ε. Ε. II. 7. 1223b. 18 ο δ' αυτές λόγος και περί θυμού· angadia yag nai tyngártia nai Gunou donte tirai.

Drittens aber liess, meinten wir oben, jene einleitung wenigstens so viel erwarten, dass die mit jener lehre verbundenen aporieen doch auf keinen fall bis dahin seien berührt worden. (πρώτον διαπορήσαντας δεικvéras.). Aber auch in dieser hinsicht steht sie nur in der Nikomachischen, nicht aber in der Eud. ethik hier an einer passenden stelle. Denn während in der N. ethik keiner einzigen solchen aporie mit einem einzigen worte ist erwähnung gethan, würden wir deren in der E. E. beim eintritt in dieses buch schon gar manche hinter uns haben. So z. b. schon E. E. II. 9. 1224 b. 36. αδται κλο σον περί τον απρατή παι έγπρατή anoglas. Ja, nicht nur schwierigkeiten im bereich dieser lehre und deren erwähnung, aondern zum theil würden dann auch schon die lösungem solcher aporieen jener ankündigung vorausgegangen sein. E. E. II. 9. 1225 a. 1. σχιθόν δὲ ἐπ τῶν εἰρημένων δῆλον, ὧς ἀπαντητέον.

8) Obgleich diese artikel in ihren bemerkungen sich eigentlich auf das siebente buch der Nik. ethik beschränken wollen, sei's mir erlaubt, an dieser stelle einmal eine ausnahme zu machen. Dieselbe genauig-keit nämlich, mit welcher das erste capit. des 7ten b. der Nikom. eth. sich durchweg dem stand und dem studium der in der Nikom. eth. bis dahin behandelten fragen anschliesst, wiederholt sich in ganz ähnlicher weise beim übergang ins sechste b. der Nik. eth. aus den vor-bergehenden. Schon im 2ten b. der Nik. eth. werden die grundlinien gezogen, innerhalb deren sich besonders die betrachtung der in diesem work folgenden lehre über die doeraal διανοητικαί wird zu bewegen haben. Ein gleiches geschieht im 2ten b. der E. E. zum gleichen behuf. E. N. II. Cap. 1. ή μλν διανοητική, το πλείστον ἐκ διδασκαλίας ἔχει καὶ τὴν γένεσιν καὶ τὴν αὐξησεν. διόπες ἔμπειρίας δεῦται καὶ χρόνου. Im 2ten b. der E. E. II. 4. 1221 b. 29 heisst es dagegen: αὶ ἀρεταί τοῦ λόγον ἔχοντος διανοητικαί, ὧν ἔργον ἀλήθεια ἢ περὶ τὸ πῶς ἔχει ἢ zeglyeréneuc. E. E. II. 10. 1227 a. 25 heisst es aber bei allgemeiner charakteristik der wissenschaft: ἀπὸ ἐπιστήμης ἐστὶ ποιῆσαι καὶ οῦ μή έστιν έπιστήμη, ου γάρ όμοίως της ύγιείας ή αυτή έπιστήμη και νόσου, alla της μεν κατά φύσιν, της δε παρά φύσιν. Im sechsten buch der Nik. ethik findet sieh nun aber von diesen vorausgehenden andeu-

Aber gesetzt auch, wir kommen par la perte ou par la feaêtre hinein, wie gelangen wir zweitens hindurch, durch dieses s. c. sechste buch der Eudem. ethik! Wie verhält sich der von ihm innegehaltene gang der betrachtung und die form seiner darstellang zu jenem werke?

Wir blieben eben im 1sten capitel bei den werten stehen: δεί πρώτον διαπορήσαντας ούτω δειχνύναι. Und allerdings, an aporicen wenigstens wird es auch bei jener voraussetzung in diesem buche keinen mangel geben. Kaum sind wir hier 20 zeilen in das erste capitel hineingelangt, und schon haben wir, ganz ahgesehen von der verlegenheit nur überbaupt hineinzukommen, — mehrere kleine aporieen hinter uns (cf. E. N. VII. 1. 1145 a 26 und E. E. VII. 3. 1238 b 18 über eine aperi Geor, und E. N. VII. 1. 1145b 1 und E. E. II. 7, 122 3 b 31 über das verhältniss der ἀχρασία zur μοχθηρία), und beim ersten schritt vorwärts stehen wir gleich wieder vor einer neuen aporie, die eben nicht eine kleine zu sein scheint.

Die erste abhandlung unsers buches VII. I-XI, betrifft nämlich, wie wir gesehen, hauptsächlich die lehre von der enthaltsamkeit und unenthaltsamkeit, und zwar als anhang zur tugendlehre. Schon um dieser stellung willen müsste das verhältniss dieser έγκράτεια u. s. w. zur tugend selber als ein gegenatand von wichtigkeit für die erörterung erscheinen. Zumal aber dieses in der Eud. ethik. Denn diese, nicht aber die Nikom., hat im vorausgehenden die έγχράτεια bald eine tugend genannt, bald wieder geleugnet, dass sie es sei 9), und was die Nikom. eth. im obigen zur charakteristik der έγχράτεια und über das wesen der egic zur aufklärung dieses vorausgeschiekt, hat die E. E. an den entsprechenden stellen grossentheils ausgelassen 10), und daneben trägt sich die E. E. noch mit dem originellen gedanken späterhin auch noch einmal eine αρετή του μή σπουδαίου einzuführen 11). Unter solchen verhältnissen finden wir es ganz natürlich, dass der verfasser der E. E. im voraus das versprechen gegeben, an einem spätern orte sich noch über beide d. b. natürlich auch über ihr gegenseitiges verbältniss zu einander auszusprechen 13).

tnagen der Bud, ethik auch nicht eine einzige weiter berücksichtigt oder ausgeführt, dahingegen aber alle diejenigen andeutungen, die im 1ten b. der N. eth. über ihren hauptgegenstand vorausgeschickt sind, werden hier einer eingehenden betrachtung gewürdigt. Cf. E. N. VI. 3. 1139 b. 26. cap. 9. 1142 a. 19. 1142 a. 15. Ausserdem cf. der scheinbare widerstreit zwischen E. E. II. 10. 1227 a. 25 und E. N. V. 1. 1129 a. 13.

9) Cf. E. E. II. 7. 1223b. 11. 12. Dagegen B. E. cap. 11. 1227b. 15. 16.

<sup>10)</sup> Cf. Schlussentz von E. N. lib. IV und E. N. II. 2. 1104 b. 3.

<sup>11)</sup> Cf. E. E. VII. 2. 1237a. 17. 18.

<sup>12)</sup> Cf. E. R. II. 11. 1227 b. 16 tors d' agent nat tyngante Eregos.
Assertor d' foregor negl adres. Der commenter stellt zwar die sache als eine zweiselhaste hin, ob der letzte sets sich auch wirklich auf den un-

Wenn also nicht früher, so werden wir unter den obigen veraussetzungen auf jeden fall hier im eingang zum s. g. sechsten buch der Kud. ethik der voraus angekündigten aufklärung entgegen sehen dürfen, und zwar mit der grössten wahrscheinlichkeit im dritten capitel, bei der behandlung und lösung der jene lehre von der έγκράτεια betreffenden aporieen. Aber weder hier sech im ganzen buch auch nur ein einziges aufklärendes wort über dieses verbältniss. Vom zweiten satz des 1sten capitels an gilt dasselbe durchaus als liquide: τὰ δ' ἐναντία τοῖς μὲν δυσὶ δίλα· τὸ μὲν γὰρ ἀρετὴν, τὸ δ' ἐγκράτειαν καλοῦμεν.

Oder will man sich diesem zweiten satz des 1steu capitels gegenüber etwa auf den ersten satz berufen? Da heisse es nämlich in den anfangsworten dieses buches: Μετά δὲ ταῦτα λεκτέρς έλλη» ποιησαμένους ἄρχη» κ.τ.λ. Hieraus ersehe man aber, dass Endemus sich eben an dieser stelle einen hauptsächlichen scheidepunkt zwischen den einzelnen theilen dieses werkes gedacht habe, und so dürfe man zwischen den einzelnen partieen, die theils innerhalb, theils ausserhalb jener linie liegen, nicht de exacte conformität, wie etwa zwischen den verschiedenen theiles eines und desselben buches oder capitels erwarten? Wir wellen bier ganz davon absehen, dass dieser ausdruck beim Endemus bei weitem die gewichtige bedeutung nicht zu haben scheint, wie etwa in der Nikom. ethik, (cf. E. E. II. 6. 1222b 15 cap. 1218b 27. 1218b 31) sondern lassen diesen einwurf hier vorlinking gelten, und wenden uns desshalb lieber nun gleich zu denjenigen stellen unseren buches, in welchen vorausgeschickte stellen der früheren bücher mit ansdrücklichen worten citirt werden. Denn bei ihnen kann doch auf alle fälle weder von einem mittelber vorbergehenden beziehe. p. 59: Si refere ad proxima E. E. VI. 1. significatur, sin refere ad superiora signif. E. E. V. 3. p. 1144a 35 vel 1151a. 15. Wir dagegen halten das freie belieben sol-cher wahl an unsrer stelle für eine sache der unmöglichkeit. Die worte lauten nämlich vom anfang des 11ten capit. zonten de diengispatien λγομεν, πότερον ή άρετ ή αναμάρτητον ποιεί τήν προαίρεσεν — — ή —
τον λόγον ' έστι δε τούτο ή εγαράτεια, αύτη γάρ ού διαφθείρει τον λόγον. Εστι δ' άρετ ή και έγκρατεια έτερον, λεκτέον δ' ύστερον
περε α δτάν, έπει όσοις γε δομε τον λόγον όρθον παρέχειν ή άρετ ή τούτο altier ή μεν έγπράτεια τοιούτου, των έπαιείτων δ' ή έγπράτεια. Αίγομον δι προαπορήσαντες; dann folgt die rückkehr zu der in den ersten worten des capitels berührten frage. Die unterscheidung also zwischen der άριτη und λγαρώτεια tritt als ein zwischengedanke hier hinein in die reihe des gedankengangs, und mitten in diesem swischengedanken findet sich jene hinweisung auf seine spätere genauere behandlung: denn sowohl zwischen jenen beiden gliedern der hier nur flüchtig accipirten, später za begründenden unterscheidung. Uebrigens würde auch die andre vom commenter freigestellte beziehung zu nichte nutzen. Denn an keiner der beiden angegebenen stellen findet sich eine ausdrückliche erwähnung jener zu amfang des capitels aufgeworfenen doppelfrage: πότερος — η -, demuach an keiner stelle eine unerer frage entsprechende lösung des problems.

gestissentlichen ignoriren noch von einem reformiren die rede sein. Solcher stellen giebt es in unserm buche aber vier: B. N. VII. 6. 1147 b 23—33. — cap. 6. 1148 a 24 sq. — Cap. 8-1150a 9—11. Cap. 12. 1152 b. 6.

Die erste stelle lautet aber: Έπεὶ δ' ἐστὶ τὰ μὲν ἀναγκαῖα τῶν ποιούντων ἡδονήν, τὰ δ' αίρετὰ μὲν καθ' αὐτὰ, ἔχοντα δ' ὑβερβολήν · ἀναγκαῖα μὲν τὰ σω ματικά. Λέγω δὲ τὰ τοιαῦτα, τά τε περὶ τὴν τροφὴν καὶ τὴν τῶν ἀφροδισίων χρείαν, καὶ τὰ τοιαῦτα τῶν σωματικῶν, περὶ ἃ τὴν ἀκολασίαν ἔθεμεν καὶ τὴν σωφροσύνην. τὰ δ' ἀναγκαῖα μὲν οῦ, αίρετὰ δὲ καθ' αὐτά. Λέγω δ' οἱον νίκην, τιμὴν, πλοῦτον κ.τ. λ.

Wo lesen wir denn die hier gemeinte stelle in der Eudemischen ethik? Unser sorgfältiger commentar verweist uns auf B. E. III. 2. 1280 b 21. Επεὶ ο σώφρων έστὶ περὶ ήδονάς, άνάγκη καὶ περὶ ἐπιθυμίας τινὰς αὐτὸν είναι . . . οὐ γὰρ περὶ πάσας οὐδε περί απαντα τὰ ἡδέα ὁ σώφρων έστίν, άλλα τη μέν δόξη περί δύο των αίσθητων, περί τε τὸ γευστόν καὶ τὸ άπτόν, τη δ' άληθεία περί το άπτος. Vergleichen wir nun aber beide stellen mit einander, so findet sich in denselben ausser dem ge meinsamen grundgedanken und dem wörtchen hoorh des gleiches überaus wenig. Oben in jener stelle aus dem 7ten b. hiers es: τοιαύτα τῶν σωματικῶν, περὶ ἃ τὴν ἀκολασίαν ἔθεμεν καὶ τὴν σωφροσύνην, und daran schlossen sich jene beispiele der τροφή und der χρεία των άφροδισίων. Von diesem allen aber in unserer stelle beim Eudemus nicht ein wort 15). Umgekehrt aber finden wir in der Nikomachischen ethik alles zusammes, was wir dort vermissen, und was eine rigoristische strenge von der genauesten congruenz eines citats nur verlangen kann: B. N. III. 13. 1117b 27-29. und cap. 14. 1118b 10: δτι μέν ούν μεσότης έστι περί ήδονας ή σωφροσύνη είρηται - - έν τοῖς αὐτοῖς ἀκολασία — — διηρήσθωσαν αἱ ψυχικαὶ καὶ αἰ σωματικαί. Cap. 14: πας γαρ ἐπιθυμεῖ τρυφης καὶ εὐτης x. v. l. 14).

<sup>13)</sup> Dass zu anfang jenes capit. 2. p. 1230 a. 36 aich auch einmal der gegensatz der ἀκολασία und σωφροσύνη genannt findet, trägt zur cengruenz des capitels doch nur sehr wenig aus.

<sup>14)</sup> Minder wichtige punkte bei diesem ersten citat sind aber felgende. Erstlich das ἐπεἰ, mit welchem die stelle E. N. VII. 6. 1147b 23 anfängt, scheint, — auch nach dem urtheil unsres commentars Proleg. xxxvII — darauf hinzudeuten, dass die folgende eintheilung bereits früher einmal ausdrücklich sei aufgestellt worden. Der commentar verweist uns desshalh auch in dieser beziehung auf E. E. II. 3. 1221a 22. 23. und 1230b. 20. Beides aber, wie ich vermuthe, ohne allen erfolg. Die erste stelle lautet nämlich: ἀναίσθητος δὶ ὁ λλλείκων καὶ μηθ΄ ὁ βέλτων καὶ ματὰ φύοιν ἐπιδυμῶν; die sweite: οἱ οὐδὶ τὰ μέτρια καὶ τὰ ἀναγαπαία πλησιάζουσι τοῖς ἡθίσι. Vergleichen wir diese stellen aber mit jener eintheilung der güter E. N. VII. 6. 1147b 23, so mag eine āhnliche eintheilung derselben in ihnen vielleicht vorausgesetzt werden, εἰκρε-

Wir wenden uns zum zweiten citat im 7ten b. Die steffe findet sich 1148 a 24. τῶν γὰρ ἡδέων ἔνια φύσει αἰρετά, τὰ δ ἐναντία τούνων, τὰ δὲ μεταξύ, καθάπερ διείλομεν ερότερον, οἶον χρήματα, καὶ κέρδος καὶ νίκη καὶ τιμή. Zu dieser stelle macht aber der commentar p. 163 die bemerkung: Tanta est antem huius loci coll. 1184 b 15—18 et illorum quae B. B. p. 1227 a 30—32 leguntur, similitudo, ut haec quoque ad auctorem huius libri inveniendum valeant. Certe in Eth. Nisumach. nusquam est huiusmodi partitio.

Zunächst über diese bemerkung des commentars. Jene grosse thelichkeit betrifft aber die worte: έκάστου φθορά - - - οὐκ ες τὸ τύχον άλλ' είς τὰ έναντία καὶ τὰ μεταξύ 1227 a 31. 32 beruht also auf einer gleichen und gleich bezeichneten einbeilung bei einem ganz fremden gegenstand. Da nun aber Aristoteles sich in dieser unsrer Nikom, ethik selbst an einer andern stelle bei einem nahe verwandten gegenstand wenigstens der gleichen, wenn auch nicht gleichlautenden eintheilung (E. N. L 5. 1175 b. 25: b. d. erégysia) und sonst nicht selten auch des ausdrucks: τὰ μεταξύ bei seinen eintheilungen bedient, (E. N. IX. 10. 1170 b. 88. Polit. IV. 12. 1296 b. 31); so dürfte die beweiskraft jener ähnlichkeit doch wohl nicht eben gross min. Grösser ware allerdings das gewicht der letzten behauptag: Certe in E. N. nusquam cet., doch die scheint auf einem irthum zu beruhen, und Aristoteles in seiner N. eth. jene einbeilung wehl zu kennen 15). Aber wie steht es in dieser hin-sicht mit dem Eudemus? Der commentar verweist uns auf ---

führt aber und ausdrücklich aufgestellt wird dieselbe an keiner von beiden. Auch in dieser hinsicht steht die Nik. ethik unsrem eitst wieder viel nüber als die Eudemische; insofern sie diese eintheilung des genuss bereitenden durch die entsprechende eintheilung der correspondirenden piter E. N. I. 10. 1099 b. 27 (ἀναγχαΐον — συνιργά, χυήσιμα ὀργανικῶς) venigstens hinreichend vorbereitet und angedeutet hat. (cf. E. N. X. 6. 1176 b. 2.).

Rodlich nimmt sich an unser obigen stelle auch die hier und mehraals im 7ten h. erwähnte \*/xŋ für die dem privatleben fast ausschliesslich zugewendete Eud. eth. gar hefremdend aus. Die E. E. erwähnt derselben wenigstens sonst nie; die Nik. eth. dagegen behält sie vom 1sten c. des 1sten b. bis zum 10. b. fortwährend in treuer, oft erneuter trianerung.

15) Cf. E. N. I. 8. 1099 a. 11 τοις μέν οὖν πολλοίς τα ἡδία μάχεται διά τὸ μὴ φύσει το ιαῦτ ἐἶναι, τοῖς φιλοκάλοις ἐστὶν ἡδία τὰ φύσει ἡδία. (Ueber das verhāltniss des αίφετὸν aber zum ἡδύ cf. E. N. II. 2. 1105 a. 1). Dazu die folgende unterabtheilung der φύσις ἡδίαι Ε. N. I. 10. 1099 b. 27. τῶν δὲ λοιπῶν ἀγαθῶν τὰ μὲν ὑπάρχειν ἀναγκαίον, τὰ δὲ (εε, τὰ μεταξύ) σύνεργα καὶ χρήσιμα πέφυκεν ὀγγανικῶς. Dazu endich grade dieselben ausdrücke, bei den des genusses theilhaften wesen, wie oben VII. 6. 1147. ef. E. N. V. 13. 1137a. 26: ἔστι δὲ — — ἐν τωταις εἰς μέτεστι τῶν ἀπλῶς ἀγαθῶν, ἔχουσι δ' ἐπερβολήν ἐν τούτοις καὶ ἔλλιφων.

chen dieses unser siebentes, oder sechstes buch 16). Also, wie es scheint, würde auf jeden fall auch beim Eudemus dieses buch iene eintheilung allein zu vertreten haben. Dann aber hätte doch wohl das obige Certe nusquam cet. entweder gegen beide gleichmässig, oder auch nicht gegen den Aristoteles geltend gemacht werden sollen. Aber was noch viel bedenklicher ist, die citirte stelle will für unser xadáneg disiloper 1148 a. 24 nicht recht passen, wenn sie sich nicht wieder auf eine andere stelle stützen kann, durch deren erklärung, wie in der Nik. eth., der scheinbare widerspruch zwischen beiden stellen aufgehoben wird. Dean so unverkennbar die gleichen an beiden stellen angezogenen beispiele von der einen auf die andre zurückweisen, so ist die sahl der glieder in der dort und hier aufgestellten eintheilung dabei doch eine verschiedene. 1147 b. 29 hatten wir eine eintheilung in zwei, 1148 a. 24 haben wir eine in drei glieder. Und dabei heisst es doch: καθάπερ διείλομεν. Wenn demnach such diese stelle, wie jene anmerkung des commentars behanptets: ad inveniendum buius libri auctorem von einiger bedeutung sein soll, so acheint es kaum zweifelhaft, dass auch sie ihr zongniss für den Aristoteles und gegen den Eudemus ablegen wird, so gut, wie die erste. -

Aber freilich, man kann an beiden stellen jene differenzen minutien neunen. Gewiss, wie jede differenz in der form der darstellung eine kleinigkeit für denjonigen ist, der nur auf die sache sieht. Weil nun aber zwischen diesen beiden ethiken jest unterschiede der darstellung fast die einzigen sind, die über haupt vorkommen 17), so werden sie für die unterscheidung bei der und ihrer theile, so klein sie an sich erscheinen mögen doch eben desahalb au sachen von einiger wichtigkeit, und went auch, um Aristoteles hier selber urtheilen zu lassen, wie er sagt έχαστον μικρόν, so sind doch, nach seinem eigenen ausspruch τὰ πάντα οὐ μικρόν, άλλὰ σύγκειται έκ μικρών. Pol. V. 8.

Dabei fehlt es jedoch auch nicht an sachlichen fragen, de ren vergängige beantwortung erforderlich scheint, um unter de genannten voraussetzung durch dieses s. g. sechste buch de E. E. hindurch gelaugen zu können; im gegentheil, wir habe schon eine solche hinter uns. Sehen wir nämlich nochmals au . E. E. III. 2. 1230 b. zurück, auf welche stelle wir vom con mentar bingewiesen wurden, (cf. supr. p. 12) als auf die bi

<sup>16)</sup> Nämlich auf jene zuerst von uns oben unter den citaten de 7ten buches einer prüfung unterzogene stelle E. N. VII. 1147 b. 29-3

<sup>17)</sup> Bei dieser gelegenheit wünsche ich einen irrthum zurücknehme zu dürfen, den ich mir in einem voriges jahr über die integrität de Nik. eth. geschriebenen programm unter andern übereilungen habe i schulden kommen lassen durch die annahme und voraussetzung von so chen unterschieden, die keine waren.

jesen aruten citat: E. N. VII. 6. 1147 b. berücksichtigte. Die letzten werte jener Eudamischen stelle hiersen aber: od yap कारों बर्जवयद क्येंग्रें बक्को समयक्टस रसे मेंग्रेंस के उर्काकृतकर उर्ककृतकर हैउरांक, alla sq μέν δόξη περί δύο πως των αἰσθητών, περί τε τὸ γεσεόν καὶ τὸ άπνάν, τῷ δ' άλη βειία — περί τὸ άπτόν. Dans dose worte eine correctur und zwar eine wohlberechtigte correctur vom lehrgehalt der Nik. oth. 111. 13. 1118a 23 18) enthalten, ist an sich einleuebtend, und kann um so weniger übermachen, da in der Nik. eth. selber für diese emendation schon in fingerseig gegeben war. E. N. III. 18. 1118a. 26. Desshalb wiederhalt down auch die End. oth. otwas später 1231 a. 17 nochmals diese correctur als eine sichere errungenschaft: ens negì रसे र्रक्रदर्भ usem, जेंद्र र्यमोकेंद्र क्षेत्रराष्ट्र, Oction राहेन र्यमधीयsier. — Am achless dieses capitels heiset es dann 1231 b. 2: exelhévregos de segl rou révous ros hooros foras dialgerées is tole levendress veregor mayl dyspareius nui anpusius. Und tess eben diese verheissung und verkündigung in diesem unserm, bisher a. g. siebenten buche der Nik. eth., so pünktlich, wie es beiset, eingetroffen, hat nicht wenig dans beigetragen, nach dem wied der kritik desselbe in das sechste buch der B. B. zu ver-Tandelp.

Wir aber müssen das recht einer selchen begründung der ledemischen ansprächte durchung in zweisel ziehen, oder vielmehr in abrede stellen. Denn, wenn wir nun hinübertreten aus juan dritten in dieses s. g. sechets buch der Rud. ethik, und von wir da nun mit uns binüberbringen als resultat dieses dritten baches jonon, una wiederholt eingeprägten gegensatz: zy pèr ώς — τη δ' άληθείος und die erwartung von jenem verheisse-🗪: dugipéssegor de n. s. d.; so erwortet unser beim dritten aist uneren bushen, zu dessen betrachtung wir jetzt übergebn, ine nigenthümliche überranchung. Da heiset es nämlich: seel de rac di apag uni revosos hores - - negi as: h άπολασία παὶ σωφρασύνη διωρίσθη πρότερον. Ε. Ν. VII. 8. 1150a. 9-11. Also wiederum jene zusammenstellung ter kon zai youdes aus ther Nikomachischen ethik, die aber in der E. E. schon zweimal, wie wir geschen, mit recht verworfen, nd mit einer genaueren bestimmung vertauscht worden war! Und das nicht etwa als folge einer veränderten ausicht oder nomentaner vergeselichkeit, sondern mit einer ausdrücklichen rickbeniehung auf die vorausgehende behandlung: வ் வேழுக்கிற secore Und das an unarer stelle, auf welche eben in jener rerheissung der folgenden, genaueren erörterung (ἀκριβέστερον di) soll hingewiesen sein 19)!

<sup>18)</sup> E. N. III. 13. 1118. περί δε τοιαύτας δή ήδονας ή σωφροσύτη ταὶ ή απολασία έστεν — ν. 26. αύται δ' έστεν ά φή και γεύσες.

19) Ueber den obigen gegensatz der ακολασία und σωφροσύτη εί.

Was die vertreter jenér restautirten Eudsethik diesem bedenken entgegenstellen konnen, scheint uns nur folgendet m Wir thäten, könnten sie etwa sagen, dem Endemus in zweifacher hinsicht an dieser stelle unrecht. Denn einmal bediene er sich schon im Sten b. der E. E., trotz seiner wiederholt ausgesprochenen missbilligung, dennoch selber auch einmel iener zusammenstellung der kon und vevere. 90). Warns den nicht auch hier? Und zweitens beziehe sich jenes ακριβέστερον δέ x. r. λ. auf ganz audre lehrsätze, als die in diesem capitel behandelten. Was nun die erste entgegnung betrifft, so erkennen wir deren richtigkeit an, und konnen auf dieselbe nur antworten: um so schlimmer für den Budemus und für sein werk. oder für die theorie, die aus ihm einen concinnus homo, und einen vir acuti ingenii, und aus seiner ethik ein opus artificis quoddam et expolitione distinctum machen möchte 31). Nur, dass uns diese entgegnung im grunde auch an dieser stelle zu nichts hilft. Denn es handelt sich bei derselben nicht nur um die wenigen, olien citizten werte und kurzen sätze; sondern um einen durch das ganze dritte buch der Budem. und das ganze siebente buch der Nikom, ethik constant durchgeführten gegensats der die obige lehre betreffenden terminologie. Ueberall im 7ten b., nicht nur hier, die beweichnung jener hoorei als conurtinai of. E. N. VII. 9. 1151 a 12. 11. 1151 b. 85. 13. 1163a. 32. 15. 1154 a. 29; nirgends aber, trotz der vielfuchsten gelegenheit diese bezeichnung im Sten b. der B. H. Ueberall im Sten b. der &. E., statt dessen, die bezeichnung derseiben als niednen, niedneung, Eyorra II. 2. 1280b. 35. 37. 1281 a. 38; sargends im 7ten 6. der N. eth Ueberall, nicht nur en wuerer stelle, im 7ten b. der Nik. eth. jene unbefangene zusammenstellung der ágy und yevere: B. N. VII. 6. 1148 a. 9; nirgends aber im gannen 7ten b. jone anta und revota und antopera des dritten buchs der B. E. 12806. 38. 1230 b. 25. 1231 a. 17. Ueberall, mit einem wort, das 7te b. der N. eth. in dieser beziehung in vollkommenster übereinstimmung mit dem durch das werk der N. eth. u. der Aristot. politik sonst herrschenden sprachgebrauch, und überall zum dritten b. der E. E. in einem constanten gegensatu. Und über den gegeneatz will man une hinsiberhelfen durch die berufung auf das eine, einzige beispiel, dass Eudemus sich auch sonst wehl einmal einen rückfall in den sprachgebrauch des meinters und einem abfall von seinen eignen fortschritten und verbesserungen erhaubt habe 25)? - Und das noch vollends an dieser stelle we wir

23) Cf. anmerk. 2 sup. p. 17.

<sup>20)</sup> E. E. III. 2. 1231 a. 14. foiner apft malder ff yriges ad maidoc.

<sup>21)</sup> Cf E. E. ed. Fritzsche: Proleg. p. XXXIII. XLI.
22) In der E. E. findet sich die bezeichnung der ifford connectant,
so viel ich mich erinnere nur im 1. und im 7. b. cf. l. 4. 1215 b. 5.
Cap. 5. 1216 a. 20. E. E. VII. 12. 1245 a. 21.

such der ausdrücklichen verkündigung und verheissung der Eudemas einer noch sorgfältigeren und genaueren behandlung jenerlehreitze entgegen zu sehen uns für berechtigt halten müssten?

Aber, des war ja eben die zweite entgegrung, die hier statthaft schien, jewes argiferreger de — cf. sup. — geht vielleicht gar nicht auf diese spesielle art der sinnlichen lustempfindungen. His hiese ju oben beim Endemt III. 2. 1231. angis fierzer de nagi von juong von ifteren n. v. 1. So bezieht sich diese ankündigung vielleicht auf eine gennuere untersuchung iher die gattung und das wesen der lustempfindungen überhaupt. Und diese um so viel wahrscheielicher, da man dem Endemes in allgemeinen eine nach höhere werthschitzung der isterigen unt teut, als dem Aristoteles 24). So hat er wehl auf die besondere surgalt, mit welcher er diese lehre zu behandeln gedachte, imvoraus aufmerksam machen mägen. Aber auch bei dieser anzahme würden wir wieder nur antworten können; um so viel schlimmer für den Eudemus und sein werk, oder wenigstens für die theorie, mit deren prüfung wir ups hier beschäftigen.

Denn was man, unter den oben dargelegten voraussetzungen iber den charakter des Eudemus und seines werkes, in diesem fall dann doch als selbstfolge entweder in diesem 6ten b., oder sesst wo in der Kudemischen ethik gewiss zu erwarten barech. tigt wäre, würde doch allerwenigstens eine zusammenstellung oder wiederholung derjenigen äusserungen und urtheile sein, is welchen die Nikom. eth. bereits den werth und die bedeutung ter last für den bereich der gesammten sittenlehre anerkennend bervergehoben. (E. N. 1. 12. 1101b. 27. E. N. II. 2. 1105a.8. 1165a. 10 sq.). Oder, da Eudemus ein freund der kürze heisst, and seine obige ankundigung nur verheissen: ακριβέστερον διαιesteus negi toù yéroug: so würde man doch auf alle falle in seiner ethik einer eben so vollständigen und ausdrücklichen auf-Milang der verschiedenen aren und gumangen der tustempfindungen entgegensehen dürfen, als wie dieselbe bereits in der Nik. eth. aufgeführt und unsammengestellt worden war 36). Zumal bei eisem so erklärten freunde und liebhaber des theilens und eintheilens, via Budemus nach jener ethik muss gewesen sein, der bei so richen veranlessungen hierin selbst seinen meister scheint überbieten zu wollen 26). Oder endlich, wenn wir unter den obwal-

<sup>24)</sup> Cf. Fischer: Commentatio de ethic. Nicom. et Eudem. p. 6. Apertissime enim tota demonstratio (E. N. VII. 12—15) eo tendit, ut re vera soluptatem, si quidem haec vox significatione quadam strictiore accipiator, pro summo bono habendum (Eudemus) probet. Spengel I. l. p. 520. Die erste abhandlong (E. N. VII) über die noong sucht zu zeigen (im gegensatz zum 10. b.) dass die noong selbst das aquoron und re aya-or sein könnte.

<sup>25) 2.</sup> b. die eintheilung in σωματικαί, φυχικαί, κοιναί, επίθετα ú. s. w.

E. N. III. 17. 111b, 1118b. 26) Cf. E. E. 1217a. 35. — 1219a. 13 — 1225b. 11 — 1228b.

tenden umständen, dannoch lieben jemes daugsförtigen daugerte nur auf die dart saletzt genaanten sinnlichen lustempfindenget zurückbeziehen sollen, so dürsten wir, anter den obigen veretssetzungen, dem doch zum wenigsten hier, bei dieser niedrigsten ause der lustempfindungen dieselbe genauigkeit der unterechtidung ihrer heasern und gemeineren art beim Eudemus, dem mewalt der vooré, erwarten können, als deren Aristoteles in seiner Nik. ethik dieselben schon gewürdigt hat <sup>27</sup>). Was wir aber in der that finden, ist nichts von dem alleu; oder vielmehr, von dem allen bruchstücke, bald longerissens thrile, balt postuliste varaussetzungen, oder fragmentarische reminiscentzen, und der einzige wirklich nachweinhare fertschritt in der ihre von der lust ist die, der Nik. ethik fremde, der Aud. ethik eigenthümliche voor zoo zaozoolsten. <sup>28</sup>).

Und wenn auch Eudemus selber zu dieser originellen lustempfindung mit ausdrücklichen worten nur an dieser einen stelle i
sich bekennt, so wollen wir unsre besorgniss bei dieser gelegenheit doch nicht zurückhalten, dass wir — unter den obigen voraussetzungen über den zweck des Bud. werkes (cf. sup.) — zur erklärung mancher in demselben vorkommenden erscheinungen unsre zuflucht auch sonst noch zuweflen zu nehmen genöthigt sein i
dürften eben zu dieser Eudemischen — ήδονή τοῦ καθεῦδειν 29). —

Aber wie ateht es in solchem fall mit jenen andern vorausetzungen über den charakter der ganzen schrift und des achriftstellers selber? (cf. supra). Und wie steht es überhaupt nach den bisherigen ergebnissen unsrer prüfung mit unserm ganzen s. g. sechsten buch der Eud. ethik, und dessen an und ansehn, als eines integrirenden theils des, wie es heisst, durch seine beihülfe zu restaurirenden werkes der Eudemischen sittenlehre?

Wir baben hisher drei stellen in jenem huch bervergeheben, in welchen der verfasser mit klaren worten auf vorausgehende äusserungen und artheile desselben werkes sich beruft <sup>50</sup>). Kies

30) Da die einzig übrigbleibende, die vierte stelle sich allenfalls auf

<sup>19 — 1281</sup> b. 38 — 1232 b. 17 — 1234 a. 14 — 1286 a. 29 — 1237 a. 12 — 1240 a. 20 — 1241 a. 23 — 1242 a. 17 — 1242 b. 3 — 1343 b.

<sup>32 — 1248</sup>a. 1 — 1249b. 11 — 1249b. 15., 27) Cf. E. N. III. 13. 1118b. 6. 7.

<sup>28)</sup> Cf. B. E. I. 5. 1216 a. 3.
29) Cf. unter den stellen, an welchen die kritik hisher keinen anstoss genommen E. E. III. 2. 1230 b. 31. εὶ γοῦν τος ἢ καλὸν ἀνθομάντα θεώμενος ἢ ἔππον ἢ ἀνθομάντα, ἢ ἀκρομάντος ἄδοντος μη βούλοιτο μητε εσθερεί να μίχε ε.τ.λ. Ausserdem B. E. II. 3. 1221 b. 1.
III. 7. 1233 b. 20. Wenn dabei im obigen die Eudemische ethik manchmal die ethik des Eudemus ist genannt worden, so hat die heobachtung dieses jetzt berrachenden sprachgebrauchs keine weitere anerkennung des urtheils, worauf derselbe beruht, involviren sollen.

dieselben auszerungen, urtheile und ausdrücke haben wir sonst chee ansnahme in einem derselben werke überall wiedergefunden, nämlich in der Nikomachischen ethik; in der Eudemischen dabingegen überall bedeutende abweichungen, unerfüllte voraussetzusgen, num theil sogar störende gegensätze in der fassung des lehrgehalts. Und wenn da denn anch die neuere kritik uns chotinmig belehren will, dass in jenes werk, mit welchem alle iese citate so genan übeneinstimmen, unser buch eben nicht bieeiegehöre, soedern statt deasen in jeues andere werk, mit welchen es awar an allen jenen einselnen stellen in streit au liegen, md in unfnieden zu leben, oder wenigstens gegen dasselbe gar frend an thun acheine, im ganzen aber mit demselhen ein schöses kunstwerk aus einem guss ausmache; so müssen wir unarermits doch offen bekennen, dass uns diese ganze lögung joner frege nach den ethischen werken des Aristoteles wenigstens chon so rätheelhaft, als das problem selber su sein scheint. In rücksicht wenigstens auf die zweite frage, deren beantwortung diesen artikel als aufgabe gestetzt war, besten wir, dass auch andre, die hier desselligen weges mit uns gegangen, unerer antwert beistimmen werden, dass wir nämlich unter jenen zuletzt anfgestellten voranssetzungen nicht durch dieses s. g. sochste bach der E. E. kindurch at kommen gewusst und vermocht haben; dass wir übereil angestossen und stecken geblieben, und dass wir bei jeder wendung den weges durch die unzweidentigen fingerzeige des unscheinbaren, aber sicheren wegweisers, dessen ausschliesslicher leitung wir uns am eingang dieser betrachtungen anvertraut, überall gleichmässig sind gemahnt worden, aus diesem neuen gleise umzukehren und wieder einzulenken in die alten, natürlichen spuren der trotz einzelner steine des anstosses bisher so lange befahrenen strasse.

Anch dürfte diese antwort nicht nur gelten unter jenen von Pritzsche, wenn man will, vielleicht willkührlich aufgestellten voraussetzungen über den philosophischen werth und den kunstcharakter der Eudemischen ethik. Denn erstlich handelt es sich zu den obigen stellen nirgends um verstösse und fehler, deren charakteristik, dass ich so sage, an die dignität so hoher kategorien heranzeichte, sondern überall handelt es sich hier um die triviale befähigung des ersten, besten schülers eigne verbesserungen von fremden fehlern unterscheiden, und selber erst eben angefährte änderungen und eben erst selber gemissbilligte nachlässig-

beide werke ziemlich gut beziehen läast, so betrachten wir sie nur hier in der kürze. Sie steht: E. N VII. 12. 1156 b. 6. zijn ze pilg ügerijn nat zijn mastan zijn jösuljn megt dinas nut hönnes förusn. E. N. 11. 3 finden wir dieselben worte. E. K. dagegen hält sich auch hier an, den beiden ersten stellen.

iteiten andrer während der abfassung eines buches auseinzuder halten zu können. Gegen diese, dech weld jedem, geschweige einem der besten schüler des Aristoteles zusumuthende fertigkeit und fähigkeit müsste aber, wie wir chen gesehen, Eudemus einmal über das andre verstossen, einmal über das andre die ausdrücke seines lehrers statt seiner eignen correcturen und emosdationen wider willen und wissen in diesem ang. rechaten buche der E. E. citirt, und beide mit einauder verwechselt haben, wenn er wirklich der verfasser jenes in neuerer zeit ihm aufgedrungenen buches sein sollte. Aber auch selbst dann, wenn die kritik etwa bereit wäre, jene bereicherung der Rud. ethik auf kesten ihres stilistischen werthes, und selbst mit einem noch grösecren opfer von seiten ihres verfassers zu orkanfen, so wärden die als echt überall anerkannten bücher der B. E. im numen desselben gegen solche zumathung volber die entschiedenste einsprache thun. Nach ihrem inhalt und ihren aussagen kann man wenigstens nirgends ihren verfasser einer selchen fahrigen gedankenlesigkeit beschuldigen, und nicht eine einzige stelle in den beiden ersten, und den beiden letzten büchern der Bud. eth. aufweisen, in welcher der verfasser beim rückblick auf eigne aussagen, wie in diesem s. g. sechsten buch fact überail der fall sein müsste, reminiscenzen aus der Nikom, ethik mit den ausdrücken und darstellungen seiner eignen vorausgeschiekten bicher vermengt oder wohl gar verwechselt hätte 51).

#### MI.

Bei dieser stellung des 7ten b. der N. E. zu der Eudemischen können wir die dritte der oben aufgestellten fragen wohl auf sich beruhen lassen. Denn wo weder der eingang, noch der durchgang sich öffnen lässt, ist die frage nach dem ausgang ziemlich gleichgültig. Auch hat Spengel bereits auf mehrere unebenheiten aufmerksam gemacht, die im fall jener verbindung eintreten würden zwischen dem inhalt der beiden letzten bücher der E. E. und der aus der Nik. ethik eingeschobenen. Andre kleinere verstösse gegen die concinnität und drgl. sind an sich zu geringfügig, um neben den vorausgehenden bedenklichkeiten ei-

<sup>31)</sup> Cf. E. B. 1. 1215 a. 33 τῶν πρότερων έμθέννων αδ. 1214 a. 32. — 1215 b. 6 ἐλέχθη πρότερων cf. 1214 a. 15. 1214 b. 5. — 1217a. 19 ώσπερ εύρηται cf. 1216 b. 33 — 1219 a. 35. inel ήν τέλεος το cf. 1219 a. 28 — 1219 a. 10. υπόπειται γάρ cf. 1218 b. 10. — Ε. Ε. II. 1220 a. 6, υπέπειτο cf. 1219 b. 8 — 1222 a. 6 inel υπόπειται cf. 1219 a. 32. 1220 b. 27 und 35. — 1224a 11 papir of. 1223a. 34 — 1223a. 9. inci of. 1219 b. 9. oder besser des gleich folgende yrig = 124a. 30 Jourt die of. 1228a. 30. — 1225 b. 25 parçoir — rág of. 1223a. 27. — B. E. Vill. 1236 a. 23 of. 1217 b. 3. — 1238a. 32 ciopras of 1237a. 33 — 1240a. 16 sic ini of. 1223 b. 17. Ueber das 3. b. der B. E. vielleicht bei einer andern gelegenbeit.

nen platz im anspruch nehmen zu dütfen. So brechen wir den faden unsrer untersuchung hier ab, und glanben für die erörterung eines dritten artikels aus diesem zweiten das resultat mit binüber nehmen zu dürfen, dass, wenn wirklich der form der darstellung die gebührende aufmerkannkeit geschenkt wird, niemand in diesem unserm siebenten buche der Nikom, ethik sich mird zu rocht, oder ein, oder aus finden können unter der voraussetzung, es sei das sechste buch der Eudemischen othik.

Wenn es uns gelungen ist, nachzuweisen, dass durch die hinübernahme des oben genannten buches in das werk der Eudem. othik die sahl der schwierigkeiten und räthsel nur vermehrt nad vergrössert wird, atatt vermindert zu werden: so dürfte es an der zeit zu sein scheinen, von unerer abschweifung in die Rud. othik jetzt wieder zum ausgangspunkt unsers ersten artikels zueückzukehren, und von jener zuerst geprüften stelle aus (E. N. VII. 14. 1158 b 7-18), den dert eingeschlagenen weg darch die übrigen capitel jenes buches weiter foztzusetzen. Was aber dennech uns davon abhält, auch durch seine übrigen theile, wie bisher, die form der darstellung zum alleinigen leitfaden der betrachtung zu wählen, ist die besorgniss, dass selbst bei einem gunstigen verlaufe dieser weg doch wenig geeignet sein dürfte, nas dem gesteckten ziele wesentlich näher zu bringen. bei dem gegenwärtigen stande unsrer untersuchung scheint nur einer von folgesden zwei fällen möglich zu sein. Entweder man verwirft auch jetat nech die beweiskraft jener ausdrücklichen zenguisse des Aristotelles, mit welchen er sich in den büchern der politik au jener schlussabhandlung des 7ten b. der N. eth. (cap. 12-15), als deren verfasser selber bekannt hat (cf. artik. 1.); oder man erkennt dieselbe an. Für den fall nun aber, dass man jenen bündigen aussagen des verfassers gegenüber einem solchen zweifel auch jetzt noch eine wissenschaftliche berechtigung glaubt vindiciren zu können, wird natürlich auch eine ganze menge von enderweitigen merkmalen, die etwa sonat noch die ochtheit jones siebenten buches vorauszusetzen scheinen dürften. dabei aber an aweidentiger klarheit gewiss doch alle gegen jene ausdrückliche anerkerkennung von seiten des Aristoteles selber zurücksteben müssten, nicht leicht im stande sein jenem skeptischen verhalten ein irgend wie bedeutendes hinderniss in den weg zu legen. Lässt man dabingegen das zeugnias des Aristoteles für die echtheit jener lange zeit vielen so austössigen stelle, E. N. VII, 14. 1153. gegenwärtig gelten; dann werden mit ihr doch auch die andern theile der Nik, eth. feat und sicher stehen müssen, welche nunächst nur um jener einen stelle willen zagleich mit ihr haben fallen sellen, und die sich von ihr in keiner weise trennen lassen. Und in diesem falle handelt es sich denn überhaupt nicht mehr um die frage, ob es, ausser den ebigen, vielleicht songt noch einige mehr oder minder scheinbare,

Und vielleicht dürfte die weitere verfolgung der angeregten frage überhaupt mit gleichem rochte manchem hier eben so erscheinen. Denn allerdings, was bei der annehme des ersten fables einem beharrlichen zweifel weiter zu entgegnen wäre, ist vor der durlegung seiner gründe nicht leicht zu sagen. Aber auch bei der annahme des zweiten falles dürfte es gar leicht zu nach bei der annahme des zweiten falles dürfte es gar leicht zu nach bei der annahme des zweiten falles dürfte es gar leicht zu nach bei der annahme des zweiten falles dürfte es gar leicht zu sagen. Aber auch bei der annahmen escheinen, sich bei der thattache zu beruhigen, statt sich hinauszuwagen ins gebiet der conjecturen über deren grund. Brinnert doch Aristoteles selber eben in unserer ethik daran: ook anaenten doch Anaen zijn alten. Scheint doch dieselhe mahnung nicht nur von unserm verfasser, wondern gewissermaassen von dem vorliegenden problem selber aus zu einem jeden zu ergehn, der sich des bisherigen verlaufs und der geschichte seiner kritischen behandlung unter uns bis heute erinnert.

Auch würde dieselbe hier nicht überhört worden und unbeachtet geblieben sein, wenn nach unser meinung die aufgube
selber nicht durch die verausgebende erörterung um ein bedentendes würe erleichtert worden. Benn freilich, so lange eine
bequeme abhülfe aller etwaigen übelstände und unsutrüglichkeiten in der bisherigen verbindung durch eine solche übersiedelung
der ungefügen theile in ein anderes, derselben bedärftiges, werk
uns für alle fälle freigelassen und an die band gegeben schien;
oben so lange lag die gefahr viel näber, die grösse der wirklich vorhandenen schwierigkeiten zu überschätzen, die wirklich
vorhandenen mittel der vereinbarung zu überseben, als in dem
fall, dass solche auskunft als unmöglich anerkannt wird.

Auf diesen standpunkt hat uns aber, wir glauben, nicht mit unrecht, der bisberige gang unsrer untersuchung geführt; von ihm aus gelangten wir zu der frage, wis denn, wenn solche treunung unmöglich, diese vereinigung und verbindung als erklärlich erscheine? Von ihm aus versuchen wir hier dieselbe wenigstens zum theil zu beautworten.

Wir meinen nämlich, dass, wann sich die aus der schlussabhandlung des VII b. entlehnten anlässe zur klage über die composition der Nik. ethik in ihrer vorliegenden gestalt im allgemeinen weder als ungegründet bezeichnen, noch, bei der übrigen gestalt und vollendung der Nik. ethik in ihren meisten theilen, durch eine berufung auf jene gemeinplätze über des Aristoteles häufige sorglosigkeit in seiner schriftstellerischen ader

schriftlichen darstellungsweise hinseichend erklären, noch endlich, wie wir oben geschen, durch eine ausscheidung der anstössigen theile beseitigen lussen: dass es dann, meinen wir, eben nicht nawahrscheinlich sei, dass dieselben wenigstens sum theil auf schwierigkeiten und eigenheiten der gedankenverbindung beruhen magen, welche der vehriftsteller aus seinem philosophischen system mit himibergenommen in seine schrift. Wendet man dieses erklürungsmittel doch schon lange sum verständniss von menchen eigenthümlichkeiten derselben an; und findet schon lange den houptschlüssel zur erklärung der loebern zusammenhangs ihrer theile, so wie ihrer oft schwankenden resultate, and ihres mangals an systematischer einheit, in den verschiedenen und verschiedenartigen rücksichten, gesichtspunkten und prämissen, von deren voraussetzung und auf deren realizirang dieselbe augleich mit den büchern der politik ausgeht. Denn beiden ist ja der mensch bei seinem ersten eintritt ins erdenlaben durch nud durch ein notorween, bedingt und beherricht in seiner entwicklung von thren sinfliance auf allon seiten, und dabei augleich bestimmt im lause der zeit erklärt, eder vielmehr umgebildet und umgeschaffen za werden zu einem guttverwandten cernun/hoesen. Denn die remunft des einzelnen ist dem Aristoteles ju in der that nichts geringeres als ein "wie aus der freude eingewanderter theil unwer welt unter dem monde". Und in einer nicht weniger wundersamen, schwankenden mitte zwischen jener tiefe und dieser bobe lebt denn der gewöhnliche mensch gemeiniglich anbin, der ζώον φύσει πολιτικόν. -- Und alto diese desi im menschengeschiechte unerklärlicher weise verbundenen zustände verlangten im werke seiner sittenlehre gleichmässig ihre berücksichtigung.

Aus dieser nathwendigkeit nun, meinen wir, müsste eich dem Aristotoles sinmal für die lehre von der dust, zweitens für die lebre von der glichseligkeit eine doppelte behandlung gleichsam ausdräugen. Und uwar zunächet für die lust, erstlich vom standpunkt des menschen seinem hölleren vernüuftigen, zweitens seisom metärlichen, sinnlichen wesen und seiner gewähnlichen erscheinung nach. Binnal also der weg vom sittlichen streben des menschen sus durch tugendübung, auter dem geleit der mit jeder tugend unvertrenulieb verbundenen hat zur glückseligkeit; dann aber wieder — nomembereg (app) ällny 52) — von der mocinen lust vieler menuchen aus num kampfe den égapastis wider sie, als die gegnerin des guten, und dann ----, unr räckkehr auf den boden sittlicher betrachtung und sittlieber anstände, -- su dituem guten selber hielber, als einer gleichfalls reichen quelle der lust. Der erste dieser beiden wege musste aber im weitern verlaufe und in der nübe des endlichen ziels, wie von selber auf die Erage führen: wie verhält es sich denn eigentlich mit dieser

<sup>32)</sup> In der Nik. ethik. nur E. N. VII. Cap. 1. anfangsworte.

alle tugend und tugendübung begleitenden lust? Ist sie am ende und in ihrer vollendung vielleicht selber das höchste gut? Der sweite weg führte ober gleichfalls auf seinem letzten stadium zu einer, wenn auch nicht gleichen, doch ähnlichen Erage; nämlich: wenn auch das gute eine quelle der lust ist, wie verhält es sich da mit dem höchsten gut? Int denn auch dur höchste gut hut? Dass sich aber jede dieser beiden venwandten fragen gesendert behandels und verschieden beautworten liess, lenchtet wan salbat ain.

la ähnlicher weise zweltens eine doppelte behandlung der glückseligkeit. Einmal in ihrer völligen reinheit und unbedingten geltung, als resultat der edelsten, ungestörten geistesthätigk eit; sweitens mit rücksicht auf die beschränkungen des erstenlebene. in einer gewissen relativität, als ein erreichbares ziel für viele menschen.

Bei der engen verbindung aber, die nach der lebre des Azistotelns zwischen der lust und glückteligkeit statt fand, und bei dem verwandten charakter jenes doppelten, in der behandlung beider lehrstücke stattfindenden gegensatzes lag es endlich drittens dem Ariatoteles sehr unhe, die betrechtung jener dem sestrlichen erden - und menschenleben abzuringenden glückseligkeit mit joner nuturgeschichtlichen schilderung der sinnlichen, unsättlichen lust, ihrer bekämpfung und ihres gegensatzes zu verbinden, und andrerseits von der beschreibung der sittlichen tugenden und der sie begleitenden reinen lust auf directem wege zur schilderung jener höchsten, unbedingten glückseligkeit überaugehen.

Nach einer solchen trennung und nach einer selchen verbindung des zu behandelnden stoffes würden wir dann allerdings in der Nik. eth. eine zweifache behandlung jener beiden lehrstücke versteben können, und theils am absehluss seines exenraes über die verschiedenen arten und grade der unsittlichen, simmlichen lust eine überwiegend apologetische darstellung vom varhältniss such des guten, selbet der evoussein destignation, medeτική, ένδεγομένη πολλοίς, wie Aristoteles sie selber nennt, su dieser lust, also auch selbet des höchsten gutes, in sefera selbet dieses ed aprovos inst (novos) sein konte, au erwarten baben; dagegen die psychologische genaue erätterung über das eigentliche wesen der, eine jede tugend überall geleitenden, Innt, der sittlich reinen höben, nehnt der schilderung jener unbedingt höchsten, gewissermansen übermenschlichen glückseligkeit den vernünftigen erkennenden geistes, nebst der frage, ob jene, ihn und alle tugend begleitende, hut am ende selber eigentlich des höchste gut sei? erst am abschlass des ganzen werken, als dessen letzte staffel und böchstes ziel. Das heisst also grade da, wo wir sie, bei der vorliegenden anordnung der N. eth. jetzt finden; die erstere am ende ihres siebenten, die zweite am ende des zehnten buches.

Wenn nun aber auch in bezug auf die jeuer doppelten behandlung angewiesene stelle jene hypothese mit den thutnächlichen, in der N. eth. wirklich vorlingenden verhältniss genne übereinstimmt: so feldt doch night wenig daran, dass in betreff der übrigen gesichtspunkte eine ähnliche übereinstimmung sich durchgüngig nachweisen lasse. Im gegendheil; wir halten es selber tricht stur für numöglich, darch den einzelnen inhalt derselben hindarch, jenen doppelten standpunkt der betrachtung, als mit bewnastsein vom verfacser festgehalten; überall nachenweisen; sondern vielmehr den entgegengesetzten beweis, dass almlich solches nicht der fall soi, für gar nicht schwer. Denn; um ganz deven att achweigen, dass über diese ganze unterseheidung in der Nik. eth. hein wörtchen vorgebracht, in der einleitung den X. b. dagegen die vorausgehende abhandlung in höchst anstössiger weise ignoriet wird; so müssen wir ausserdem noch sugeben, dans jeue beiden gesichtskreise in beiden abbendlungen suweifen in einander übergeben und verfliesen. Und wie im A. b. bei der lehre von der glückseligkeit auch jene vidusporia nurk deéragos aktiv wenigstens subangsweine noch einmal betäcksichtigt wird; so spielt in der ersten abhandlung E. N. VII in die frage: ob auch das hächete gut laut seif nuch wohl einmal die frage binüber, ob und inwiefern die lust das bichete gut sui?

Dass wir aber in einem selchen zugeständnisse keine sefortige widerlegung der obigen hypothese finden, beraht auf einem dreifachen grunde. Brattich auf der, wie wir meinen, machweisburen mmöglichkeit, dass Aristoteles nach zeinen eignen prämissen aus dem gedankengunge der ersten abhandlung wirklich babe darthun wollen, dass der begriff des böchsten gutes vielleicht unter den der ήδοτή zu subsammen, und nicht vielmehr, tass der begriff der noon auch vom höchsten gut zu prädiciren sei. Zweitens auch der, wie wir meinen, nachweisbaren fortentoicking der lehre sewehl von der hoorn als von der bodasnoriet von dem VII. b. der N. eth. nun durch das IK. bis sum vollendeten abschluss derselhen im X. b. Drittene auf der, wie wir meinen, gleichfalte nachweisbaren, ausschlieselichen begründung der in den büchern der politik nufgrestellten gläckseligkeitslehre aus den prämissen und resultaten der ersten, und nicht der zweiten abhaudfung: demusch sas der lehre des VII. h. der N. etk., und nicht aus dem zehnten. - Sollton wir uns nun in jener treifseben hinnicht nicht irren, dann dürfte die obige sonnahme, trotz einzelner sätze und wendungen, die derselben in den genannten büchern entgegentreten, dennoch, insofern es sich um den leitenden grundgedanken des Aristoteles bei der anordnung seiner ethik handelt, immer einige wahrscheinlichkeit in anspruch nehmen können. - Mit dem versuch diese ansicht zu begründen schliessen wir unsere bemerkungen.

Dass es nun aber cratlich dem Aristotoles in jener schandlung des VII.b. nicht leicht im ernst um die bewältigung einer so gressen aufgabe dürfte zu thun gewesen nein, als wofür er dach selbst die erhebung der last zur dignität des höchsten gutes hätte anschen müssen, ergisht sich, scheint es, schon aus der flüchtigheit, mit wolcher er an die behandlung jenes begriffes berantritt, und aus der serglosiekeit, mit welcher er schee im folgenden canitel die der last eben eret wirklich zuerkannte würde wieder scheint vergessen zu heben 55).

Eine gewisse flüchtigkeit der behendlung glauben wir nämlich darin zu erkennen, dass Aristoteles, nachdem eg im 12. sap, die gegen den werth der iden i gerichteten vorwürfe aufgezählt, und mit dem anfang des 13, capitels eich zu deren widerlogung gewandt, und zum ausgangspunkt demelben die unterscheidung des unbedingt und des relativ guten, des ayator anles und des ayader sui gewählt het, er an diese unterscheidung zonächet einen begriff der 40004 zur prüfung legt, den er wenige zeilen später als einen nicht recht geeigneten selbst wieder aufgiabt und mit einem andern vertauscht 54). So erhalten wir in diesem einen capitel zwei wesentlich vernehiedene begriffe desselben austandes, der im felgenden enpitel, wie es beisst, aur würde des höcheten gutes emperateigen soll : erst den einer yeseeig oder nienvig, dann den einer beiberein angurodiereg. chen derselben wir aber auch anlegen wollen, in beiden fällen bleiht uns selcher verzug und ahrnurung ein räthsel. Denn als zirque gefanst erscheint dieselbe ihrem werthe nach durchaus abhängig, theils von dem werthe dessen, der sie geniesst, theils von dem werthe dessen, wedurch sie errogt worden 55), und kann domnach ihrer natur nach unmöglich besser sein, als der sine oder als das audre. Wird aber die hoorn als ereprus -sue dreumódieroe aufgefasst, und als solche das bechste gut gamanet, so müssen wir jener informa dieses prädicat augetheilt denken, entweder um einer andere eigenschaft, eder eben um doswillen, dass disselbe dreunodionog soi... Im ansten fall haben wir des Ariatotolos wohlbekannte lebre auch hier, dass in einer gewissen thätigheit des: menschen glünkseligkeit besteht und auf the borunt. Hat er dieselbe hier an und für sich eine ydary gemannt (14. 1158 b. 12. roons & doeir ndory), so bringt, das ibn

35) Cf. theils anmerk. 34: Sare nat at nivigeic n. v. A. Ausserdem 1153 a. 6. ως γάρ τα ήθέα πρός αλληλα συνέστηκε, ούτω καλ αι ήθουαλ αί

dinà tolitur.

<sup>33).</sup> Cf. E. VII. schiussets von cop. 35: nopl geforge und Linge und Ruc va alv ayaθ à aixão lati, τα di nana p.τ.λ. Kein wort vom ageores.
34) Cf. E. N. VII, 13. 1152 b. 26. πρώτεν μέν, έπει το αγαθον διχώς (το μεν γαυ άπλως, το δε τινέ) και αί φίσεις και αί έξεις ακολουθήσουσιν, ώστε και αί κινήσεις και αί γενέσεις. — Während die ήδονή hier aber unter die letzten beiden begriffe subsumirt wird, heiset es schon 1153a. 9. 💞 - yertoeig eloir olide pera pertoeug naoue, a 14. dilla philler leureir iriqquar — απιμπόδιστον.

in wisterspruch mit seinem sonstigen sprachgebrauch, aber nicht mit seiner güterlehre. Beruht dagegen die charakteristik jener inigren als jöorg has dem attribut des desperadierer, und sell jese inigrena reg nur darch beigabe jenes attributs zur würde der sidameria und des deperer erkeben, und der eintritt dieser bediegung und ihres resulfate demnach als den eigentliche factor standlicher glächteligkeis, als das eigentlicht deperer gedacht werten; so tritt Aristoteles eben dadurch mit seinem eigenen, oft vergutragenen genundlichen in einen entschiedenen widerspruch. Denn dann wird anch seinen eignen lehren der zufall der eigentliche schöpfer der menschlichen glückseligkeit 56), und das höchste ziel menschlicher bestrebungen muns gerichtet sein auf die gunst eines oft launenhaften glücks 57).

Zu dieser logischen numöglichkeit, nach und aus den prämissen, wie des werkes, so der schlassabbanding selber an eine andre absicht des Aristoteles an dieser stelle zu denken als au den mehweis, dass anch das beste, das höchste gut selber lust sein könne, treten dann noch hier und da einzelne elitze der genanntes abhandlung hinzu, welche sur, und manche particen derselbes, welche wenigstens auch so scheinen verstanden werden su konnen. Zu ersteren glauben wir selbst jene hauptstelle des anstosses 14. 1153 b 67 sq., wenigstans in ihrer begründung rechnen au dürfen. Dort heinst es: apissor e' ouder xolien ήδονήν τενα είναι, εί ένται φαθλαι ήδοναί, ώσπερ καὶ ἐπισνήμην τοὰ ένίων φαύλων οὐσῶν. - Denn mag der satz auch ausgeben von der möglichkeit der annahme, dass die lust das beste, das böchste gut sei; so zeigt das beigefügte beispiel und gleichniss doch nur, dass auch due beste und bechste gut auch eine bet, eben so gut, wie ein wissen sein könne. Oder wollen wir beim Aristoteles hier die annahme eines doppelten, hochsten gutes, oder die subsumtion eines der beiden letzten begriffe unter den andern (ήδορή, ἐπιστήμη) nunchmen? Also lauter widersprüche gegen seine psychologie und sogar gegen seine logik! Und statt dessen nicht bei seiner vorliebe für eine concrete darstellung durch das ganze werk seiner ethik eine verschmelzung beider fragen, wie er sich selber in seiner ethik ansdrückt, διά τὸ σύνεγγυς clear την όμωνυμίαν αὐσῶν ? — Auf jeden fall spricht für die letztere annahme auch das bescheidene resultat, welches er aus dieser prämisse sich unmittelbar darauf ergeben lässt. Β. 14: καὶ διὰ τοῦτο πάντες τὸν εὐδαίμονα ήδὺν οἴονται βίον είσαι καὶ έμπλέκουσι την ήδονην είς την εύδαιμονίαν κ.τ.λ.

<sup>36)</sup> Cf. dagagen B. N. I. 11. 1100 b. 7. "Η το μιν τατη τόχαις έπαιολουθεν ούδαμώς όμθέν; ού γάρ εν ταίταις τά εὐ ἢ καιάς άρετην ενέργεια.

37) Cf. E. N. I. 1094 a. 18. εἰ δή το τέλος έστι τών πραιτών, δ δό ανός βουλόμεθα, τα άλλα δὲ διά τούτο — δήλου ώς τοῦτ αν εξη τὸ αγαθόν και τὸ ἄριστον.

Dass wir aber zweitens trots dieser eingeräumten schwankungen in der behandlung jener ihrer hauptfragen, dennech uns mit der ansicht nicht befreunden konnten, welche die erste jener beiden abhandlungen als einen vom Aristoteles später selbst wieder aufgegebenen und im zehnten buch umgearbeiteten entwarf betrachtet, hatte, ausser jeuer ausdrücklichen berufung der politik auf mehrere stellen und aussprüche derselben, ferner noch den grund, dass wir die spuren einer wirklich fortschreitenden entwicklung und einer nicht seltenen bezugunhme auf jene abhandlung des VII. b. durch die folgenden bücher bis ins zehnte hinein an manchen stellen glaubten erkennen zu können. Und das sowohl in haupt-, wie in nebensachen: von dem gebrauch einzelner ausdrücke und wortverbindungen au bis za dem rückblick auf einzelne, dort gefällte urtheile, bis zur wiederholten anwendung von hülfsbegriffen und kategorien, die in jener abhandlung des VII. b. num erstenmal in genauere erwägung gesogen, endlich bis su einer geregelten stufenfolge in der fortschreitenden erörterung der einzelnen momente jener, beiden abhandlungen gemeinsamen, hauptlehren. -- Verweilen wir hier nur einen augenblick bei denen der letzteren art 58). Solche be-

38) Nur hier in der kürze auch einige beispiele der andern arten. Zu solchen hülfsbegriffen aber und kategorien, an welchen besonders vom VII. b. an der gang der hauptgedanken fortgeleitet wird, rechnen wir z. b. den hegriff der μεταβολή, als eines tadelwerthen moments ben der sittlichen beurtheilung; zweitens den gegensatz zwischen den oft irrigen vorstellungen und dem wahren gegenstand menschlicher wünsche. Beide bestimmungen treten zum erstenmal in jener schlussabhandlung auf, und bleiben fortan im gebrauch, ja atehen von da zuweilen im vordergrund der betrachtung, af. über die μεταβολή: übre sittlich indifferente behandlung E. N., I. 11, 1100 a 23. cap. 10. 1100 a 5; ihre erste rüge E. N. VII. 1154 b 28. Dann dieser entsprechend B. N. VIII. 3. 1156 b 1. cap. 3. 1156 a 34. cap. 8. 1(58 b 9. cap. 12. 1160 b 21. cap. 10. 1159 b 4 u. S. E. N. IX. 4. 1166 a 28. 29. — So auch der gegensstz zwischen den vorstellungen und den wahren gegenständen unserer wünsebe. Zum entsemmal E. N. VII. 44. 1153 b 31. Wiederholt E. N. VIII. 10. 1159 b 19 u. E. N. X. 2. 1173 a 4.

Ausdrückliche rückblicke aber auf einzelne stellen jener schlussabhandlung glauben wir zu finden: E. N. VIII. 6. 1157 b 6 u. E. N. IX.
12. 1172 a 9. 10. cf. E. N. VII. 13. 1152 b 33 u. E. N. VII. 15. 1154
b 28. Wenn Schleiermacher dann aber in jener seiner abhandlung euch
noch ferner dehin rachnet E. N. X. 5. 1176 a 26, oder eine ähnliche
stelle, wo sich nach seinem ausdruck "die spätere abhandlung auf die
frühere beruft p. 317", und fast einen widerspruch daraus ableiten will,
dass an der früheren stelle nicht gleich alles gesagt worden, "an welcher dasselbe schon hätte gesagt werden können"; so widerspricht erazlich diese zumuthung nicht nur des Aristoteles bestimmt ausgesprochenem grundentz, sondern auch seiner unzähligemal befolgten methode:
npöter vinotumädat, wie er selber sagt, sie inotseer unzammen bei solcher derufung der spätern abhandlung auf die frühere, die spätere als schrift des
werden können.

lege aber für einen wenigstens zum theil geregelten fortschritt der hauptgedanken und ihrer successiven entwicklung von jener schlussabhandlung des VII. bis zu der entsprechenden des X. b. lassen sich, wie ich glaube in dreifscher beziehung durch den gedankengang jener 4 b., vom VII. bis zum X. E. N. wachweisen. Erstlich insofern die lehre von der ebdusporia im VII. b. als eine unvollendete erscheint, die in der folgenden abhandlung (b. VIII u. IX) ihre ergänzung zu erhalten bestimmt war; zweitens insofern die abhandlung des b. X. über die glückseligkeit zwischen sich und der ankündigung des 1. b. der N. eth. eine vermittelnde erörterung dem anschein nach voransnetzt; drittens, insofern die nähere begriffsbestimmung über das wesen der hönen selber wirklich von der abhandlung des VII. b. bis zu der des X. b. stufenweise durch die danwischen liegenden bücher fortgeführt zu werden scheint.

Ersteres aber, jene unvellständigkeit der abhandlung des VII. b., findet wirklich statt, insofern man die Aristote behandlungsweise zum maasstabe nimmt. An den beiden audern stelles bei ihm nämlich, sowohl b. 1, als b. X der N. eth. finden wir, als die drei hauptpunkte, gleichmässig bei ihm berührt sowohl das wesen, als die beständigkeit der gläckzeligkeit, als auch ihre selbstgenügsamheit. Im VII. b. finden wir aber im grande aur auf die erste jener drei fragen eine ausdrückliche autwork die zweite und dritte dahingegen nur/von ihrer negativen seite durch erwähnung des mangels, bedärfnisser und wechsels (npopδεϊσθαι, μεταβολή) vor- oder beiliofig berührt. Aber eben co wie in jeuer ersten ankündigung E. N. I: 11. 1101: a 19. a 22. a. cap. 12 die betrachtung vom gläckseligen zw seinen freuden, und von diesen wiederum auf den gflickseligen zurück hin und bergeht, eben no treten im VIII. und IX. b. bei der behandlung der freundschaft die ergänzungen jener vorausgehendes abhand-

Endlich dürke sieh vieltsieht selbst ses dem sprachgebrauch dieser sehlussebhandlung nicht nur über ihre Aristotel. herkunft, sondern aelbst über ihre ursprüngliche bestimmte stellung ans ende des VII. b. aus einzelnen merkmalen etwas erkennen lassen. Wenigstens scheint es uns unter anderm bemerkenswerth, dass in der ganzen Nik. eth. vor dem VII. b. nur an einer einzigen stelle des V. b. der gegensutz des nazü sußeßenannen E. n. vii. 5. 1157 b 4. derch unsere abhandlung fortgefährt 12. 1152 b 9, und mit einer häufigen anwendung im VIII. b. für dieses werk abgeschlossen wird. E. N. vIII. 9. 1159 a 17. cap. 10. 1159 b 20. cap. 6. 1157 b 4. Ebenso dürfte die bemerkung trotz des kleinlichen gegenstandes viellescht immer einige beweiskraft in sich entbelten, dass, so oft Avistoteles sich in seiner Nik. eth. auch veranlasst sieht, sich der ausdrücke derror und dazzeig zu bedienen, der andre in den hüchern der politik ihm so gewöhnliche ausdruck: der andre in den hüchern der politik ihm so gewöhnliche ausdruck: der beidem hin. und zwar einmal innerhalb jener schlussabhandlung, einmal früher. cf. E. N. VII. 4. 1146 b 31 u. csp. 13. 1152 b 27.

inne, wie von selber sine: diesen nämlich sowahl hei der frage nach den möglichet steigen thätigkeit und frande des glückseligen, als hei der frage nach dem verbiltniss der αυκάρκεια des glückseligen zur freundschaft, af. bezonders E. N. IX. cap. 9.— Riner vermitteladen erönterung selvinen aber zweitens E. N. 1 und E. N. X in ihrem verhältniss zu einander insofern zu bedürften, dass die eidenparia im ersten buch überall erscheint als ein anlag silser oder als son selviner af. E. N. 1 5. 1097 a 34. cap. 12. 1192 a 1, chenso noch; im VII. b., im X. b. aber gleich bei der rückkehr zu diesem gegenstande die frage ist nach einer seleia: εὐδαιμενία. Χ. 7. 1177 a 17. Woher diese unterscheidung, woher im IX. b. schan die rede von einer ζωή μακαριστάνη, wenn nicht durch die dagwischen getretene betrachtung unseres abschnittes (E. N. VII) die veranlessung zu einer solchen steigerung und potenzirung jenes begriffs wäre gegeben worden?

Drittens scheint endlich auch das wesen der zur glückseligkeit mitwirkenden hoorn selber vom VII. bis zum X. b. fortschreitend schärfer aufgefasst und bestimmt zu werden. B. VII hoisst sie, wie wir oft gesehen, nur eine impresa des menschen, ganz allgemein, unbestimmt welche. Von eben diesem resultat geht dann wieder die untersuchung im IX. b. aus, und findet dann weiter die dem monnchen eigenthümliche drappeta im denken und empfinden. E. N. IX. 9. 1169 b 30 - 1170 a 4 diemelben worte wie E. N. VII. 14. 1154 a 2. E. N. IX. 9. 1170 a 14-18. Und von eben diesem resultate geht dann wieder das X. b. aus, und unterscheidet dann weiter jene eregreca und die mit ihr innig verbundene ήδορή. Und hier dann endlich das resultat, dass die eine doch nicht trotz des scheins die andere, sondern ihr sedag, und desshalb ein unsertrennlich geleit des aporor und der evacuporia, dabei aber doch eigentlich nicht diese selber sei.

Nach diesen und ähnlichen merkmalen acheint es aber wirktich die absicht des Aristoteles gewosen zu sein, vom VII. his zum X. b. in einer geregelten fortschreitenden entwicklung von der abhandlung des VII. b. aus bis zu der des X. — durch die mittelglieder einer successiven betrachtung der zulässigen sinnfichen vergnügungen (ende VII), und des werthes und der genüsse der freundschaft (VIII. IX) bis zur reinsten lust des denkenden geistes (X) — die lehre von der lust und der glückseligkeit durchführen zu wollen von ihrer niedrigsten stufe bis zur höchsten. Dass es in dieser hinsicht dann bei einem blossen vorsatz muss geblieben sein, dessen kennzeichen in jenem warke nur aus einzelnen, hier und dert vorhandenen, spuren, wie aus losen strichen einer nicht ausgeführten zeichnung bestehen, soll dabei freilich hier gerne noch einmal von uns eingestanden werden.

Wenn denn aber auch immer die anerkennung der in ilch beiden letzten abschnitten vorgebrachten gründe zum theil den guten: willen des beurtheflers oder seine austimmung zu der ibersongung voraussetzt, dass sich awisches jenen beiden abhandlungen eine art von beziehung misse finden lassen; so ist das weeigstens mit jonem dritten p. 267 voraus angedenteten ginede wesentlich anders. Denn für die annahme, dans jone abbondlung, die wir im 10. b. der Nik. eth. lesen, wasentlich vom standpunkt den speculativen philosophen ans, die des siebenten buthes dagegen, aus dem gesiehtspunkt des philosophisch gebildeten stantsmannes hat entworfen und abgefadst sein wollen aund dess desshalb in der glückseligkeitslehre der politik nur-diese letzte berücksichtigt wird; dafür, meinen wir, lassen sich nicht sur wahrscheinlichkeitzgründe, sondern beweite, und das sowahl aus den büchern der politik, als aus denen der ethik selber, bewehl aus dem VII. als aus dem X. buche in einer eben nicht geringen anzahl auffinden. Denn wie weit Aristoteles sieh wenigssens in dem haupftheil jener zweiten abhandlung vom boden der staatswissenschaft verirrt oder erhebt, das wird uns nicht etwa nur aus den diesem abschuitt angeschlossenen bemerkungen über die sogolog aperi von nolivizon, und aus dem hier vun extennal betonten unterschied zwischen der evolutionia und der πολιεεκή einleuchtend 59); sondern das springt besonders in die augen, wonn wir die vorsichtige zurückhaltung bemerken panit welcher er in den blichern der politik über jene dort so gepriesenen zustände des in philosophischer musse forschenden den kers eilig hinweggeht, und ihren werth dem freien untheil auderer anheimgieht 40).

Gradezu umgekehrt hei der abhandlung des VII. b. Von anfang an in der atmosphäre und auf dem boden der politik: vom ersten satze an eine berufung auf des staatsmanns studies und seine aufgabe <sup>+1</sup>), und in den nächst vorausgehenden capi-teln schon beispiele und gleichnisse für die seelenzustände des individuums zum theil in auffallender weise den verhältnissen

des staatslebens entlehnt 42). Und wenn wir dann von den büchern der ethik zu denen der politik übergehen, so ist es in der that auffallend, an wie vielen stellen Aristoteles, so oft nur fragen aus dem gebiet der ethik zu berühren sind, mit einer gewissen vorliebe auf dieses

<sup>39)</sup> Cr. B. N. X. 7. 1177 b 12 u. X. 7. 1177 b 15. 40) Cr. Pol. VII. 2. 1324 a 15. Polit. VII. 2. 1324 a 28 of Joseph Order ξητικός τις, όν μόνον τινές φασίν είναι φιλόσοφον.

<sup>41)</sup> Cf. E. N. VII. 12 negi δὶ ήδονης παι λύπης Θεωρήσαι τον τήν

<sup>42)</sup> Cf. E. N. VII. 9. 1151 a 9. cap. 11. 1152 a 28. Vergleichung des unenthaltsamen mit den Milesiern; seiner vorsätze mit den gesetzen einer stadt, of rodur order uther.

43) Polit. 1. 2. 1253 a 29. Polit. VIII. 4. 1338 b 21. 22. cf. E. N. VII. 1. 1145 a 20. cap. 6. 1148 b 22.

44) Cf. Polit. VII. 14 1332 b 16 aus E. N. VII. 1. 1145 a 20 und Polit. VII. 3. 1323 b 23 aus E. N. VII. 15. 1154 b 26.
Cf. Polit. VII. 1. 1323 a 19 die det newtor inchepetaden, ric e naco ώς cinely αίρετώτατος βίος - und a 21 repicuresς obr laurus πολλά liγεσθαι και τών έν τοις έξωτερικοίς λόγοις περί κής αρίστης ζωής, και νύν

χρηστέον αὐτοῖς.

45) Nur beispielweise deuten wir bier bin auf die übereinstimmung in der lehre von der glückseligkeit, ihrem verhältnisse zur tugend und zur freude, zu ihren hindernissen und zum äussern glück Polit. VII. 1. 1323 b 1 xul τὸ ζην εὐδαιμόνως, εὐτ' ἐν τῷ χαίρειν ἐστίν εὐτ' ἐν ἀψετη — εὐτ' ἐν ἀμφοῦν x. τ. λ. b. 26 ἐπεὶ καὶ την εὐτιχίαν της εὐδαιμονίας διὰ ταῦτ' drayzator έτέραν είναι — cap. 2 εμπόδιον τῆ περί αὐτον εὐημερία 1324 a 38. So finden sich die im VII. b. der E. N. angeführten beispiele der θηριότης bei ähnlicher veranlassung wieder kurz angedeutet. cf. E. N. VII. 6. 1148 b 26 und VII. 6. 1149 a 4 mit Pol. VII. 2. 1324 b 39 u. Pol. VII. 1. 1323 a 33. So geht es binab bis zu dem nicht selten ganz gleichen gebrauch von ausdrücken und verbindungen, die sonst weder in den büchern der politik, noch in denen der ethik ehen oft gebraucht werden. cf. Polit. VII. 3. 1325 a 26 und E. N. VII. 3. 1146 a 15. — E. N. VII. 1. 1145 b 3 und Pol. VII. 17. 1336 b 26 — E. N. VII. 12 aufangsworte und Pol. VII. 10. 1329 a 40. — E. N. VII. 12. 1152 b 2

weniger stellen, deren beweiskraft, wie wir hoffen, jene detailhirte durchmusterung unnöthig macht. Wir wüssten uns nämlich kann eine deutlichere bestätigung der von uns gehegten vermuthung über die eigenthümliche stellung der glückseligkeitslehre in VII. b. in ihrem unterschied von der des X. vorzustellen, als wenn etwa der fall eingetreten, dass die bücher der politik in ihrer behandlung jener lehre sich nicht etwa nur ein- oder mehrere male auf diese erate abhandlung, sondern, wenn sie dabei zugleich sich durch das ganze werk ausschliesslich auf diese, and nie auf die des 1. und 10. b. berufen, und ausserdem noch unmittelbar an solche citate die unterscheidung der für den staatsmann erzielbaren gläckseligkeit von jeder andern aukunpfen sollten. Da solches nun aber grade so wirklich der fell ist, so beschränken wir uns hier schliesslich auf einen fichtigen rückblick auf die bezüglichen beweisstellen. Wir kehren hiermit zum ausgang dieser bemerkungen in unserm ersten artikel zurück. Denn dort haben wir jene zwei citate in den büchern der politik: Polit. VII. 13. 1332 a 7 und Pol. IV. 11. 1295 a 35 schon genauer betrachtet: wie es im letsteren dort biese: gaper de nai ér rois Hornois, el ze reir dopor exelτων δφελος, (την εύδαιμονίαν) ένεργειαν είναι και χρησιν άρετης teleine, nai ravene oun et vinoviosog, all' anlog: un der ersteren stelle aber: el yao xalog es rois fornois elograt rò ròs esdaipora βίου elvas του κατ' άρετην άνεμπόδιστον. Wir richteten denals unsre aufmerksamkeit nur darauf, dass beide stellen sich unverkennbar auf jene schlussabhandlung des VII. b. der N. eth. bezogen. Dass aber das ganze werk der politik bei ziner lehre von der glückseligkeit sich einzig und allein auf jene schlussabhandlung beruft, und nicht mit einem einzigen worte hier oder sonst wo in seinen citaten auf die im t. oder in X. b. der N. eth. auseinander gesetzten lehren bezug nimmt, erhollt auf der stelle beim flüchtigen rückblick auf die in jeuem ersten artikel susammengestellten citate der politik aus den buchern der Nik. eth. In einem wie hohen maasse aber endlich Aristoteles grade bei der berufung auf jene stellen des VII. budes sich jenes gegensatzes, den wir oben berührt kaben, be-

und Polit. VII. 3. 1325 b 23. Wir behen in dieser beziehung nur den einen umstand hervor, dass der sorgfältige commentar zur Eud. eth. von Fritzsche zu E. N. VII. 1. 1145 a 35. 36 und auch sonst wiederholt auf eine anzahl von bezeichnungen sittl. zustände im VII. b. der Nik. ethik ausmerksam macht, deren namen im übrigen werke der Nik. ethik nicht workommen: wie z. b. τουρή, καυτερία, καυτερικός u. s. w. Defür findes dieselben sich, wie zum ersstz, fast alle wieder im VII. b. der polit. VII. 15. 1326 b 29. 1334 a 20. 1334 a 22. Ja das kleine wörtchen αγαν selbst, auf dessen grosse seltenheit in den E. N. und E. E. wir in eben demselben zu B. N. VII. 3. 1146 a 11. 12 aufmerksam gemacht werden, tritt in diesem VII. b. der polit. defür zu wiederholten malen auf. Pol. VII. 2. 1324 b 24 und cap. 4. 1326 b 4 u. s. w. wusst sein musste swischen jener absoluten glückseligkeit und der relativen, welche dem staatsmann etwa als erreichbares ziel vorgehalten werden durfte, auch dafür giebt endlich jenes suletzt angeführte eitat einen sprechenden, unzweideutigen beweis. Jene stelle findet sich Polit. IV. 11. 1295 a 35: wenige zeilen früher heisst es aber obendaselbat 1295 a 25-31; rig 8 apisen nodireia nai viç apiseos pios rais adeierais néλεσι. και τοις πλείστοις των άνθρώπων, μήτε πρός άφετην συγκρίτουσε την ύπερ τους ίδιωτας, μήτε πρός παιδείαν η φώσεως δείται και χορηγίας τυχηράς, μήτε πρός πολιτείαν την κατ' εθχήν γινομένην, άλλά βίον τα τον τοῖς πλείστοις κοινανήoat durator, nai noliteiar his tag maleictag noleig erderetat meracyeir. Also unmittelbar nach der eigentlichen hauptstelle der ganzen politik über die *relativität* der für sie erreichbaren glückseligkeit. Und dann unter ausdrücklicher besugnahme auf die congruenz dieser betrachtung mit dem eitat aus der ethik der übergang zu letzterem b. 34: ή γαρ κρίσω περί άπάνταν τούτων έχ των αυτών στοιγείων έστίν, εί γάρ κα-1 00 c x. 7. 1.

Hiermit schliessen wir unsere bemerkungen: denn auf die weiteren, zunächst folgenden fragen haben wir zelbst keine antwort. Woher z. b. bei so einfacher anlage eine so verworrene ausführung? woher das befremdende verhältniss beider abhandlungen gegun einander, ihr wechselseitiges fremdthun und igneriren von einander? u. s. w. Dass das ganze werk der N. eth. bekannt geworden, ehe es von der hand des meisters die letzte feile erhalten, so viel ist zwar aus mancher stelle desselben ersichtlich. Eben so sind die vielen rücksichten und gegengründe leicht zu erkennen, welche den Aristoteles bei der ausführung abmahnen und abhalten mochten, gegenstände und lehrstücke, die ihrer natur nach doch auch wieder aufs imnigste zusammengebörten, gewaltsam zu trennen. Und mit dieser einsicht, scheint es, werden wir uns in diesem fall beruhigen müssen.

Aber auch selbst dann, wenn das ergebaiss dieser bemerkungen ein noch viel geringeres sein und unare hypothese üher die composition der N. eth. als eine zu unwahrscheinliche verworfen werden sollte, würden wir doch glauben in diesen bemerkungen einen theil der hier zunächst vorliegenden, wichtigsten aufgabe in dem fall gelöst zu haben, wenn es uns in denselben gelungen ist einen beitrag zu liefern zur beweisführung von der integrität der Nikom. eth. in ihrer gegenwärtigen gestalt. Denn, um mit ihren eignen worten zu schliessen, die ermittlung dieses thatbestandes, oder dieses öre, ist ja dech für die lösung des ganzen problems noorten zu ächte.

Plon. Bendizen.

## XIX.

Die verehrung der göttermutter im Piräeus nach neuentdeckten inschriften.

Die athenische zeitung Abyra, der wir auch die erste knade der im vorigen bande dieser zeitschrift besprochenen kretischen urkunde verdankten, hat neuerdings in ihren nummern 2818. 2324. 2325 die nachricht von einem interessanten ergebnisse französischer ausgrabungen im Piräeus gebracht, worüber wir allerdings, namentlich was die gleichzeitige bildliche ausbente betrifft, noch den näheren berichten der finder selbst entgegensehen, durch die aber zugleich eine anzahl dort vollstänag mitgetheilter inschriften so tage gefördert worden sind, über welche auch hier ein kurzer bericht um so mehr an seiner stelle sein wird, als dieselben einen bisher nur sehr unvollkommen bekannten sweig des späteren attischen eultus betreffen. Mit ausnahme einer einzigen weihung an Aphrodite nämlich (Aprovondán Kinias Aφροδίτη εύξαμένη ανέθηκε), die auch den schriftzugen nach junger sein soll und sich wahrscheinlich von dem benachbarten Appobious (Paus. I. 1; vgl. Ross Hellen. I, s. 68, Ann. dell' Instit. arch. 1849, p. 165, Keil sched. epigr. p. 14) an jene stelle verirrt hat, beziehen sich alle auf ein heiligthum der göttermutter, das begreiflicherweise mit dem einzig bigher bekannten tempel dieser gottheit in Attika, dem Myrogor markte der hauptstadt selbst (vgl. Gerhard in abh. d. Berl. akad. 1849 und sonstiges in m. staatsalterth. §. 127 n. 7) nicht verwechselt werden darf, und dieselbe namentlich auch als ärstliche belferin und "geneigte heilerin" der gläubigen menge zur verchrung dargeboten zu haben scheint. Ίμερτος Μαραθώνιος έπερ Ιμερτού Μαμαθωνίου μητρί θεών εδαντήτφ ελατρίνη (sic) lautet die aufschrift einer cubischen basis; eine andere auf dem sims eines niedlichen vierseitigen alters: Πολυνίκη Μοσχίωνος Φιλάδον (so st. Φιλαίδου) γυνή μητρί θεών εὐαντήτφ ἰατρείνη evrir, wodurch zugleich die wortform iarpirn auch für Attika, dem sie Alexander von Kotyäon bei Eustath. ad Iliad. XI. 514 abspricht (vgl. Lobeck Pathel. I, p. 34), nachgewiesen und die angahe des Etympl. M. p. 388, 35 svasrnrog n Pra, bestätigt

wird; ausserdem bietet ein cylinderförmiger rauchaltar die allgemeine weihung: Ευφοις Πάτρωνος Προβαλίσιος μητρί θεών us έθηκεν, ein weihkessel von schwarzem steine die ähnliche: Νικίας ταμίας μητρί θεών, und nach einer weiteren notiz des hru prof. Papasliotis in der letzten der genaunten zeitungsnummern soll sich auch noch eine büste als weingeschenk einer priesterin Μελίτη und ein sitzbild der göttin selbst, zwar kopflos, aber durch den löwen an ibrer seite hinlänglich gekennzeichnet, gefunden haben, woraus jener gelehrte den trotz des stillschweigens der schriftsteller völlig gesicherten schluss zieht, dass auch der Piräeus sein eigenes heiligthum der göttermutter gehabt habe. Bin erhöhetes interesse aber gewinnt diese entdeckung noch ganz besonders dadurch, dass wir gleichzeitig die existenz eines θίασος μητρφακός, wie ein ähnlicher verein in Kios im C. inser. n. 3727 heiset, einer religiösen genessenschaft zum dienste dieser göttin im Piraeus kennen lernen, deren beschlüsse in demselben heiligthume aufgestellt waren und, obgleich gerade nichts wesentlich neues darbietend, doch beinen unhedeutenden beitrag zur geschichte dieser gottesdienetlichen vereine liefern, die nehen der verehrung einer gemeinschaftlichen gottheit zugleich die wechselseitige unterstützung ihrer mitglieder (norswert) bezweckt zu haben scheinen; vgl. m. gottesdieneth. alterth. S. 7 n. 6 und mehr bei Keil inscr. Boeot. p. 94. Die zeit der vorliegenden urkunden dieser art bestimmt sich theils durch die palängraphischen augaben der zeitung - denn facsimiles gibt sie leider diesesmal nicht -- theils durch den archon von ol. CXXI. 1 = 29% a. Chr., Nikias, dessen namen zwei derselben tragen, auf den anfang der makedonischen zeit, in deren archostenlücke folglich auch der eponymos der dritten, Philon, fallen wird; dass noch einige male die ältere schreibart El statt n in dativischen (αγαθεί τύχει, κοινεί, στήλει λεθίνει) und conjunctivischen (στεφανώσει, ανείπει, ja selbst wie es scheint el für 2) endengen vorkommt, steht dem nicht entgegen, da dieser archaismus praesertim in formulis decretorum quibusdam, wie Franz elem. epigr. p. 150 sagt, noch geraume zeit nach einführung des jouischen alphabets fortwährte und nus z. b. auch Eq. dog. n. 339, 379 und in der gleichfalls orgeonischen urkunde n. 734 sogar in der form reide für rijde begegnet. Auch fehlt es aus gleiches und späterer zeit nicht an ähnlichen urkunden, worunter es ge nügt für Attika an das decret der Sarapiasten im C. inscr. n 120 und einige kleinere überhleibsel daselbet n. 109. 119. 235 267 zu erinnern; am nächsten kommt übrigens namentlich de ersten unter den nachstehenden urkunden diejenige, welche nouer dings in den Ann. dell' Inst. arch. 1849 p. 162 gleichfalls au dem jahre eines sonst unbekunnten eponymos έπὶ Ἡρακλείδο aggorros herausgegeben worden ist und ganz wie hier in de άγορά χυρία, der ordentlichen monataversammlung im Skirophe

ries, zu gleichem zwecke, ὅπως καὶ οἱ ὀργεῶνες φανεροὶ ὧσι χέριας ἀπονέμοντες πρὸς τοὺς ὑπὲρ τῶν ἑερῶν φιλοτιμουμένους, circm verdienten mitgliede der genessenschaft von orgeonen der syrischen Aphrodite im Piräeus ehrenbezeugungen, deren einzelk beiten freilich verloren gegangen sind, zuerkennt.

Nach diesen verbemerkungen lasse ich den text der heiden vollständig erhaltenen decrete und das bruchstück eines deitten folgen, wie dieser bereits von den athenischen herausgebern hergestellt und mit den geringen erforderlichen ergänzungen versehen werden ist; ein paar kritische bedenken werden in den noten, das wenige, was zur anchlichen erklärung zu sagen ist, in einem schlussworte plate finden.

#### ı.

## Oeoi.

Έπὶ Φίλωνος ἄρχοντος, Μουνιχιώνος 1) ἀγορᾶ χυρία, ἀγαθη τήχη. Εὐκτήμων Βὐμαρίβου Στειριεύς είπεν ' ἐπειδὴ Ερμαιος Εξυργένου 2) Παιονίδης ταμίας γενόμενος πλείω ἔτη είς τε τούς διούς εὐσεβῶς 5) διατελεῖ καὶ κοινῆ τοῖς ὀργεῶσιν καὶ ἰδία ἐκάστα εὐχρηστον 4) ἐαυτὸν παρασκευάζων καὶ φιλοτιμούμενος τάς τι θυσίας θύεσθαι τὰς καθηκούσας 5) καὶ εἰς ταῦτα προείς, εὐπορῶν, πλεονάκις ἐκ τῶν ἰδίων, καί τισιν τῶν ἀπογεγονότων, οὐχ ὑπάρχοντος ἀργυρίου τῷ κοινῷ, προϊέμενος εἰς τὰν ταφὴν, τοῦ εὐσημονεὶν αὐτοὺς καὶ τετελευτηκότας, καὶ εἰς τὰς ἐπισκευὰς 6) δὲ προαναλίσκων 7) καὶ ἐράνου τοῦ ἀργυρήρου 8) ἀρχηγὸς 9) γενόμε-

1) Schreibsehler oder orthographische abweichung für Μουνυχώνος, wie 'Αμφικτίων neben 'Αμφικτίων und im worte Μουνυχία selbst bei Beckh urk. d. seewesens s. 64 u. 325.

2) Heterokliton für Equorisous, vgl. Ussing inser. inedit. p. 14.

3) Richtiger violleicht 2002-par, obgleich deuteles auch mit 2220-perses verbunden werden kann.

4) Vgl. C. inser. n. 267 nach der verbesserung von Keil sched. pigr. p. 39 und des Shuliche χρήσομον C. inser. n. 2673: auch εὐχρη-τεότεις n. 2270 u.s. w.

5) C. inscr. n. 108: τὰς δὲ θυσίας ἐβουθύτησεν ἀπώσας τὰς καθημώσας.

6) Reparaturen; vgl. Keil inscr. Boeot, p. 35.

7) Е. йог. в. 379: проичимомых тоге буротия мир' винтой.

8) So schreibt auch noch hr. Papasliotis nach wiederholter ansicht des steins, während er für ἄρχοντος, was die erste mittheilung gegeben hate, jedenfalls sachgemässer ἀρχηγός liest; aber selbst diese variante zeigt, dass der stein dort überhaupt minder lesbar sein muss, und so möchte ich auch für jenes wenigstens ἀγνυρηροῦ zu accentuirende ἄπαξ ληγόρινον lieber ἀρχυρίτου vermuthen, was als bezeichnung eines mit geld-preisen verknüpften ἀγών bekannt ist und immerhin nicht unpassend sech auf eine sammlung baarer unterstützungsbeiträge bei den orgeonen übergetragen sein kann.

9) Αρχηρός της δλης συγχύστως C. inser. n. 1543; vgl. Xenoph. Hellen. 111, 3, 5 and mehr bei Wessel. ad Diodor. I, p. 382 und 696; der genitiv mit dem infin. aber steht wie bei Plat. sympi p. 207: εδπερ

rog genarbinat nat en apiera corporterar (sic): dat lerger des teles nat in madie evenus saurde napadneealor. ayaby rigy dedon dan coic. Oppeace dannéeau Epaden Equation Equation Heneridae med graperwoon agerige erenen nat encerheine (sic) ene node rove Brode nai noien mode rode dopredent, ande de equipilhes & 10) nas roll lorgolic roll Bonhousence achorqueladen, sibbrag 11) ore -do ems comos somoverses or de suspressionem en no descripe inu mar de ets emple us nedelis inu verun de mistran is vo van aremarour mas' exacter sucies adres. arappapat de rode ro who were to origh heding roug snepekyrais nat ornoue in so my 1000 to de uniloque to ta tie tom nivaxa periperor and tie tie tie στήλην μερίσαι έχ τοῦ χοινοῦ. .... 4 10 21 1 10

Βπὶ ἐπιμελητῶν Newros Xulapping 12) Σίμωνος Πορίου 'Εργασίωνος . . . . .

Έπι Νικίου άργοντος, μηνός Ανθεστηριώνος Κεφαλίων Ήρακλεώτης είπεν επειδή Σωτήριγος Τροζήσιος (Bic) εν τε το εμπροσθεν γρόνφ διατελεί φιλοτιμούμενος πρός τους θιαπώτας καί αίρεθείς υπό των θιασωτών έπι Νικίου άργοντος καλώς και ώφελίμως υπέρ του κοινού και της οικοδομίας έπιμεμέληται 15)· άγαθή τύγη δεδόχθαι τοις θιασώταις έπαινίσαι Σωτήριγον Τροζήριον (sic) edvolag evena nat mitoriplag rig els robs Biadwras, nat oremaνώσαι αύτον θαλλού στεφάνφ, καὶ τον ίερεα τον άεὶ λαγόντα καὶ ρετα, όταν θύσωσιν οἱ θιασώται 14) καὶ σπονδάς ποιήσωνται, στεφανούτω ο ίερευς Σωτήριχον θαλλού στεφάνφ παι άνειπάτω φιλοτιμίας ένεκα της είς τους θιασώτας, δπως αν φανερόν είη 15 zoῦ ἀγαθοῦ ἐἀντῷ ἐναι ἔφας toxt, und in zablreichen anders beispielen bei Stallb. ad Remp. I, p. 342 und Schömans ad Isseum p. 270.

10) C. inser. n. 108: απως εφάμελλον ή πασι τους βουλομένοις φελοσο-Este: vgl. n. 120, woraus zugleich hervorgeht, dass hr. Papasliotis des Es des steins nicht in sig verbessern durste; und ähnliches wird auch in der folgenden inschrift anzunehmen sein.

11) Antiptosis; vgl. Taylor ad Lysiam p. 364 Rsk. und Schaefer ad Demosth. II, p. 415.

12) So br. Papasliotis; die erste mittheilung hatte Xalliu, woraus

ich lieber Xaddeidov vermuthet hätte.

13) So stand in der eraten mittheilung, freilich was norron hetraf, mit einem fragezeichen binter »: nachträglich berichtigt hr. Papasliotis unding nal gederiums linio roll sinov inementations zijs sinodomies, wodurch aber der styl nicht gewinnt; vielleicht bringt erneuerte autopsie noch etwas befriedigenderes.

14) Vgl. C. inser, n. 120, we aber eben each diesem und anderen beispielen s. 12 nicht wie Böckh erginzt sone πρώτον sondern char έτω

zee zu schreiben sein dürfte.

15) Oder vielmehr n. s. note 10. Sollte aber nicht etwas herausgefallen sein, was das subject von passpor bildete, wie in den Shaliches beispieles C. igser. I, p. 163? πῶσι σρές θιασώταις τοῖς βουλομένοις αμλοτιμεῖσθαι εἰς τὸ ποικὸσ τῶν θιασώντῶν (κἰα) · ἐἀν δὰ ὁ ἰερεύς μὰ στεφανώση ἢ μὰ ἀνείπη παθάπες γέγραπται, ἀποτινέτω πεντήκοντα δραχμὰς <sup>16</sup>) παραχρῆμα ἰερὰς τῷ μητρὶ τῶν θεῶν · ἡ, δ' εἴσπραξις ἔσεω τοῖς θιασώταις παθάπερ καὶ τάλλα ὀφειλήματα <sup>17</sup>). Χουγράψαι δὸ τόδε τὸ ψήφοισμα κὸς στήλχε,

### Ш.

(Anf derselben platte: aber mit anderer schrift)

Αεύκου είπου έπειδη Κεφαλίων Ήρακλούτης ἱορεύς ἄρχων 18) 
ἐπὰ Νικίου ἄρχοντος μαρός Βοφδρομιώνος καλώς καλ φελοπίμως ἐπομεριέληται ποῦ τε ἱεροῦ αῆς, μητρὸς τῶν θεῶν καὶ τῶν θιασωτῶν,
ἀγαθῷ τύχη δοδόχθαι ποῖς εθιασώταις ἐπκινέσια Κεφαλίωνα (dea
übrigs fehlt).

Dass nun freisich im wesentlichen für den, der überhaupt mit diesem sweige des hellenischen lebens und cultus bekannt ist, die vorliegenden urkanden eben nicht vieles abue enthalten, kann sich jeder überzengen, der ausser den schon oben arwähnten attischen inschriften noch die grosse rhodische in C. isser. n. 2525 b und ähnliche kleinere daselbst n. 3073. 3101. 3112, dann Ross inser, iped. m. 125. 292, 291 al. s. w. versileichen will: auch dieser thiasos hat seine versteher, bauberren (insushyras), schatzmeister, priester, in deren belobung er sich selbst denkmäler setzt und zugleich den ehrgeiz seiner mit glieder zu ähnlichen leistungen und freiwilligen enfern oder vorschäusen (mpoarulaum, der meenopega des athenischen stettersystems entaprechend) auspernts mit seinen gottestienstlichen zwecken verbindet er zugleich die wohltbätigkeit eines foares (Staatsalterth. S. 146 n. 9), dergleichen wir auch bei den athenischen Sarapiasten (C. inser. n. 120), bei den rhodischen Haliasten and anders beispielen finden, deren έρχερακιστής dem άρχηγός waserer ersten inschrift entspricht, vgl. Ross II p. 18 u. Keil sched. epigr. p. 39; und selbst für die sixor se nieum; das portrait den gefeierten, das im tempel aufgestehlt werden soll, haben längst Köhler (kl. abhandl. s. 229) n. Raoul-Rochette (peint. ant. p. 211) die nun auch im C. insur. n. 120 und 2271 abgedruckten paralleles sachgewiesen, wozu man jetzt noch die eineerzoù; nire-

<sup>16)</sup> Nicht πέντε, wie die sigle der ersten mittheilung ennehmen liess, Vgl. übrigens Plut. V. Solon. c. 24: αράς τον αρχοντα ποιείσθαν προς-έταξεν ή έττίνειν αὐτύν έπατον δραχμάς είς τὸ δημόσιον.
17) So hr. Papasliotis; die erste mittheilung hatte δολήματα, ent-

<sup>17)</sup> So hr. Papasliotis; die erste mittheilung hatte δολήματα, entsprechender der grammatischen vorschrift: δολημα το ἐπ πωταδίκης κινetac, ἐφείλημα τὸ ἐπ δαιτίου, Thomas M. p. 260; doch vgl. Pierson all
Moer. p. 471 und Lobeck ad Phrynich, p. 464.

<sup>18)</sup> Nicht s. v. a. ἀρχιερείς, wie der athenische herausgeber glauht, sondern der durch's loos bestellte priester, der zufällig auch durch wahl vorsteher für Gesen monat ist (ἐπιμήνως, vgl. gottestienstl. alterth. §. 11 mot. 14).

xaç êr ro ray aus Bo. doy. 372 fügen kann. Doch moge zum schlusse noch auf swei punkte aufmerksam gemacht sein, die in diesen inschriften wenigstens schärfer als anderwärts, so viel mir bekannt ist, bervortreten: die mit dem thiasos der piräischen metroasten verknüpfte leichencasse, und die gleichberechtigte mischung einheimischer und fremder unter seinen mitgliedern. Was den ersteren punkt betrifft, so ist es klar, dass, wenn Hermäos belobt wird, weil er bei erschöpfung der vereinscasse das anständige begräbniss verstorbener aus eigenen mitteln bestritten habe, jene casse, von solchen nothlagen abgesehn, unter anderen awecken auch die unterstützung der mitglieder in sterbofällen zur aufgabe gehabt haben muss; und dieses vorausgesetzt verstehen wir jetzt auch vielleicht besser die zusammenstellung der ομόταφοι und διασώται in dem solonischen gesetze bei Gaius 1. 3. Dig. de colleg. et corpor. XLVII. 22, die den beiden gegnero Salmasius und Hereldus so fremdartig vorkam, dass jener ομόγαλοι, dieser ομόχαποι emendiren wollte (Selmas. obs. ad ins Att. et Rom. p. 105), während es jetzt wenigstens sehr nahe liegt, die mitglieder eranistischer begräbnisscassen zu versteben. wie wir sie auch im alten Italien kennen, vgl. Mommsen de collegiis et sodaliciis Romanorum, Kiel 1848. 8, p. 92 fgg. Wenn aber unter diesen hier neben attischen demoten auch ein Hoanlewing nicht allein als theilhaber, sondern als vorsteher und priester des vereins erscheint, so würde es eine grosse übereilung sein, wenn man diesen darum für einen eingeborenen und nicht eben so wohl wie den in der zweiten inschrift belabten Troezenier für einen fremden halten wellte, der gerade in der verehrung einer fremden gottheit am leichtesten auch mit Athenern vereinigt sein konnte. Es existirt allerdings eine so beträcktliche anzahl herakleotischer grabschriften in Athen, dass selbst Böckh C, inser. 1, p. 522 an die möglichkeit denken konnte, in diesem namen wenigstens einen "jüngeren" demos von Attika selbst zu erblicken; man braucht sich aber nur der stelle des Demosth, adv. Callippum & 5: έγω δε προξενών τυγχάνω τῶν Ἡρακλεωτῶν u. s. w. zu erinnern, um die engleich grössere wahrscheinlichkeit zu erkennen, dass alle diese Herakleoten beiderlei geschlechts nur fremde aus dem pontischen Herakles sind, die sich, sei es vorübergehend des bandels wegen, sei es aber auch als metöken in Athen aufhielten; und erwägen wir dazu ferner, dass die pontische stadt ihrer ganzen lage nach zum cultus der phrygischen göttermutter eine ungleich nähere beziehung als Athen haben musste, wie denn auch der Periplus des Arrian 6. 19 ner achtzig stadien von Heraklen entfernt ein Myτρφον an der küste kennt, so kann nichts weniger auffallen, als einen eingeborenen dieser selbst an der spitze eines entsprechenden vereines zu erblicken. Nur das ist dabei anderseits auch nicht ausser acht zu lassen, dass ähnliches vielleicht in keinem

andern attischen demos so leicht hätte vorkommen können, als gerade im Pirkeus, wo ich schon in der abh. de Hippodamo Milesio p. 16 aus gewissen spuren geschlossen habe dass fremde und metöken privilegien genossen, die ganz an die mancher heutigen freihäfen erinnern; die hauptsache bleibt jedoch immer, dass solche θίασοι wesentlich den privatcharakter trugen (Phot. lex. p. 344: ὀργεῶνες οἱ τοῖς ἰδία ἀφιδρυμένοις θεοῖς ὀργιάζοντες: vgl. Osann ad Pompon. orig. iuris p. 162), der ihnen, solange sie kein staatsgesetz übertraten, die ganze autonomie gewährte, die eben die obenerwähnte solonische bestimmung allen derartigen körperschäften verlieben hatte, und zugleich nicht einmal von dem einen derselben auf den andern, geschweige denn von öffentlichen zuständen auf diese vertragsmässigen einen zwingenden schluss zulässt.

Göttingen.

K. Pr. Hermann.

# Alciphro.

Alciphro I, 8: τὸ λῷον εύρημένην. Es ist  $\eta \, \rho \eta \, \mu \, \acute{\epsilon} \nu \, \eta \nu \,$  schreiben vgl. I, 4: τὸ λῷον έλομένη. Aehnlich τὸ βέλτιον αίρήση Lucian. Amor. 4: έλομένοις τὰ άμείνονα Appian. B. C. 5, 39. Alciphro 3, 21: βλέπων φονώδες τι και αιμοβόρον. Dus einsig mögliche ist βλέπων φονώδες το και αίμοβόρον, denn diese phrase unterscheidet sich von den bekannten formeln egongoods βλέπει», οίπτρο» όρα», γεγωνός βοών, πεφυλαγμένον γελάν, αηθές rovices, in denen das pronomen indefinitum unerhört ist, nur dadurch, dass in ihr das verbum mit swei adjectiven statt mit elsem einsigen verbunden ist. Das in dieser verbindung ziemlich bäufige zu zur baben lediglich die abschreiber auf ihrem gewisson, so bei Lucian Necyom. 7: éntrpoyór es nai acagès égdéyγετο. Gall. 1: διάτορόν τι καὶ γεγωνός αναβοήσας. Philopatr. 1: διάτορόν τι καὶ καταπληκτικόν βος. Action N.A. II, 11: χό-φειόν τι καὶ συμμελές όμορροθούντες III, 87: διάτορόν τι καὶ τραγύτατον ήγουσυν. Aelian bei Suidas u. τρομερός: λεπτόν τι παί τρομερόν έφθέγξατο. Porphyr. Vit. Pythag. 24: γεγωνός τι nai rourde igotofaro, in welchen stellen ohne ausnahme es nai berzustellen ist. Richtig schreibt Lucian. leuromen. 23: δριμέ το και τιτανώδες είς έμε άπιδών. Aelian. N. A. VIII, 10: βοώντες διάτορόν τε καὶ όξύ. ΙΧ, 1: βρυχησάμενοι γενναϊόν τε καὶ διά-2000. X, 10: βλέπειν πράσν το και κεκμηκός und mit blossem nai Lucian. Pincat. 82: δγκώμετος μάλα τραγύ και καταπληκτιπόν. Electr. 5: πρώζουσεν ούνοι πάνυ άμουσον καὶ άσθενές. Ασlian. N. A. XII, 21: σεμνόν καὶ βλοσυρόν όραν. XIII, 1: γοργον και άρρενωπόν βλέπων.

Rudolstadt.

R. Hercher.

## XX.

## Inschrift aus Eretria.

An erhaltenen resten des alterthums ist vielleicht kein theil Griechenlands verhältnissmässig ärmer, als die insel Euböa. Von den prachtgebäuden in Chalkis und Eretria wurde sehr vieles schon zur Römerzeit verschleppt, und der rest fiel fast bis auf die letzte spur gewiss schneller als irgendwo der durch die unmittelbare nähe des meeres begünstigten ausfuhr anbeim. Auch inschriften finden sich nur sehr spärlich und serstrent, und selbst von den aus Chalkie im Corpus inscriptionum aufgeführten sind ietzt eur noch einige vorbanden. Um so interessanter üst eine ums jahr 1842 auf dem boden des neueren Eretrie gesundene marmortafel, welche ich bei meiner anwesenheit deselbst im angust 1854 vor dem hanse des demarchen abschreiben konnte. Obgleich die innehrift nun sehon im 88, hefte der athenischen Εφημερίς άρχαιολογική von baura Pittakis abgodauckt ist, 🚥 scheint mir bei der grösne und seltenen vollständigkeit der erhaltung des steins bis auf wenige leicht zu erganzende buchstaben, sowie bei der geringen verbreitung jener seiteckrift, eine nechmalige mittheilung (hie und da berichtigt) nicht ganz überflüseig zu sein. Die platte aus einem nicht sehr feinen weissen marmor hält 1,20 meter in der höhe, 0,50 in der breite, and 0,7 in der dicke. Ueber der schrift ist, wie sehr oft auf ehrendekreten, ein lorbeerkranz eingehauen. Die vollständige erhaltung und lesbarkeit der schrift macht es aber unnöthig, des ganze in unzialen abdrucken zu lassen; ich übersetze deshalb in oursiyechrift mit hinzufügung von accenten und spiritus, und indem ich das iota subscriptum da, wo es auf dem steine verkommt. danebeaschreibe. Die ertbographie und zeilenordumg ist, wie aich von selbst verstebt, beibehalten. Nur um die form der buchstaben zu zeigen, wobei herr Pittakis zuweilen gefehlt hat (er schreibt  $\leq$  statt  $\Sigma$ ,  $\Pi$  statt  $\Pi$ ), will ich die erate melle hersetnen: ΟΙΠΡΌΒΟΥΛΟΙΕΙΠΑΝΕΠΕΙΔΗΘΕΟΠΟΜΠΟΣΑ......

Οί πρόβουλοι είπα», ἐπειδη Θεόπομπος ἀρ[χεδήμου] συντηρών την ὑπάρχουσαν αὐτώ διὰ προγόνων πρ[ός

τόν δημον εύνοιαν, καὶ ποιρώμενος ἐπὶ πλείον αὕξειν, τά τε πρὸς Θυοὺς καὶ πρὰς ἀνθρώπους δίκαια αυν5 τηρείν, τὸν ἐπ΄ ἀρενη καὶ δόξη βίον ἐζηλωκὰς ἀπὸ τῆς πρώτης ἡλικίας, βουλόμενός τε τὴν ἀπὸ τῆς ἀρχῆς
πρὸς τὰ κοινὰ πράγματα φελαγαθίαν φανερὰν καθιστάνειν καὶ ἡν ἔχει πρὸς τὴν πόλαν ἐκτάνειαν, τῶ το σύνπαντι δήμων παρέχεναι ἐαυτὸν εὐχρηστον καὶ και-

10 τ' ίδίαν τοῦς ἐντυγχάνουσι τῶν πολιτῶν, λέγων καὶ πράττων ἀελ τὸ συμφέρον ἔν τε ταῦς ἀρχαῖς κῶς ἡρξεν ἴσως καὶ δικαίως πρὸς πάντας ἀνεστράφη ἀνέγκλητον ἐαυτὸν παρασκυνάζων καὶ τὴν ἑαυτοῦ μεγκλοψυχίων ἐκτενῆ καθιστάνων πρὸς τὸν δῆμον, βρυλό-15 μενός τε τῆς ἐαυτοῦ καλοπαγαθίας τε καὶ εὐνοίας

δ μενός τε της έφυνου καλοπαγαθίας τε και εύνοίας ης έχει πρής τὸν δημαν ἀθάπατον ὑπόμνημα καταλείπειν εἰς τὸν ἄπαντα χρόνον ἀνατέθεικεν ἐκ΄ τοῦ ἰδίου βίου τῷ δήμφ εἰς ἐλαιοχρείστιον ἀργυρίου δραχμὰς τευρακισμυρίας, εἶνεκεν τοῦ δανειζομένου τοῦ προγεγμαμ-

20 μένου πλήθους έπὶ ὑποθήκαις ἀξιοχοείσσιν καταγοράζεσθαι ἀπὸ τοῦ πίπτοντος κατ ἐνιαυτὸν τόκου ἔλαιον εἰς τὸ γυμνάσιον, γινομένης ἐκδόσεως ὑπὸ τῶν ἐπὸ ταῦτα τεταγμένων ἀρχόνεων, τόν τε δῆμον κουφίζεσθαι τῆς δαπάνης ταύνης ὅπως οὐν καὶ ὁ δῆμος εὐχάρισ-

25 τος φαίνηται τιμών αυθς άρετη καὶ δόξη διαφέροντας άνδρας, ζηλωταί τε πολλοί των όμοιων γίνωνται τιμων μένων τε των καλών καὶ άγαθων άνδρων, τύχη άγαθη δεδόχθαι τοῖς τε συνέδροις καὶ τω δήμω ἐπαινέσαι Θεόπομπον Αρχεδήμου ἐπί τε τη εθνοίαι καὶ φιλοδοξίαι ην έχει

30 πρός τόν δημον, καὶ ἐπὶ ετῶ ἀπό της πρώτης ἡλικίας εῶν κα]λλίστων ζηλωτὴν γενόμενον ἀπόδειξιν πεποιησθαι ἡς] ἔχει πρὸς τὰ κοινὰ πράγματα μεγαλοψυχίας, καὶ στεφανῶσαι αὐτὸν χρυσῶ στεφάνω καὶ εἰκόσιν χαλκαῖς δυσίν, ὧν τὴν μὲν μίαν στησει ἐν τῶ ἱερῶ τῆς Ἀρτέμεδος

35 της 'Αμαρυσίας έν τῶ ἐπιφανεστάτω τόπω, τὴν δὲ άλλὴν ἐν τῶ γυμνασίω ἐπιγράψαντας, ὁ δημος ὁ Ἐρετριέων
Θεόπομπον 'Αρχεδήμου ἀρετης ἔνεκεν καὶ εἐνοίας τῆς
εἰς αὐτόν ἀναγράψαι δὲ νόδε τὸ ψήφισμα εἰς στήλας
λιθίνας δύο, καὶ ἀναθεϊναι παρὰ τὰς εἰκόνας, ὅπως ἐκ-

40 φανής ὑπάρχη τοῖς τε πολίταις πᾶσιν καὶ τῶν ξένων τοῖς παρεπιδημοῦσιν ή τε τοῦ ἀνθρὸς μεγαλομέρεια καὶ καλακαγαθία, καὶ ή τοῦ δήμου εὐχαριστία εἰς τοὺς καλοὺς καὶ ἀγαθοὺς ἄνθρας, καὶ πολλοὶ ζηλωταὶ γίνωνται τῶν ὁμοίων ἀναγορεύεσθαί τε τὰς τιμὰς Διονυσίοις τε ἐν ἡ

45 συντελείται τοῦ Διονύσου ή πομπή και Αρτεμισίων τῶ ἀγῶνι τῆς πυζόίχης τοῦ δὲ κηρύγματος ἐπιμελεῖσθαι τοὺς προβούλους τοὺς ἀεὶ ἐν ἀρχῆ ὅντας ἐπιγράψαι δὲ καὶ ἐπὶ τὰς ἐσταμένας ὑπ αὐτοῦ εἰκόνας τῶν τε υἱῶν καὶ τῆς θυγατρός, διότι ἀνατίθησιν αὐ-

50 τὰς ὁ δημος ὁ Ἐρετριάων ἀρουής ἄνεκεν καὶ εὐνοίας τῆς λώς κατά την του άναθέντος βούλησιν, καὶ είς άλλο μηδεν ηι καταγρήσασθαι, μηδενί έξουσίαν είναι από τούτου του διαφόρου, μηδε άπο του πίπτουτος ά-

55 π' αύτοῦ τόχου, μήσε κασαγρήσασθαι είς άλλο μηδέν μήτε επιψηφίσασθαι μήτε έπερωτησαι εί δε μή, ο τε γράψας η έπερωτήσας δφειλέτω ίερας της Δρτέμιδος δραγμάς έξακισμυρίας, καὶ έστω ἀπαγωγή κατ αὐτου το βουλομένο έπὶ το τρίτω μέρει πρός τους

60 aprorrac, nai rà roamirra anvoa form ròn di daremuir των διαφόρων γίνεσθαι ύπό το των προμούλων και του γυμεασιάρχου, αποδίδοσθαι δε έπ' αύτων κατ' ένιαυτόν και λόγον διά του συνεδρίου της γινομένης πρασάδου από του άνακειμένου διαφόρου καὶ τῆς ἐξόδου, ὑφοστηκότος πα-

65 ρά τω ταμίαι κατ' ίδιαν λόγου. έλέσθαι δέ και έπιστάτην, δστις ર્દૈફેરા રેનામરીરાલમ નરફો પર પ્રાંટ લેમ્લઈરંડરજી પ્રજેમ સોમર્લમળમ મહો περί του άναγραφήναι τα έψηφισμένα είς τας στήλας, και τα λοιπά τὰ περί τῆς ἀναθέσεως ἐπιτελεσθῆναι, καὶ τοῦ γεσομένου άνηλώματος λόγον άποδούναι τοῖς λογισταῖς,

70 vòr dè rapiar dovrat và siç ravva biágopor, nai sleat siç τὸ δέον δεδομένον αὐτῶ. Ἐπιστάτης εἰρώθη (sic) Φίλιππος Τηγίαπου (br. Pittakis Κεησίαπου). Dresden.

A. Baumeister.

## Menander.

In den dem Menander beigelegten versen bei Stabäus Ecl. Phys. 1, 9

ο δέσπος άναξ, έστι τοῖς σοφοῖς βροτών γρόνος σκοπείσθαι της άληθείας πέρι verfiel Grotins auf & dianor' Alac. Herr Cobet Mnemosyne IV, 237 decretirt: "quod Alar utique dictum eportuit, sed nemo cum vecative δέσποτα nomen proprium conjungit, nisi Dei alicuius, ut ω Ζεν δέσποτα; nec unquam servus herum sic alloquens eins nomen adiicit". Hugo Grotius erinnerte sich an Tekmessas wort Soph. Ai. 485 & decror' Aiac xel.

Göttingen.

F. W. S.

# XXI.

# Zur kritik von Hygins fabeln.

Das bedürfniss einer neuen kritischen ausgabe von Hygins fabeln ist von Welcker u. a. öfters kundgegeben wurden; neue handschriftliche hülfsmittel sind indessen schwerlich zu erwarten. da schon mehr als einer unserer philologen, welche die bibliotheken Italiens durchforscht baben, wenigstens in bezug auf Hygin mit leeren händen zurückgekommen ist. Auch der verfasser dieser seilen darf versichern, in Paris und anderwärts eifrig gesucht zu haben, jedoch immer ohne erfolg. Um so mehr muss man das gewissenhaft zu rathe ziehen, was sonst einem berausgeber von nutzen sein kann, und ein kritiker unserer zeit kann dadurch seinen vorgängern einen bedeutenden vorsprung abgewinnen. Ich erinnere hier zunächst an die zuerst von Ang. Mai, dann von G. H. Bode herausgegebenen Mythographi Vaticani, an den Dositheus von Böcking mit dem abschuitte der genealogia Hygini, an das bei Niebuhr Cicer, orat. Romae 1820, pag. 105 f. pro Fonteio et Rabirio, mitgetheilte bruchstück aus Hygin, an den jetzt verbesserten und vermehrten Servius zu Virgil, an die gereinigten scholien zu Apollonius Rhodius, denen sich aur noch die des Lactantius zu Statius Thebais anschliebsen sollten, da die mittheilungen von Unger in seinen Paradoxa Thebana und die abbandlung von Schottky de pretio Lactant. comment. in Statii Thebaida, Vratisl. 1846, eine neue bearbeitung mit zuziehung der Münchner handschriften als sehr mühelobnend Im grunde ist seit Munckers ausgabe von erscheinen lassen. 1681 nichts mehr für die fabeln geschehen; dean die leistungen van Staveren's sind nicht sehr bedeutend; sie gehen mehr ins breite als ins tiefe. Und nun ist gar seither nicht einmal für einen textabdruck gesorgt worden, so dass die ausgaben Hygins wahre seltenheiten geworden sind. Man kann daraus abnehmen, wie viele stellen seither in philologischen büchern hie und da besprochen, erklärt, verhessert worden sind, wie viele jetzt die za sichereren und methodischeren grundsätzen gelangte kritik richtiger beurtheilen wird.

Unter solchen umständen muss die von Micyllus besorgte und in Basel 1535 gedruckte editio princeps von grossem wertbe sein; sie ist es namentlich dadurch, dass der herausgeber sich wenige eigenmächtige änderungen erlaubt und meistentheils, wo ihm seine verbesserung zweifelhaft schien, die lesart der handschrift am rande bemerkt hat. In Munckers und Staverens ausgabe sollen zwar diese noten mitgetheilt sein, und es kann das auch von der mehrzahl gelten; eine nicht unbeträchtliche auzahl ist aber übergangen. So sind z. b. fab. 11 die Niobidennamen ohne die bemerkungen Micylls abgedruckt, der u. a. sagt: et erant quoque in vetusto exemplari erasne, quandam litterae, et pro iis aliae ab indocto, ut apparet, quepiam repositae. Zu fab. 125 fehlen zwei noten Micylls u.s.f. Ebenso ist auf die nicht benutzten Addenda et corrigenda der editio princeps aufmerksam zu machen.

Die dem ersten texte zu grunde liegende handschrift war in longobardischer sekrift geschrieben und jedenfalls sehr alt. Jetzt ist sie ganz verschollen. Von einem andern meer, der fabeln, das im besitze von Mucius de Berettis gewesen sein soll, erzählt Muncker in seiner vorrede mystisches; auch dieses ist verborgen geblieben, wahrscheinlich weil es nie existirt hat. Die vetustiores libri in Scheffers ausgabe sind entweder ältere drucke oder parallelstellen aus Servius u. u. Handschriften hat er nirgends beuutzt.

Wir kommen schliesslich zu der hundschrift von C. Barth. Die Adversaria dieses gelehrten enthalten nämlich an verschiedenen stellen zahlreiche, munchmal ganze capitel füllende kritische bemerkungen zu Hygins fabelu, die sich theitweise auf ein mser. gründen sollen. Die meisten sind von den berausgebern benutzt. manche aber auch nicht beachtet; auch was man in der duodezausgabe Hygins von 1670 Lugd. Bat. et Amstel. pag. 259-288 meter dem titel Animadversiones et emendationes ex adversariis Barthii collectue abgedruckt findet, ist noch nicht alles, was ans diesem sammelwerke für Hygin zu ziehen ist. Schon Scheffer trante diesen membranis nicht; erst bekenst er seine unwissenheit über ihren kritischen werth, später zweifelt er an der ächtheit und spricht seinen verdacht immer entschiedener aus. je tiefer er in den Hygin bineinkommt. So schreibt er zu fab. 66: addunt membranae Barthii, at ait ipse, puerum. Veram nescio, quid illis membranis tribuendum sit. Zu fub. 140: Barthius ex Ms. suo legit lunouis fatum (vulg. factum). Nescio, quale manuscriptum hobuerit; mihi certe non purum suspectum. Zu fab. 197: Berthius ex suo Ms. cum id pieces. Nimis in multis abit, ut putes divinatoris, non codicis alicuius esse fectiones. Ebendaselbst: Barthius ex libro auo, sicut ait: super cohandes quod. Nil me movet cedex Barthii, quod fam monui uliquoties. Und doch schenkt Scheffer an vielen stellen, wo die aus dem

codex angeführten lesarten sich empfehlen, den membranis glauben; er freut sich, vermuthungen durch sie bestätigt zu finden. wie er denn z. b. zn fab. 67 bemerkt: ego primum pute verba in prodigiis celendebatur mortem ei adesse de nati manu perperam hic esse inserta ortaque ex praecedenti fabula, quum praesertim Barthius abesse testetur in suis membranis. Diese unentschiedenheit des urtheils theilt Schoffer auch mit seinem nuchfolger Muncher, der, obwohl er sich durchschnittlich als gläubigen zeigt, dech mirgends die verdachtgründe zu entkräften oder zu widerlegen vermag. Vergl. zu fab. 78: Deleatur zò Menelao, pracsertim cum abait a membranis Barthii. Zu fab. 85: Merito le-ctionem MS. Barthiani Nothum (statt natum) probat Cl. Schofferus. Uns wird eine genauere untersuchung der Barthischen lesarten nicht wohl erspart werden können, da die betreffenden stellen sehr zahlreich sind und nach meiner meinung gar wohl su einem abschluss gelangt werden kann. Positive beweise für die ächtheit wüsste ich nicht anzuführen; denn wenn er z. b. zu fab. 78 Adv. 8, 6 bemerkt, statt ex civitatibus habe MStus codex lacerus situque deperditus ex vicinis regibus, ita tamen, ut son sine difficultate cam lectionem assequaris; vicinis quidem clare scriptum est, so ist das eine kriegslist, die man auch eisem plumpen fälscher zumuthen darf. Denn vicinis aus civi wäre gerade der gelungenste theil der conjectur, regibus statt tatibus sam mindesten auffallend. Dafür fehlt es nicht an gründen, welche verdacht erregen. Der codex hat sich nirgends vorgefunden, obschon nach handschriften eifrig gesucht worden ist; siemand ausser Barth bezengt seine existens.

Ueber die herkunft dieser handschrift, worüber die editoren Hygins gäuzlich schweigen, habe ich aus den Adversaria folgendes gesammelt. Adv. 4, 2: Fabularum, quae Hygino vulge asseribuntur, partem calamo exaratam ubi nactus sim, infra memorabo; quoniam vero a capite demum LXIII, ut bedie distinguitur, cae incipiunt, usque ad id praecedentibus quaedam hoc capite adnotabo, unde possint lucidiores legi. Est autem similis sibi hie scriptor, licet minime unius auctoris liber sit, sed epitema ex Hygino et aliis contractus. Dann die hauptstelle Adv. 6, 22: Tiguri, quae Helvetiorum metropolis habetur, nuper diem voom alterumve subsistens, nobile in ea urbe typographeum animi causa invisere volui, utpete quod multas mobis benorum auctorum editiones optimas suo quamque modo dedisset. Ecce initio becum auspicium hominem typothetam alloquor, quid bonum familia viveret percentor, simul homini argenti paullum in manum de regoque, si qua antiqua exemplaria auctorum Latinorum habere possem, pecunia me praesenti empturum. Ille ad seniculum me ducit ex iis, qui libros glutino compingent, ibi me copiam reperturum. Emi ad triginta codices plerosque mediae aut infiwas actatis acriptorum monachismos continentes. In uno corum

Hygini fabularum partem iaveni, ut captum videas, Aviani am Aniani nomine praescripto. Collatis nonnullis editioni Commekianae hoc caput iu medium daho. etc.

Nun ist vor der hand auffallend, wie Berth trots aller geschwätzigkeit die hanptsachen, z. b. den namen des verkäufers im dunkel lässt und nirgends mit der sprache beraus will; auffallend ferner, dass ein so junger codex den alten langebardischen an so unzähligen stellen verbessert. Der titel Avisaus eder Anianus soll auch nur Barths eigene vermuthungen stätsen: denn er redet überall nur von einem epitomator Hygini (Adv. 6, 8), epitomator aut excerptor (20, 16), welchen er denn in der person des Avianus glücklich gefunden zu haben glaubt. Nachträglich erfährt man dann noch aus Adv. 10, 20, dass der schluss in der handschrift laute: EXPLICIT FELICITER AVIANUS DE FABVLIS POETARUM ET IIESIODI, nach Barthe worten ein sicherer beweis, ne quis (nämlich die annabme eines contracter fabularum) ex meo cerebro natum arbitretur. Befremdend ist weiterhin, dass am anfang der 63sten fabel der oben angeführte titel stand. Hesiod ist insofern nicht übel angebracht, als fabel 154 auch in der editio princeps den titel hat Phaethon Hesiodi. Später Adv. 23, 11 war Barth noch eine andere conjectur eingefallen, nämlich Lactantius oder Lutatius, der verfasser der argumenta zu Ovids metamorphosen möchte der gesuchte excerptor der fabeln Hygins sein; der stil sei sehr ähnlich, auch sei Hesiod für beide eine hauptquelle. Sieht man sieh nun die varianten der Barthischen handschrift bei licht genauer an, studirt man sie im zusammenhange, so wird niemand läuguen konnen, dass sie nach der conjecturalkritik des XVII jahrhunderts, nicht aber nach einem alten codex riechen. Barth (Adv. 6, 22) findet z. b. fab. 66 in seinem codex mortem at praeceseret statt mortem ut caveret, ebendaselbst Periboea cum per aestum ad mare lavurel statt cum vestem. Er fand es unpassend, dass eine königstochter ihre kleider selber wusche, und wollte daher den sinn haben, als sie sich sur sommersseit badete; er dachte aher nicht an Nausicas, von der Hygin weiter unten fab. 125 schreibt: vestem ad flumen lavandum tulit. Nicht weniger überflüssig int sein praecaveret statt caveret. Ich führe absichtlich gerade diese zwei varianten an, weil ihrer in Munckers sonst trefflichen, aber unvollständigem commentar nicht gedacht wird, und damit man sich überzeuge, dass man immer auf Barths Adversaria und auf die editio princeps zurückgehen muss, nicht auf Muncker banen darf. Menelao, was man fab. 78 gern entbehrt, soll im Barthischen mscr. als erklärung am rande stehen. Da hätte man ja gar wohl den ursprung der corruptel aufgefunden. Aber freilich der alte langobardicus hatte den zusatz der jungen hoschr. schen im texte. Gern auchte Barth durch umstellungen verdorbene stellen zu bessern; auch sein meer, hilft mit diesem nniversalmittel sehr oft, z. b. fab. 106 qui Brissidam statt Brissidamque, fab. 197 columbae quod statt quod columbae, allerdings sur, um Bartha eigene coniectur columbae quaedam zu stützen. Fab. 177 möchte er lieber Arataeis statt Creticis, wozu ihm sein macr. wie gewünscht Cretseis bietet, u. s. f. Dass nun aber bei den Barthischen varianten fast überall verdachtsgründe obwalten, will ich nicht von a bis z auseinandersetzen; man wird es später einem herausgeber Hygins lieber glauben, als dem verfasser kurzer bemerkungen.

Barths codex begann, wie oben bemerkt, mit der 63sten fabel: die verbesserungen, welche die vorhergehenden fabeln betreffen, sollen blosse conjecturen sein. Wenn also Muncker z. b. zu fab. 19 ende zu deu worten illi retro fugerent hemerkt: Barthius ex scedis mss. illico trafugerent, quod probandum existimo, so ist das unrichtig, da Barth selbst Adv. 5, 2, wo die stelle besprochen wird, nichts von einem mscr. sagt. Ebenso ist zweidentig die bemerkung Mnnckers zu instituter fab. 18: Barthius notat in libris nescio quibus vetustis legi insectaretur, da Barth Adv. 19, 16 nur sagt: sed vetus e ditio insectaretur habet. Einmal hingegen hat er sich wirklich versehen. Adv. 6, 22 citirt er schon zu fab. 62: Ixion Leontei flius conatus est Iunonem comprimere. Iuno lovis iussu nubem supposuit, quam Ixion Iunonis simulacrum esse credidit. Ex ea nati sunt Centauri. Longe aliter schedae manuscriptae: Iuno Iovis iussu simulacrum nubem supposuit, quam Izion, Iunonem esse ratus, coiit: ex ea nati sunt Centauri. Quis veritatem scriptae lectionis pon sequetur? Man erstaunt vielleicht über die starke abweichung des codex, oder richtiger über die kühnheit der conjectur. Damit aber der beweis schlagender sei, muss man wissen, dass Barth in einem spätern buche (Adv. 8, 6) die nämliche stelle mit einer eingestandenen conjectur bessern sucht, ohne von seinem mscr. eine sylbe zu erwähnen, und ohne daran zu denken, dass er Adv. 6, 22 bereits sich eines solchen zur herstellung bedient hatte. Seine worte sind 8, 6 folgende: Mendum est cap. LXII. Non sane simulacrum sed ipsam lunonem esse credidit, nec ex credendo nati sunt, sed ex coity. - Scribam: Quam Ixion ignarus esse simulacrum coiit.

Bei Plautus wäre die untersuchung jedesfalls interessant. So viel zur säuberung des kritischen bodens.

Wir sind hiemit auf den punct zurückgekommen, von dem wir ausgegangen waren: unsere thätigkeit ist auf die conjecturalkritik, auf die beobachtung des sprachgebrauchs bei Hygin und auf die benutzung der zu anfang des anfsatzes erwähnten hülfsmittel angewiesen. In besonders engem verhältniss stehen mit Hygin sowohl Servius als auch Lactantius zu Statius und die Mythographi Vat. Das nähere darüber müsste in einer eigenen abhandlung über die den Hygin benutzenden und von ihm benutzten schriftsteller im zusammenhange auseinandergesetzt werden; doch will ich mich jetzt nicht darauf einlassen. Ich begnüge mich zum schlusse damit, an den 20 ersten fabeln zu zeigen, wie sich von den oben genannten hülfsmitteln gebrauch machen lasse, doch so, dass wir die gelegentlich von andern gelehrten behandelten stellen übergeben.

Fab. 2. Et Ino suam nutricem eripuit. Man ist versucht, Ino als nomin. zu nehmen, wesshalb ein freund vermuthete: Et Ino se cum nutrice eripuit. Es ist aber accus. und subject das aus dem vorhergebenden zu ergänzende Liber. Vergl. Lact. ad Stat. Theb. 1, 13: Leucothoe, quae Ino, Liberi patris nutrix fuisse dicitur. Die kindheit des Bacchus erinnert mich an eine verdorhene stelle über dessen geburt, nämlich fab. 167: Ex cuius (Semeles) utero Liberum exuit et Nyso dedit nutriendum, unde Dionysus est appellatus. Hier ist exsecuit oder vielleicht eduxit zu lesen. So Plin. h. n. 18, 42: hinnulei matris utero exsectiman vergleiche auch Hyg. fab. 202: Apollo Coronidem gravidam percussit et interfecit, cuius ex utero exectum Asclepiam educavit, wo meine verbesserung eduxit statt educavit durch Lact. ad Stat. Theb. 3, 505 gestützt wird: Coronidem Apollo sagittis occidit, cuius mortuae exsecto utero Aesculapium produxit in lucem.

Fab. 7. Direce ad taurum indomitum deligatam vita privarunt. Ex cuius corpore in moute Cithaerone fons est natus, qui Direaeus est appellatus. Ich lese hier cruore statt corpore, unterstützt durch Myth. Vat. 1, 97 und II, 74: Direce indomito religatam tauro vita privaverunt, de cuius sanguine natus est fons ex nomine ipsius Direaeus appellatus. Cruor, sonst mehr poetisch, gebraucht Hygin auch fab. 88: ex cruore pecudis.

Fab. 15 soll Lemniadae überschrieben nein; indessen haben Lemniadas sowobl die paral·lelstellen der mythogr. als auch die den hyginischen fabeln vorausgeschickte und aus dem langobardischen codex stammende übersicht der einzelnen capitelüberschriften. Auch im verlaufe unserer fabel heisst es immer Lemniades.

Ibid. Ut eos laribus bospitalibus obligaret hospitioque invitaret. So haben die neueren ausgaben, die editio princeps aber obligaret hospitio invitaret, woraus zu verbeszern ist obligaret et hospitio invitaret.

Bid. Hypsipyle patrem suum Thoantem clam in navem impesuit, quem tempestas in insulam Tauricam detulit. Die parallelstellen geben hier ad insulam Chion oder Oenoam, und doch darf man dieses nicht geradezu für Tauricam substituiren. Es ist vielmehr der febler zu belassen und anzunehmen, Hygin oder der überarbeiter Hygins habe den Thoas mit dem Thoas in Euripides Iphigenia in Tauris verwechselt, woher dann die insula Taurica ibren ursprung genommen hat.

Ibid. Lemniades autem postquam scierunt Hypsipylen patrem suum servasse. Besser rescierunt nach dem constanten sprachgebrauche Hygins. Vgl. fab. 4. 44. 60. 68. 96. 120. 122. 136.

140. 145. 148. 164. 179 etc.

Fab. 17: caestis cogebat secum contendere. Es folgt gleich ed caestus und fab. 273 cestu. Man hat daher an unserer stelle caestus für caestis schreiben wollen; indessen ist caestibus allein richtig, weil es durch den Mythogr. Vat. 1, 93 gesichert ist: cegebat eos caestibus secum dimicare, und ebenso Mythogr. H, 140. Lact. ad Stat. Theb. 3, 353.

Fab. 18: Lycus Argonautas recepit hospitio in honorem, eo quod Amycum interfecerant, quod eum saepe inficiaretur. Ich glaube, dass man unbedenklich nach analogie des griechischem isodgevieur, illogar tira eum insidiaretur schreiben darf. Die verbesserung ist gesichert durch Lact. ad Theb. 3, 353: Amycus autem hane consuetudinem semper habnit, ut insidiaretur in Bebrycio nemore und Myth. Vat. 11, 140: Amycus Bebryciae rex semper in Bebrycio nemore insidias secutus erat. Vielleicht ist anch saepe bei Hygin in semper zu ändern.

Ibid. Argonautae dum apud Lycum morantur et extra venatum exissent, Idmon ab apro percussus interiit. Hygin liebt das supiunm bei ire, venire u. ä. zeitwörtern; so steht nahe beieinander dreimal oppugnatum venerint, o. issent, o. ibent fabel 72. 73. 74. An unserer stelle ist für extra venatum ohne zweifel stramentatum zu schreiben, gerade wie fab. 14: Idmon eum stramentatum exisset, ab apro percussus decidit, und fab. 248: Idmon, qui extra metam exierat eum Argonautis, wo ebenfalls stramentatum zu verbessern ist.

Fab. 19 will Barth statt illi retro fugerent schreiben illico trafugerent, ebenso fab. 38 ibi tragredientes statt iter gradientes. Se wenig man von selten des sinnes einzuwenden hat, se stark sind die zweifel wegen der form, da ich kein beispiel vou tra weder ver f noch vor g kenne. Bei letzterer stelle giebt Lact. ad Theb. 7, 24 iter facientibus, was jedenfalls zur vorsicht mahnt.

Wir hätten vielleicht von b. prof. A. Urlichs, der von Teubner für die herausgabe der mythographi gewonnen ist, bereits
einen neuen text der fabeln, wenn nicht eine übersiedelung, wie
die von Greifswald nach Würzburg, eine solche arbeit begreiflicher weise störte. Dazu sei hiermit ein kleiner beitrag geleistet.
Rasel.
Rd. Wölfliss.

Digitized by Google

## XXII.

Notizen über die Pariser handschriften des Horatius.

Es mag nicht überflüssig sein, auf die zahlreichen handschriften des Horatius aufmerksam zu machen, welche sich auf der kaiserlichen bibliothek zu Paris befinden. Ich erlaube mir zur nähern würdigung derselben folgende einzelnheiten mitzutheilen:

1. Von den dreissig und etlichen handschriften der kaiserlichen bibliothek sind no. 7971—7978 und no. 8214 die ältesten; sie gehören dem 10. jahrh. an. Mit unrecht wird auch no. 7900 angeführt, was eine handschrift des Terentins ist.

2. Die vita Horatii des Suctonius enthalten fünf der ältesten, no. 7971. 7972. 7974. 7977. 8214. Aus ihnen ergeben sich folgende varianten, beziehungsweise verbesserungen der in der Bipontina des Suctonius stehenden vulgate des textes: Q. Horatius Flaccus — ut vere creditum est — patrem suum hrachio se emungentem — primo Maecenati, mox Augusto — non mediocrem in amborum amicitia locum — dilexerit satis testatur illo epigrammate: pi te - diligo, tu tum sodalem niuio (nimio, minio, mimo) videas strigosiorem — extremis indiciis tali — Horati — esto — memor — Augustus epistolarum queque ei officium optulit - Ante ipse sufficieham scribendis epistolis amicorum — in epistolis scribendis — e quibus — per valitudinem — Neque enim si tu superbus — ANEПЕРЕФANOTMEN saepe eum inter alios - purissimum pene - mansuraque perpetua epinatus est ut non modo - privignorum saerum eumque — post sermones vero quosdam lectos — infame tibi — expressitque eclogam ad se, cuius initium est - Caesar. Habitu corporis fuit brevis - qualis et a semet ipso in satiris - ad me onysius (onisius) libellum - quem ego ut accusantem, quantuluscumque est. — Sed tibi statura deest — OTKWAHC-TATOC — venerias — quocumque — domusque ostenditur — Tiburni luculum — in manus meas et elegi — VI. Idus Decembris L. Cotta et L. Torquato — quinto Kal. Decembris C. Marie Censorino et C. Asinio Gallo conss. — valitudinis — Acequillis.

- 3. Verzügliche scholien, die unverkennbar aus dem altertham stammen und zahlreiche anführungen von schriftstellern darbieten, enshält no. 7975. Als beispiel diene das scholion zu Carm, saccul, 1, welches in dieser handschrift so lautet: Valerins Flaccus (l. Verrius Flaccus) refert, carmen seculare et sacrificium inter annon contum et decem Diti et Proserpinae constitutum bello Punico primo ex respenso decemviroram, cum inesi essent libros Sibyllinos inspicere ob prodigium quod eo bello accidit. nam pars murorum urbis fulmine icta ruit u. s. w. Die zeitangabe am schlusse lautet P. Claudio Pulchro. L. lunio Palero (i. Pulto) consulibus. Von diesem scholion ist in den alten ausgaben des Acron und Porphyrion keine spur zu finden. und in dem s. g. commentator Cruquianus ist das consulpaar in den einfachen namen Appio Claudio Pulchre cons. zusammengeschrumpft; vgl. rhein. mus. VIII, 372 fg. Gewiss verdient bei einer noch immer ausstehenden critischen bearbeitung der horatianischen scholien dieser codex eine vorzügliche beachtung. -Die notiz über die alten commentatoren lautet in mehreren handschriften ohne variante so::commentati in illum sunt Porphyrion Modestus Helenus et Acron, melius Acron omnibus; vgl. Kirchner novae quaest. Horat. p. 43 sq.
- 4. Die unterschrift am schlusse der epoden VETTIUS AGORIUS BASILIUS MAVORTIUS VC ET INL EXCOM DOM BXCONS ORD u. s. w. findet sich in no. 7972 und 8216.
- 5. Vor dem carmen saeculare steht die überschrift Incipit carmen seculare, quod patrimi et matrimae cantarunt in choropwellarum et puerorum in no. 7975, und in der fassung Incipit seculare carmes, quod patrine cantaverunt ad chorum puerorum puellarumque in no. 7972 (einst eigenthum des lo. 1ac. Mentell, wonach sich Kirchners vermuthung nov. q. H. p. 45 bestätigt). In letzterer fassung auch im cod. Notre Dame 184, wo nur patrine in einer entsprechenden lücke ausgelassen ist.
- 6. Die lesart fugio campum lusumque trigonem Sat. 1, 6, 126 findet sich in keinem einzigen codex der kaiserlichen bibliothek, und die behauptung von Valart und Dübner in der Revue de philol. H, 552 dass dieselbe in no. 8219 [9219 ist druckfehler und existirt nicht] getroffen werde, ist als unwahr zu bezeichnen. Alle haben fugio rabiosi tempora signi, mit ausnahme von zweien S. Victor. 452 s. xII. und no. 7983 s. xv, welche fugio rapidosi tempora signi darbieten. Für das verständniss des hemistichs sorgen die übergeschriebenen worte: leonis, oder scorpionis vel teonis, oder cancri vel leonis, oder canis vel cancri, oder caniculae, oder caniculares dies. Einzig in no. 7979 ist überschrieben: sol.
- 7. Die 8 verse Lucili quam sis etc. vor der zebnten satire stehen im texte, und zwar bald so, dass mit Nempe ein neuer

abschnitt anhebt, beld so dass durchaus kein absatz bezeichnet ist, in no. 7971. 7972. 7974. 7976. 7977. 7980. 7984. 8213. 8214. 8216. Notre Dame 184. S. Victor. 452. Dieselben fehlen ganz in no. 7973. 7975. 7978. 7979. 7981. 7983. 8212. 8215. 8217. 8218. S. Germ. 1167, 3.

Gehen wir von der zuletzt angegebenen verschiedenheit der

Pariser handschr. aus, so lässt sich sagen:

a. dass nur in solchen, welche die 8 verse Lucili quem sis etc. enthalten, die vita Horatii von Suetonius und die subscription des Vettius Agorius Basilius Mavertius gefunden wird;

b. dass nur in einem codex ohne jene 8 verse ein alter

scholisst verliegt;

c. dass in beiderlei classen die sub no. 5 erwähnte vorbemerkung sum carmen saeculare und die lesart fugio rabiosi tempors sigui gefunden wird.

Basel.

K. L. Roth.

# Tyrtaeus 11, 7.

ίστε γὰ ο Άρηος πολυδακούου ἔργ' ἀίδηλα,
εὐ δ' ὀργὴν ἐδάητ' ἀργαλέου πολέμου,
καὶ πα ρὰ φευγόντων τε διωκόντων τε γέγευ σθε,
ω νέοι, ἀμφοτέρων δ' εἰς κόρον ἡλάσατε.

Im neunten verse hat herr Bergk jetzt wie oben geschrieben, während vulg. πρὸς oder μετὰ φ. τε δ. τ΄ ἐγένεσθ ε gelesen ward. So glücklich aber γέγενσθε erkannt ist, welches klar in den learten der codd. vorliegt — übersehen ist bei h. Bergk die vulg. Stob. τ΄ ἐγγένεσθε — und welches vortrefflich zum ton der stelle und zu εἰς κόρον ἐλάσαι, wie nicht minder zu ιστε stimmt, während in beiden den hauptgedanken umkleidenden pentametera der noristos gewählt ist (ἐδάητε und ἢλάσατε), so wenig vermag ich παρὰ φ. zu verstehen, wie herr B. aus dem siemlich werthlosen Vossianus geschrieben hat. Ich sehe in παρά wie in πρός und μετά lediglich verunglückte versuche der abschreiber, das abhanden gekommne ächte wort zu ersetzen, zumal der alte Vindob. statt dessen ξ' hat, d. h. zeichen der lücke. Tyrtäos kann kaum anders geschrieben haben, als

καὶ θαμὰ φευγόντων τε διωκόντων τε γέγευσθε. Im 7 v. ist γὰς Άργος mit Emperius geschrieben st. γὰς ὡς Άρεος oder Άρεος. Näher liegt: ἴστε γὰς ὡν Άρεος . . . ., welches in dieser ironischen stelle ganz am platze scheint.

Göttingen. F. W. S.

## XXIII.

Ueber den syrischen palimpsest der Ilias. Fortsetzung von s. 198.

#### Buch XII v. 273-390.

- V. 273. sport Syr. sort Ven. Eust. Es unterliegt nach den zeugnissen der scholinsten und den besten alten texten keinem zweifel, dass in der epischen aprache Homers die form sport neben sort nicht etwa sum nothbehelf in anwendung gebracht wurde, um eine sylbe durch position zu verlängern, sondern dass sich noch nach naturlängen und sylben mit consonantischem auslaute, welche schon durch die folge von  $\pi$  verlängert wurden, und in wenigen fällen sogar binter kürzen behauptete, deren festhaltung von no nach den gesetzen der homerischen prosedie gestattet war. Denn wie Zenodot nach dem bericht des Aristonikus II. II, 60 Τρωσὶ μαχήσασθαι προτὶ Ίλιον schrieb, so wird dem Aristarch von Didymus zur Odyssee XII, 59 ausdrücklich die lesart έπηρεφέες προτί δ' αὐτάς beigelegt, während Il. II, 801 seine übereinstimmung mit Zenodot und Aristophanes in der lesart μαχησόμενοι προτί ἄστυ aus deu worten desselben berichterstatters hervorzugehen scheint. In der that muste schon die menge von stellen, wo die ausgaben von Wolf sport gaben, ohne dass es durch die beschaffenheit des verses gefordert worde (Il. III, 313 X, 348 XI, 683 u. s. w.), auf eine andere ansicht, als auf die meinung führen, dass der dichter nur durch das bedürfniss zu der stärkeren form bestimmt wäre. Die zahl der beispiele ist von Bekker mit vollem recht vermehrt und muss nach unserem palimpseste noch vermehrt werden, der XVIII, 174. XIX, 395 XXI, 561 XXIII, 869 προσι gibt, wo wir in der Bekkerschen ausgabe nozi finden. An eine gleichförmigkeit im gebrauche ist, wenn sie je durch die recension der grammatiker eingeführt sein sollte, bei dieser urkunde natürlicherweise eben so wenig, wie bei den ambrosianischen fragmenten, zu denken 1). Denn sie gibt XIV, 173 diòs nozi,
  - 1) Trotz der unsicherheit der berichte in solchen punkten scheint

wie XXI, 505 in übereinstimmung mit dem Etym. M. p. 342, und XIV, 394 βοάαι ποτι γερσον, wo sich in einer wiener handschrift noori erhalten hat. Bemerken wir aber, wie im allgemeinen die stärkere form um so hänfiger hervortritt, je sorgfältiger alte handschriften zu rathe gezogen werden; so lässt sich bei den grammatikern, denen wir unsere codices verdanken, schwerlich der hang für die schwächere form verkennen. noch die vermuthung abweisen, dass gerade sie in der stärkeren lediglich ein mittel zur bildung von positionslängen erblickten. Demnach ist es wohl nur ihrem einflusse und nicht einer ursprünglichen verschiedenheit alter überlieferung zuzuschreiben, wenn wir in der Odyssee, deren handschriften jüngeren ursprungs sind, das schwache nort auf eine auffallende weise vorherrschead, das stärkere προτί zurückgedrängt sehen. Daraus würde sich aber für den kritiker das gesetz ergeben, selbst in diesem gedichte moori nach einem consonantischen auslaute und nach einem langen vocale überall, wo es sich nach unverdächtigen zeugnissen erhalten hat, nicht nur zu erhalten, sondern auch berzustellen, wie fl, 403, IX, 545, XV, 442, XXI, 156, XXII, 24, 334, XXIII, 91. Verlangt doch der Harleianische scholiast in dem verse II, 77 τόφρα γὰρ ἂν κατὰ ἄστυ ποτιπτυσσοίμεθα μύθφ ausdrücklich προτιπτυσσοίμεθα, was sechs handschriften darbieten im einklunge mit dem lemma des gewöhnlichen scholiasten. Und dass seine angabe auf eine alte lesart zu beziehen und nicht etwa als eine hinweisung auf diejenige form zu betrachten ist, welche die alten für die ursprüngliche ansahen, - sie leiteten bekanntlich nori von noori ab -, wird durch das zengniss des Hesychius ausser zweifel gesetzt, der T. II p. 1058 noorinrodσοίμεθα aus dieser stelle anführt und erklärt. Wer also die gewähr alter handschriften, mit welchen der scholiast und der lexicograph übereinstimmen, nicht willkürlichen annahmen opfera will, der ist gezwungen, προτιπτυσσοίμεθα herzustellen. Er würde aber solchen annahmen nicht einmal treu bleihen können, ohne sein kritisches messer an 11. XXI, 507 zu legen, wo der syrische palympsest die lesart der übrigen handschriften my de noof ol gegen Spitzners ansicht (de vers. heroic. IV, 11) bestätigt. Weiter schützt aber nach unserer beobachtung der palimpsest προτί in einem solchen falle nicht. Er gibt XIV, 392 θαλασσα ποτι; XXII, 101 Τρωσι ποτι, 198 αυτος δε ποτι; XXIII, 516 μαστιγα ποτι. Eben so wenig ist dieses in den ambrosianischen fragmenten (VI, 286, XXIII, 510) der fall. Und selbst aus dem stillschweigen dessen, der den papyrus von Elephantine verglich,

doch schon Strabe einen beweis für den mangel an gleichförmigheit sa geben, den die homerischen texte seiner zeit hatten. Er las II. XI 683 ἐννίχιοι προτί ἄστν (VIII, 3, 28), dagegen Od. III, 488 Διαλήσε ποτί δώμα (VIII, 5, 8), soweit wir aus der übereinstimmung seiner handschriften schliessen därfen.

dürfen wir den schluse zichen, dass diese alte urknude H. XXIV, 506 sausopérous sori in übereinstimmung mit Wolfe ausgabe v. j. 1794 bietet.

άχουσας ποτί Ven. Der palimpsest gibt am schlusse des verses ω, als überrest der lesart ἀχυύων, welche wir im texte des Bastathins, beim Sch. Ven. A und im Btym. M. p. 625, 14 finden.

274. πρόσσω Ven. Lips. - πρόσω Syr. Rust.

275. donger Ven. - donger Lips. - Jonger Syr.

276. γεικος Ven. Syr., also nicht Aristarchs γικος, zu welchem Herodian zurückkehrte, nachdem man, wie in den tagen des Didymus, der variante γείκος den vorzug gegeben hatte. Ich zweiße nicht daran, dass Aristarch die form zeinen texten entnammen hat, da sie ihm, wenn noch nicht durch beispiele des jüngeren ionismus (Herodot. VI. 42. VII., 225 c. not. Gaisf.) empfehlen, so doch durch den grossen hang der Griechen nur dicatalexie gerechtfertigt zu zein schien, der nicht allein auf den gebieten verschiedener dialecte und in verschiedenen perioden zich geltend gemacht, sondern auch insbesondere die epische sprache mit den deppelformen ποθή, πόθος, φθογγή, φθόγγος bereichert und zur bildung von substantiven zuf ος geführt hatte, welchen man gewöhnlich die endung auf η gub. Lobeck. Pathel. p. 9.

ngori Ven. Eust. Et. M. p. 278, 18, der palimpsest unvell-

ständig. port. - nori Lips.

277. провоють Vea. -- прово . . . Syr.

278. θαμειαί Syr. nach Aristarch (Herodian. ad II. I, 52). Der gravis findet sich am ende der verse in diesem cedex, wie in den ausgaben des Dometrius Chalkendylas und des Aldus z. b. 292 Ζεὺς, 299 ἐπιδευὴς, 305 αντὸς, 355 νιὸς, 395 δευχὶ, 464 χεροὶ, 460 αντὰς, selbat 331 Μενευθεὺς, wo Bekker ein kelon setzte. Nar zweimel bin ich in dieser rhapsedle auf einen acut gestossen 385 εοικώς, wo keine interpunction folgen kann, und 439 γεγωνώς am schlusse des satzes.

279. μητιέτα Syr. gegen Aristarchs lehre (Herndian ad II. I, 175, 508), welche sich behauptete. Der abschreiber zog vor, was der kanon der techniker im allgemeinen verlangte, ehne

sich um die überlieserung zu kümmern.

280. signips Ven. sippins Syr. Eust. Mit recht hat Bekiker suppins geschrieben, indem er der vorschrift derjenigen grammatiker folgte, aus denen wir die überlieferung am zuverlässigsten bernen können. Zunächst betrachtete Apollenius, des Archibies sehn — denn so ergänst das Etym. M. p. 605, 88 den bericht des Chöreboskus in der orthogr. p. 242, 1 — ssippo als dasjenige wort, von welchem sippo vermittelst des den Böstiern eigenthümlichen überganges von zi in n gebildet sei. Ebenso schreibt Heredian in seinem werke über die coningatienen ssippo in dem sinne von zworien ausdrücklich mit dem diphthangen zi,

indem er bemerkt, dass sich dieser auch in dem abgeleitetes respanding erhalten habe, während sich ein in store und storros finde. Bekker An. Gr. T. III p. 1402. Ihm folgt Chorobeskus a. a. o. p. 241, 29 mit der vorschrift, dass man egige in dem sinne von yiorico mit dem diphthongen ei, riperòs dagegen mit einem einfachen a schreibe. Seine erklärung das. l. 33 ergänzt sich aus dem grossen Etymolog. p. 658, 52 leicht zu folgenden gedanken: εἰσὶ γάρ τινα ὀνόματα (ὀηματικά, α τὴν γοαφήν τοῦ δήματος οὐ φυλάττουσιν), dem er vielleicht als beispiele πείθω, πιθανός, οίκτείρω, οίκτιρμός, σείω, σίτος, λείγω, λεravos anschloss. Etym. M. p. 568, 29. Die lehre dieser grammatiker, welche wir von Stephanus von Byzanz p. 477, 15 und vom grossen etymologen an manchen atellen ausser den angeführten aufgenommen sehen, wird weder durch die seltsamen bemerkungen beim Sch. Ven. A. zur II. I. 420, nech durch die versicherung des Photius p. 301, 7 είψαι μακρά ή πρώτη συλλαβή, οπότε έπὶ νιφετού τάττεται abgeschwächt, deren ganze beweiskraft sich vielleicht auf die doctrin dessen stützt, der in ienem scholion zu uns spricht. Dass diese nicht neu ist, sehen wir freilich aus der lesart an unserer stelle; dass sie aber den vorschriften eines Herodian und Chöroboskus gegenüber glauben verdiene, muss so lange in abrede gestellt werden, bis wir den namen des grammatikers kennen und in seiner persönlichkeit und in seinen verhältnissen einen hinreichenden grund zu der vorangsetzung finden, dass er seine angabe durch eine genauere und umfassendere beobachtung des gebrauches in zuverlässigeren texten stützen konnte, wie jenen technikern selbst oder ihren gewährsmännern zu gebote standen. Denn dass sich die häufige verwechselnng des i mit si eben so wenig gegen ssipo geltend machen lässt, wie die umgekehrte des st mit t gegen viow spricht, unterliegt wohl keinem ernsten zweifel. Eine andere ansicht hat Cobet Var. Lect. p. 86. 361.

281. ×οιμήσας Ven. — ×..μησας Syr. — ×οιμήσας Bust. - ×οιμίσας Lips. ×οιμίσσας v. Bust.

283. λωτευτά Ven. λωτεῦττά Eust. Lips. λω.εῦ..α Syr. Es liess sich erwarten, dass die handschrift eine lesart gab, welche durch die erklärungen der lexieographen und grammatiker (Apellon. Lex. p. 109, 21, Hesych. T. II p. 516, Choerob. Can. p. 395 Et. M. p. 571, 3) hinreichend als die geläufige bezeichnet ist, die sich in der vulgate erhielt, nachdem sie schem vor deren hildung eingang gefunden hatte. Bekker hat die variante Aristarchs λωτοῦντα aufgenommen, die ich, abgesehen von den mittheilungen der scholien, auch in einem zweiten artikel bei Hesychius a. a. o. zu erkennen glaube. Wie er nämlich p. 516, 10 λωτεῦντα, ἀνθοῦντα ἢ λωτὸν ἔχοντα erklärt, no p. 515, 7 λωλεύοντα. ἀνθοῦντα. Die richtige lesart λωτεῦντα, welche Cyrillus gibt, ist wohl aus der dittographie λωτεῦντα entstanden.

286. silvea: Ven. — silvea: Bust., was Heredians bemerkungen, sis die gewöhrliche lesart, voraussetzen lassen. Dagogen scheint mir silvasa:, eine variante, die vom Sch. Ven. A und von Eustathius erwähnt wird, dem texte Aristarchs anzugehören. sil...avai. Syr.

294. παντοσε ίσην Ven. . . . . σεισή Syr. Also läset sich kaum orkennen, welche lesert er stätzt; denn eben so gibt er XHI, 157 πάντοσεισην 150 παντοσεισή, dagegen 803 παντοσ' είσή XXI, 581 παντοσ' είσην.

302. ένρησι Ven. - ευρησι Syr.

304. οῦ ệα τ' ἀπ'. Ven. ου ράτ' απ. Byr. Gaisford gibt sum Etym. M. p. 1545 B ein citat aus dem Etym. Vess. οὐ τὰρ ἀπείρητος, welches an die lesart der wiener ausgabe erinnert.

307. deque Von. deque Syr., wie 329 anithree, 384 apate. 391 επέεσσι, 398 ύπερθε, 402 άμυτε 437 δώκε 464 γερσί. Αίπο keine stätze für den grundsatz, nach welchem die neueren kritiker am ende des hexameters das paragogische v überall hinzusetzen, wo es das schlusswort gestattet. Der palimpsest spricht für dieses gesetz eben so wenig, wie es uns bisher gelang, in andern urkunden eine entschiedene beschtung desselben nachwei-Freilich fehlt es nicht an beispielen, welche sen zu können. man für den gebrauch des , am ende eines verses auführen konnte, auf den ein anderer folgt, der mit einem consonanten beginnt. XII, 312, 338; XIII, 368, 818; XIV, 14, 182; XV, 518, 550; XVI, 240; XVIII, 214; XX, 417; XXI, 151; 163, 605; XXII, 29, 236; XXIII, 194, 270, 317, 493, 535, 589, 751; XXIV, 20, 326, 359, 361, 384; dagegen fehlt , obgleich der folgende vers mit einem vocale beginnt: XII, 348; XIV, 363; XVI, 350; XVIII, 323, 487; XXI, 181, 303, 501, 591; XXII, 33; XXIII, 90; XXIV, 401, so dass derjenige, der sich zu Ernestis ansicht bekennt, in jenem falle eine abundanz, wie in diesem einen mangel erkenuen könnte. Und in der that wenn eine norm mit einer solchen consequenz durchgeführt wäre, dass ihr alle abweichungen hätten platz machen müssen; so würde es schwerlich eine andere sein, als die, welche Ernesti für die richtige hielt. Der paragogische buchstabe ist bei der engen verbindung der verse, auf welche der vorherrschende gebrauch des gravis hindeutet, zur vermeidung des hiatus vor einem vocale durchgehends verwendet, so dass der maugel desselben in diesem falle durch eine auslassung des striches ei zu erklären ist, die wir auch in der mitte des verses in guten alten texten hier und da voraussetzen müssen, um einen fehlerhaften zusammenstoss von vocalen zu erklären. So ist in den bruchstücken des dreizehnten gesanges das v vor einem vocale durchgehends und zwar vierundzwanzigmal gesetzt und nicht ein einziges mal anagefallen. Dagegen müssen wir die anwendung desselben vor einem consonanten an vier stellen (205 xoviquoi, 339 syzamusus,

368 κατώνευσε, 318 αθανατοισιν) lediglich als eine abweichung von der regel betrachten, nach wolcher der abschreiber vierzehamal das ν weggelessen hat und einmal sogar nach einem verse (467), den er vor einem vecale mit ν achlosa. Des wäre nun der kanon des Chöroboskus Epim. p. 30 3 καὶ τὸ ν ἐφελκυστικόν ἐστιν ἐν τοῦς τρίνοις προσώποις (τοῦ ἀσρίστον) φωνήτετος ἐπιφερομένον, συμφώνον ed. Gais£) δ΄ σύκέτε. Hert. Aden. p. 216. B. Lobeck. de preschemat. dissert. P. 11 p. 9 etc. — Obgleich der papyrus von Elephantine weniger correct geschrieben ist, so erkennen wir doch in seiner beschaffenheit hereits eine hinneigung au diesem gesetze. In der anwendung des ν am ende des verses vor einem vocale sehen wir — die richtigkeit der cellatien vorausgesetzt, welche angenommen werden darf —, die regel fünfzehnmal gewahrt, während nur sechs ansnahmen 325, 461, 601; 623, 700, 749 angeführt sind.

Ebenso stellt sich auch die auslassung vor einem consonanten in zwölf fällen als vorberrschend heraus. Allein das paragogische r ist hier auch achtmal beibehalten und zwar in v. 241 εδωχεν, 252 εκελευσεν, 349 ελασσεν (fehlerhaft), 361 προσεειπεν, 384 ολωλεν, 485 εειπεν, 731 γλαφυρησιν, 772 επεεσσιν, eine thatsache, die weder befremden kann, noch durch eine inconsequenz erklärt werden darf, da der text, in den zeiten der letzten Ptolemäer geschrieben, dem einflusse derjenigen Alexandriner näher steht, welche das v am schlusse des verses zweifellos auch vor consonanten forderten. Denn ihr kanon ist sicher von Maximus Planudes p. 57, 1 in folgender lehre erhalten: 1) die Attiker gebrauchen die bekannten formen der verba und nomina unter hinzufügung eines », mag ein vocal oder ein consonant folgen. Das ist eine eigenthümlichkeit der Atthis, während die las, deren repräsentant Herodot ist, den paragogischen buchstaben abwirft. 2) Homer und die übrigen dichter gebrauchen das v so regelmässig, dass sie es nur da auslassen, wo sie zur auslassung gezwungen sind (1. 31 έρ οίς μη τιθέασι, του μέτρου ένεκεν ου τιθέασι), und es ware ein reiner irrthum. wenn man von ihnen glauben wollte, dass sie es nur da angewendet hätten, wo es wegen des metrums nicht entbehrt werden konnte. Diese lehre, welche wiederholt von Moschopulus Synt. p. 215, 221 mit unerheblichen modificationen vorgetragen wird, ist sicher alt und würde der schule der Aristarcheer zugeschrieben werden müssen, wenn sie sich auch nicht in einer weniger bestimmten fassung in der merkwürdigen schrift des jüngeren Aristarch 2) erhalten hätte, Bekker. Anecd. p. 1400. Durch wel-

<sup>2)</sup> Merkwürdig scheint die schrift, weil ihr ansehen und der name des versassers unwillkürlich dazu verleiten könnten, sie mit der schule Aristarchs in verbindung zu bringen. Leider hat sich weder Cramer veranlasst gesehen, sie in seine Assecdeta auszusehmen, noch Gaissord

che besbachtungen hätte ein grammatiker einer späteren zeit zu einer solchen ansicht bestimmt werden können, welche, während sie einem alten und allgemeinen kanon direct entgegentrat, in der beschaffenheit der Homerischen texte seit dem vierten jahrhunderte schwerlich eine genügende stätze fand? Denn die behandlung des e am schlusse der verne folgte in ihnen bereits dem grundsatze, welchen wir aus Chörobeskus kennen; das iet durch die ambrosianischen fragmente ausser zweifel gesatst, wene sie wirklich in jede zeit gehören. Woher hätte ein später grammatiker die beweise nehmen sellen, um ein solehes paradoxon wahrscheinlich zu machen? Eine alte überlieferung, eine achtung gebietende auctorität musste im hintergrunde einer solchen lebre stehen, wenn sie im vierzehnten jahrhunderte dem allgemeinen vorurtheile der schule und dem herrschenden gehrauche gegenübertrat. Und das kana keine andere, als eine aristarchische sein. Denn gerade die gleichstellung der Atthis mit der Homerischen sprache in diesem punkte beruht wohl auf der allgemeinen voranssetzung, dass die ältere Atthis den kern der aprache Homers bilde und dass somit, insofern dieser dichter auch dem ionischen stamme angehöre, die altere las mit der alteren Atthis meammenfalls, eine auffassung, die bei ihrem elter nichts weiter ist, als eine consequenz von Aristarchs behauptung, Homer sei ein Athener gewesen. Daher spricht der anonyme auguburger grammatiker in seiner schrift über den ionischen dialekt p. 669. ed. Schaef. ganz im sinne Aristarchs der jüngeren las den ge-brauch des paragogischen v ab, während Maximus Planudes der Atthis denjenigen ionischen dialekt entgegenstellt, welcher durch Herodot — denn so hat Bachmann aus pariser handschriften richtig das fehlerhafte 'Ησίσδος bei Bekker verbessert — gewöhnlich vertreten wird. Demnach betrachte ich die lehre, dass das , am ende der verse festzuhalten sei, als alt und führe sie se lange auf Aristarch zurück, bis ein anderer als ihr urheber unter den schatten des alterthums in den vordergrund tritt, um begründetere ansprüche auf sie zu erheben. Nur würde sich die weitere frage aufdrängen, ob er das bedürfniss, den buchstaben abzuwerfen, am sehlusse des verses von denselben bedingungen abhängig gemacht babe, unter denen es ihm in der mitte cinsutreten schien, d. h. von einem doppelten consonanten, wo die häufung solcher laute einen misston hervorrief, und vor einem o, weil die nutürliche verdoppelung desselben in der ausprache, welche so leicht von selbst eintritt, gefälliger zu sein schien, als ein 10, welches überdiess den modificationen der assimilation unterworfen, zu der bezeichnungsart einer älteren schule führen konnte, von der Aristarch ausdrücklich sich losge-

hei der recension des Etym. Magn. einen gebrauch davon gemacht. Und doch lag das nach Bekkers winken so nahe! 308. isaita: Ven. — asaita: Syr. in übereinstimmung mit den früheren ausgaben, während Bekker isaita: liest.

110. τιη δη Veu. — τιη δε Syr., wie in der ed. pr. Vea der verwechselung dieser wörter gibt Porson zu Kurip. Hec. 382. Phoen. 457 beispiele.

817. οφράτις Syr. nach Herodians vorschrift, welche bei den späteren grammatikern gegen Aristarchs lehre zur allge-

meinen geltung gelangte 5).

318. ἀκλησος — Von ἀκλησῖς v. Bust., Lips., Townl. — ἀκλησῖς Syr. — Auch Porphyrius gibt zu X, 165 ἀκλησῖς, die lesart Aristarchs, wie es scheint, Bekker recens. p. 148. Degegen scheint Apollonius Rhodius I, 869 ἀκλοιοῖς (Enst.) vor augen gehabt zu haben.

жатаноцатеовыя Von. — натаноцавовых Вуг.

319. ¿¿¿ovo: τε Ven. ¿¿¿ovo: τε Bust. — ¿¿¿ovo: ¿¿ Town!. Indem der palimpsest die partikel weglässt, scheint er wenigstens für das alter beider lesarten zu zeugen.

322. quyorre Ven. quyorre Lips. Dagegen gibt der palimpsest mit Eustathius quyorrec, was von Pseudo-Plutarch de vit. et poës. Hom. 5, 19 augeführt wird. Eine consequenz im gehranche der pluralform ist von dem texte nicht zu erwarten. vgl. zu v. 330.

325. xe os Ven. — xé os Syr., wie Eustathius und die älteren ausgaben, während die neueren xe oè mit recht vergeze-

gen haben.

328. τφ Ven. τώ Syr. Die lesart, wie hier das iota nachgetragen ist, konnte leicht zu seiner verwechselung mit » führen. Porson. ad Eurip. Phoen. 1413.

330. ayorrs Ven. äyorrs Eust. ayorrs Syr. So las Aristarch nach dem berichte des Didymus, welcher hier wohl den dual erhalten hat, der 322 in unserem palimps. dem plurale gewichen ist. Wie sich Bekker in seiner recension p. 124 zu der ansicht bestimmen liess, dass hier vor Aristarch äyorrs; gelesen sei, ist schwer zu erklären, da die scholien darüber schweigen. Denn Didymus hatte zu seiner bemerkung eben so gut eine veranlassung, wenn die exemplare seiner zeit den plural darbeten, als in dem falle, dass Aristarch den dual für einen plural aufgenommen hatte. Mir scheint nicht das streben nach einem kräftigen versschlusse, sondern die ungewöhnlichkeit des duals in der späteren sprache den plural schon früh in den Hemerischen texten an die stelle des duals gebracht zu haben. Ich schliesse dieses aus der bemerkung, dass jener für diesen nicht nur am ende des hexameters gefunden wird, sondern auch

3) Als ausnahme von dem oben angegebenen grundsatze bei der behandlung des μίν und δὶ finden wir in v. 389 sogar παυσὶ δε, wor-nach δὲ als enklitika seinen accent seltsamer weise als gravis auf das vorbergehende wort geworfen zu haben scheint.

in der mitte, wo man ihn aus metrischen gründen schlechthin verwerfen muss. Denn έπιδισηθέστες Od. II. 151 ist kein blosser druckfehler der Aldine, da auch der pariser scholinst bei Cramer An. Paris. T. III, p. 402, 22 den plural im lemma gibt. Drei wiener handschriften haben mit einer breslauer III, 128 egorteg, wie Bustathius in seinem commentare. Ich zweisle nicht, dass achon Apollonius, des Archibius sohn, das fehlerhafte ἀποκηδήcarrec Il. XXIII, 413, welches er p. 39, 30 (Hesych. T. I p. 465) erklärt, ebenso in seinen texten fand, wie es Michael Apostolins und Demetrius Chalcondylas aus den ihrigen aufnehmen. Bietet er uns doch p. 95, 10 für II. X, 360 καργαρόδοντες, was bei Hesychius T. Il p. 158 in καργαρόδοστας verdorben ist. Letzterer führt T. II p. 471 ebenso aus II. XVI, 429 κλάζοντες an, indem er es durch κραυγάζοστες erklärt, als p. 1025 προβοώντες ans XII, 277. Um wie viel leichter und häufiger aber konnten sich abschreiber und schlecht unterrichtete grammatiker am ende des verses eine solche neuerung erlauben, da ihnen bier nicht einmal eine rücksicht auf das metrum im wege stand! Und so möchte das zeugniss alter texte allein für die empfehlung eines solchen plurales, dem der homerische sprachgebrauch wicht grade das wort redet, offenbar bedenklich erscheinen.

Sagan.

W. C. Kayser.

# Fronto und Tacitus.

Herr T. B. B. Mayor in Cambridge vergleicht treffend in The Journal of classical and sacred philology I, 20 die sentenz des Tacitus Hist. 4, 6 Etiam sapientibus cupido gloriae novissima exister mit Fronto's worten ad M. Caes. de eloq. 1, 7 p. 78 Nieb. Novissimum nempe homini sapientiam colenti amiculum est gloriae cupido: id novissimum exuitur, womit die schon von Lipsius I. c. beigebrachten sentenzen der stoiker zusammenzuhalten sind. Ich möchte nur noch an den ältesten ähnlichen ausspruch des Simonides von Keos bei Plutarch An Seni 783 merinnern: πολιτεία δημοκρατική καὶ τόμιμος ἀτδρὸς είδισμένου παρέχειν αυτὸν οὐχ ἡττον ἀρχόμενον ἀφελίμως ἡ ἄρχοντα, καλὸν ἐντάφιον Δληθῶς τὴν ἀπὸ τοῦ βίου δόξαν τῷ θανάτφ προςτίθησιν τοῦντο γὰρ

εσχατος δύεται κατά γας, ως φησι Σιμωνίδης (fr. 104 oder 63). Denn aus der anwendung bei Pintarch folgt nicht nothwendig, dass der dichter von der wirklichen gloria sprach. Glaublicher, dass er gleichfalls von

der cupido gloriae redete.

F. W. S.

## XXIV.

### Anacreon de natura deorum.

In Bergks sammlung der bruchstücke des dichters Anakreon finden wir n. 145 (oder Poet. lyric. n. 132, p. 801) auch ein citat aus dem mythologicon des Fulgentius, das sich zugleich fact wörtlich in zweien der von A. Mai edirten vaticanischen mythographen II. 198 and III. 3. 4 wiederfindet, und folgendermassen anfängt: Inpiter enim, ut Anacreon antiquissimus auctorum scribit, rex exstitit Cretae u. s. w. Der gelehrte herausgeber hat sich vergebens bemüht für diese mythopoie in einer elegie des lyrikers einen platz ausfindig zu machen, wo letzterer von dem sternbilde des adlers gesprochen habe, die aber Meineke Anal. Alexandr. p. 243 selbst vielmehr einem Alexandriner beizulegen geneigt ist; und da jene mythographen denselben adler gar als das feldzeichen auffassen, unter welchem könig Jupiter den ranbzug gegen Ganymed ausgeführt habe, welcher eines Paläphatos würdigere euhemerismus der zeit und person des Teiers ganz fern liegt, so wird er es hoffentlich nur dank wissen, wenn derselbe dieses vermeinten bruchstücks ganz entledigt wird. Wir kennen nämlich noch einen andern Anakreon, der, obgleich hier antiquissimus auctor genannt, doch sowohl der zeit als der geistesrichtung nach jenen mythographen ungleich näher gestanden hat, freilich nur aus einem einzigen weitern, aber für den umfang und die quellen der philologischen erudition des mittelalters so charakteristischen zeugnisse, dass eine kleine notiz darüber manchem auch anderweit nicht unerwünscht sein dürfte. Es steht in der vorrede der noch ungedruckten chronik des dominicanermonche Henricus de Hervordia, woraus P. J. Bruns in seinen beiträgen zur kritischen bearbeitung unbenutzter alter handschriften u. s. w. Braunschweig 1802 ausführliche mittheilungen gemacht und u. a. auch folgende stelle über die von dem verfasser benutzten schriftsteller mit dessen eignen worten angeführt hat: De poëlis etiam Lucanus, Iuvenalis, Persius, ilem Statius in Achilleide et Thebaide, item Claudianus in minori et maiori, item Horatius in epistolis odis et sermonibus et poetria, item Virgilius in

Bucolicie Georgieis et Asneide, et Ovidius in libro Hervidum, de fastis, de Ponto, sine titulo [d. h. Amerum, vgl. Fabric. Bibl. latina l p. 444] de arte, de remediis, in Ibin et Metamorphoseos aliique plures; item commentum Servii in opuscula dicta poëtarum corundem et Thomas Walleys in Metamorphosece, item Albericus de nahura decrum, Theolectus de natura decrum, Creon vel Anacreon de natura deorum, Cicero vel Tullius de natura deorum, Boecius de consolatione philosophiae, Fulgentius mythologiarum et Remigius in Fulgentium aliique tractatus quam plurimi de cursibus et initiis remorum et principatuum dominorumque quorumdam et gestis sanctorum plurimorum aliarumque personarum insignium diversarum. Von den hier zuletzt genannten nachelassischen sehriftstellern ist Remigius unstreitig der mönch aus Auxerre (Autissiedorensis), von welchem auch ungedruckte commentarien zu Martianus Capella in mehren bibliotheken liegen (vgl. m. vorr. zu d. ausg. v. Kopp p. xvii), durch jenes zeugniss aber vielleicht zuerst sicher wird, dass wenigstens ein namhafter theil seiner zahlreichen anführungen bei dem dritten der vatic. mythographen vielmehr seiner erklärung des Fulgentius entnommen ist; und ähnliches gilt von Albericus, der immerhin die nämliche person mit dem auch sonst genaunten "philosophen" dieses namens sein mag, dessen hier erwähnte schrift de natura deorum aber weder mit dem bereits in van Staveren's mythographen edirten büchlein de deorum imaginibus, noch mit jenem vaticanischen anekdoton verwechselt werden darf, das Jacobs in d. zeitschr. f. d. alterth. 1834 n. 132 demselben verfasser vindicirt hat; vgl. auch Bardili daselbst 1835 s. 679 und Bode in G. g. a. 1835 n. 81. Nur des nämlichen geistes kind erkennen wir auch in einem wörtlichen citate, das der chronist ad a. 1316 aus dem capitel des Albericus de Celio Alio Demogorgontis aushebt: Iste quia plus ceteris probitate pollebat, dictus est Pollux, post quia regnum suum ad firmamentum usque transtulit, cum mutatione et augmento sui honoris mutans sibi nomen Celius a celando per contrarium dici meruit, quia, sicut pater in cavernis, terra se non celavit; vgl. Fulgent. I. 2 und Mythogr. Vat. 111. 1. 9: porro Saturnum Pollucis filium refert Fulgentius sive e pollendo sive a pollucibilitate, quod vulgarius dicimus humanitatem, auch 2. 6: ipsum etiam (Saturnum) Pollucis filium quasi polyfilium id est multos filios habentem u. s. w.; - dagegen erinnert der Demogorgon jenes citats, der in keiner der beiden sammlungen von mythographen vorkommt, an den scholiasten (Lactantius) zu Stat. Theb. IV. 316, und in der erweiterten form, in welcher Heyne Opusc. III p. 301 nach Omnibonus ad Lucan. Phars. VI. 745 dieses scholion mittheilt, dürfte zugleich eine spur des dritten der von dem chronisten genannten apokryphischen schriftsteller de natura deorum, des Theolectus enthalten sein, den ich kein bedenken trage, in dem Theocletes jenes grammatikers Wiederzuerkennen: multi dicunt per hunc Demogorgonem animam

intelligi mundanum, quae vegetat omnia, quae amaibus naturis proposita est, de cuius semine firmamentum, selem et hunam et stellas natas esse direbant; et hoc quidem secundum Servium; sed sacundum Theocleten philosophi dicunt Daemagorgonem esse rerum emnium et doorum omnium principem, genitorem terree, Erebi et Parcarum, a duipar, quod est sepiens, quie intelligentiem mavimum rerum emsium habest: vgl. Creuzer Symb. III s. 791, Lobeck Aglaoph. p. 600. Nur für unsern Creon vol Anacreen steht mir kein weiteres zeugaiss als eben das des Fulgestins su gebote, das aber anderseits selbst erst sein rechtes licht aus jener notis empfangen muss; und so mögen denn die einfachen thataachen dem liebhaber zu weiterer verfolgung anheim gestellt sein, die nich jedenfalls zuvörderst auch auf das chronologische verhältniss der fraglichen namen richten muss. Violleicht ist schon jetzt ein leser im besitze anderer spuren, die mit den meinigen vereinigt zu weiteren combinationen führen können; jedenfalls aber verdienen Heyne's worte l. c. p. 306 noch jetzt volle beherzigung: omnino operae pretium est in scriptoribus asec. XIII attendere ad auctores priscos, quos manibus trivere, et esset en matéries praeelari et ad varia consilia utilissimi libri.

Göttingen.

K. Fr. Hermann.

## XXV.

## J. Chr. Fr. Schaub.

Am 16ten september dieses jahres ist in seinem wohnorte Magdeburg ein mann aus dem leben geschieden, dessen verlust bei allen denen, die ihn genauer gekannt, mit tiefer trauer gefühlt wird. Auch für den weitern kreis der befreundeten dürfte ein kurser rückblick auf seine stellung und wirksamkeit sowie auf seine lebensgeschicke nicht ohne theilnahme eröffnet werden; daher mögen mit vorbehalt einer umfangreichern und tiefer eindringenden schilderung des odeln verstorbenen, die vielleicht bald durch geschicktere hände auf anderm wege erscheint, folgende zeilen von einem freunde niedergeschrieben einer uschsichtigen aufnahme entgegensehen.

Johann Christian Friedrich Schaub wurde geboren am 21. september 1786 in Lindow bei Berlin, wo sein vater bürgermeister war. Nachdem er als knabe in der elterlichen heimath die gehörige vorbildung genossen, wurde er als alumnus dem Jeachimsthalischen gymnasium in Berlin anvertraut, welches damals unter der leitung Schnethlage's stand. Hier entwickelten sich die geistigen fähigkeiten des jünglings in erfreulichster weise. Er leuchtete durch wissenschaftliche kenntnisse und charakterbildung seinen schulgenossen vor; zengniss dessen gaben von seiten der lehrer die ihm mehrmals öffentlich ertheilten preise und die ihm zuletzt angewiesene rangstufe in der ebersten classe, ses welcher er als primus omnium nach rühmlich bestandenem maturitäts-examen 1806 auf die universität zu Frankfurt a. O. abging. Daselbat studirte er mit eifer theologie und philologie; doch regte sich schon frühzeitig in ihm eine besondere vorliebe für den höhern lehrerstand, welcher ganz zu folgen ihm nach wenigen jahren, die er theils in Lindow, theils als hauslehrer in Löwenberg in der Mark verlebte, ein günstiges schicksal 1811 in Breslau die gelegenheit eröffnete, wo er als lehrer und alumnatu-inspector am Friedrichs-gymnasium eine austellung erbielt und seit 1815 den titel prefessor fübrte. Dort hat er als allgemein geschteter lehrer bis zum herbst des jahres 1826 gewirkt und nicht allein seine mit ihm verbundenen damaligen amtsgenossen, wie der ehrwürdige greise Kannegiesser, sondern auch mancher seiner nun in hohen ämtern stehenden schüler rühmen heute noch seine strenge, sittliche haltung, seine von aller selbstsucht entfernte collegialität, seine gewissenhafte, pünktliche wahrnehmung der amtsgeschäfte, seine liebe, aber auch seine von gerechtigkeit getragene strenge gegen die schuljugend. Die interpretation des Sophocles und Plato bildeten, wie von mehreren versichert wird, damals wie auch später noch, auf dem katheder einen glanzpunkt seiner didaktischen fähigkeiten, unter welchen grammatische schärfe in der auffassung der sprache und logische strenge in der verfolgung von bild und gedanken obenan standen. Oft sprach der verstorbene von dieser zeit seines lehrerthums als von einer periode, worin er des lebens höchste genüge gefunden.

Befreundet und seit 1817 verschwägert mit Kayssler, seinem ersten director (beide waren mit töchtern des rectors Neide in Magdeburg glücklich vermählt), in herslicher bis zu traulichem umgange gesteigerter beziehung zu Franz Passow, zu Wachler, zu David Schulz und andern lehrern der universität, die damals sich zu wissenschaftlicher, heiterer geselligkeit im vereine der "philomathie" begegneten, fühlte er im kräftigsten alter stehend sich nahe dem frischen quelle geistiger bewegung, fühlte sich selbst als ein sicheres organ geistiger thätigkeit in einem erwünschten amtskreise, während er umgeben von treuen, liebenswerthen verwandten und zu innigstem einklang der seele für freude und leid mit einer geistverwandten, zärtlichen guttin eingestimmt ein ruhiges, an bescheidenen genüssen reiches häusliches laben führte.

In solchen verhältnissen für eine höhere amtastellung verbereitet kam Schaub im jahre 1826 nach Danzig, wo er am 30. october als director des städtischen gymnasiums seine antritterede hielt. Die aufgabe, die ihm hier gestellt war, musste schwer erscheinen, denn er sollte Meineke nachfolgen, unter welchem eine mit bülfsmitteln and lehrkräften reich ausgestattete bildungsanstalt eine periode jugendlich geintigen wirkens durchlebt und auf dem gebiete classischer bildung glänzende erfolge erwiesen hatte. Aber auch hier bewährte sich die eigenthümlichkeit des schon aus der ferne her durch die gewichtigsten stimmen empfohlenen in kurzer zeit zur vollen überzengung aller betheiligten. Das gute, welches er vorfand anerkennend und schonend, neues mit behutsamkeit an- und einfügend, seinen mitarbeitern mit vertrauen begegnend, ihre besonderheiten in der methode, so weit sie gut erschienen, nie durch vorzeitige massregelung bedrängend, vor allem aber auf dem lehrstuhle mit ihnen alle mühen des unterrichts theilend, sicherte er sich immermehr die anerkennung seiner amtagenossen, sowie es ihm

bereits gelungen war durch seine autrittsrede, worin er einen kernpunkt des unterrichts auf gymnasien "die behandlung der christlichen religionslehre" mit edler freimüthigkeit, mit warmer verehrung des gegenstandes, aber auch mit logischer schärfe besprach, die achtung des gebildetern publicums zu gewinnen. Das institut blühete fort auch unter dem neuen vorsteher, der sich durch die freundliche annäherung der lehrer an ihn, durch den traulichen häuslichen umgang, in welchen mehrere von ihnen mit ihm treten, beglückt fühlte, und, wenn er es auch nöthig fand in der form der verwaltung des ganzen sowie in der betreibung mancher untergeordneten lehrgegenstände allmählich eine strengere, reglementarische bemessenheit eintreten zu lassen, so blieb dech in der hauptsache, dem unterricht in den classischen sprachen, der frühere geist vorherrschend, in welchen Schaub's geistige, philosophisch gebildete, logisch klare natur überall wohlthätig einzugreifen verstand. Sechs jahr lebte er so in Danzig in cinem amte, welches ihm auch desshalb hohe befriedigung gewähren kounte, weil er nach der seite der vorgesetzten behörden bin durch keinerlei lästige formalitäten sich beengt fand, da Jachmann als schulrath und von Weikhmann als ober-bürgermeister beide am orte lebend und beide dem director des gymnasiums befroundet ihm in den meisten fällen zu gegenseitigen snordnungen auf die humanste weise sich mündlich annäherten, ja in sehr wichtigen fällen stillschweigend seinen verfügungen ein unbegränztes vertrauen schenkten. Ein gemüthliches, geselliges leben, wie er es früher in Breslau geführt und stets allen besonderen veranstaltungen zu socialem genuss in geschlossener gesellschaft vorgezogen, dauerte fort. Er war mit den seinigen mehreren schlichten braven bürgerfamilien der stadt, unter den höhern beamten aber den familien Plottwell, Gernhardt, Ewald, von Bille durch umgang verbunden; mit mehreren, die aus jeuem kreise noch übrig sind, unterhielt er ein berzliches verhältniss bis zu seinen letzten lebenstagen, obgleich er eben nicht sehr geneigt war seine herzenswärme in langen briefen in die ferne zu ergiessen.

Gleichbleibend in charakter und wesen verbrachte Schaub eine der frühern ähnliche lebens- und wirkungszeit in Königsberg und Magdeburg, nachdem er am erstern ort im frühling 1826, am letztern 1838 durch das königl. ministerium in das amt eines königl. regierungs- und provinzial-schulraths berufen worden. Er trat in die neue laufbahn ausgestattet mit einer reichen schulmännischen erfahrung, ausgestattet mit einer durch's lebramt befestigten und erweiterten classischen bildung, zugleich mit der vollen kenntniss aller beschwernisse, die der lehrstand nach seiner öffentlichen stellung andern begünstigtern lebens-verbältnissen gegenüber zu tragen tat. Solcher fassung seines innern gemäss hat er bis an sein ende als hoch befähigter, eifri-

ger beamter and theilnehmender menschanfreund gewirkt und gehandelt. Diess hat der staat, diess die wissenschaft, diess ein zahlreicher kreis von ihm untergebenen schulmännern anerkannt. Ihn ehrte sein könig durch die verleihung des rethen adlererdens, der herzeg von Coburg-Getha für in commisserischem auftrage dem dortigen gymnasialwesen geleistete dienste durch verleihung des Ernestinischen bausordens, die universität un Königsberg, wo er mitglied der deutschen gesellschaft war, mit dem diplom der philosophischen doctorwärde und, wenn er auf seinen amtsreisen an den vielen gymnasien, die er beaufsichtigte als vorgesetzter erschien, konnte er aus jedem auge lesen, dass man in ihm den vollwichtigen beurtheiler gethauer arbeit, den theilnehmenden ermunterer zu weiterm fortschritt, den zückhaltlosen berather und helfer in allen amtlichen nöthen mit frenden nahen sah, obgleich die schlichte art wie er ohne viele werte zu machen mit kurzem aber freundlichen gruss eintrat und eich rasch zum vorliegenden geschäft wandte in keiner weise einer captatio benevelentiae ähnlich war. Auch der schuljugend gegenüber, deren sittliche haltung er gründlich zu erforschen, deren wissenschaftliche leistungen er ohne deckenden fireiss zu erfassen verstand, zeigte sich seine persönlichkeit in gleicher achtung und vertrauen gebietender schlichtheit und bestimmtheit; besonders waren hier für seinen charakter die kurzen mit scharfem begriffe schlagenden von tiefstem, sittlichen lebensernst eingegebenen anreden der abiturienten bezeichnend, wenn er nach der mündlichen maturitäts-prüfung als königl. commissarius ihnen den beschluss der prüfungs-commission ankündigte. Geräuschlos wie er gekommen schied er von lehrern und schülern wie ein alter bekannter: Nulla iactatio, nullum supercilium.

So sahen, so kannten den hingeschiedenen die preussischen gymnasien zweier provinzen; weniger hat seine eigenthümlichkeit das schriftstellerische publicum zu würdigen gelegenheit gehabt, da ausser drei im druck erschienenen kleinen schriften (über die muttersprache als unterrichtsgegenstand, einladungsschrift des Friedrichs-gymnasiums, Breslau bei Grass 1825; über die wichtigkeit des religionsunterrichts auf gymnasien, autrittsrede, Danzig bei Gerhardt 1826; über höheres sprachstudium, einladungsschrift des gymnasiums zu Danzig 1828), zu welchen einige nicht besonders bezeichnete artikel in Franz Passew's griechischem lexicon sich gezellen, von ihm keine auterschaft bezougt ist.

Ans dem kreise der bekannten und freunde, wo in traulicher berührung sich sein wesen so gern entfaltete, werden mänser wie Flottwell, Rosenkranz, Meineke, Schulz, Lehmann,
Herbst, Müller, Eckstein, Schmid, Rost, Sauppe auch die vielen
gemüthlichen character-seiten des geschiedenen bezengen können.

— Hier steht aber in aller gedächtniss voran seine liebe für

die schönheit der natur und seine besebeidene herzens, zufriedenheit. Ueber beide spricht sich mit wahnheit einer seiner ehema-

ligen collegen in einem briefe folgendermassen aus:

"Seine hingebung an die schönheit der natur, die bei seisom wiederholten aufenthalt im Harz, in den thälern des lieblichen Thüringen, besonders ober in der reinenden umgebung von Dannig so reiche nahrung fand, in letaterer numeist wenn er in der ferienzeit mit seiner familie bald in Langenfuhr, beld in Oliva, beld in Zoppet eine wohnung hexog, kannte keine gränzen. Oft habe ich hier auf grünen bergeshöhen an seiner seite gestanden, wenn er über das froundliche, von belebter strasse durchsogene land hinausschaute auf die weite blane unter abendlicher beleuchtung in silberfunken und purpurstreifen wallende see und wie betend in entzücken die hände still zum himmel erbob. Wie sufrieden kehrte er dann bei sinkendem abende mit dem freunde in die stille behausung am strande des meeres zurack zu den in herzlicher liebe ihm zugeneigten seinigen! Und in der that war Schaub überhaupt ein durch zufriedenheit mit Gettes schickung glücklicher, in hans, kirche und staat bei eiser auf strenge rechtlichkeit gegründeten freiheitsliebe conservativer measch. - Ich wenigstens habe ihn fast immer in solcher beziehung glücklich und zufrieden gekannt; nur einmal habe ich ibu in thranen gesehen, als ich ihn und seine gattin am sterbebette ihres jüngsten töchterchens, eines der schönsten kinder, die als muschuldige engel die erde hesuchen, um einen schweren verlust trauernd fand, den beide eltern lange innig beklagten, obgleich später im juhre 1832 die geburt eines sohnes ihnen eisen erschaten ersatz gewährte."

Nie entschlüpste dem in solcher weise über leben und schicksal sicher und einig gestimmten eine klage über die beschwerden des alters, die allmäblig auch bei ihm sich anmeldeten, obgleich sein blondes noch volles baupthaar bis in seine letzten tage vor greisheit bewahrt blieb und seine ansehuliche etwas bagere gestalt, deren haupt eine freie offene stirne, ein beligefürbtes klares deutsches auge und länglich gezogene sehr bestimmt, aber doch freundlich markirte züge darbot, in spätern jahren pur bisweilen die gewohnte gerade baltung verlor. Brot in jahr 1852 zeigten sich in einem brustübel, welches sich langsam eutwickelt hatte, schmerzhafte symptome von krankheit, doch wieder hergestellt erfreute sich der verstorbene seitdem wie ia frühern jahren eines im ganzen guten gesundheitszustandes, und wurde nur selten durch unwohlsein in seinen berufsgeschäften behindert. So kehrte er auch vor kurzem, nachdem er den ganzen sommer über sich heiter und wohl befunden von einer dienstreise nicht eben leidend zurück; er erkrankte aber nach wenigen tagen auf's neue an einer heftigen, nun schmershaftern brustaffection und entschlief nach fünftägigem krankenlager sanft

in dem herrn, ein klares bewusstsein bewahrend bis an sein ende. Im engsten kreise der lieben, die er zurückgelassen, betrauern ihn seine gattin, ein sohn und eine tochter; dass aber auch in weiterer umgebung der mitlebenden empfunden wurde, wie hoch der werth des hingeschiedenen in seiner zeit gestanden, bezeugte die anwesenheit vieler edler männer, die in amt und umgang mit geist und herz ihm verbunden gewesen, als in heiterm herbst-sonnenscheine seine irdische hülle vom segen der kirebe begleitet unter dem gesange der schuljngend in's grab gesenkt wurde.

Friede seiner asche!

E. october 1855.

Sr.

#### Zu Herodotos.

- 1, 27 lautet die antwort, welche Bias oder Pittakos den Krösos gieht: ὧ βασιλεῦ, προθύμως μοι φαίνεαι ευξασθαι νησιώτας ἱππευομένους λαβεῖν ἐν ἡπείρφ, οἰκότα ἐλπίζων νησιώτας δὲ εί δοκέεις ευχεσθαι ἄλλο, ἡ ἐπεί τε τάχιστα ἐπύθοντό σε μελλειν ἐπὶ σφίσι ναυπηγένσθαι νέας, λαβεῖν ἀρώμενοι Αυδοὺς ἐν θαλάσση; In der eben mir zukommenden neuen ausgabe Bāhrs füllen die anmerkungen mehrere spalten und das resultat aller künsteleien ist, Herodot könne wohl dergleichen geschrieben hahen. Ich hoffe, auch andre denken zu gut von dem vater der geschichte, als dass sie solche stribligo ihm zutrauen könntes. Auf das richtige leitet die lesart ἀρᾶσθαι statt ἀρώμενοι. Man vertausche das glossem είχεσθαι mit dem an verkehrte stelle gerathnen ἀρᾶσθαι.
- 2, 108 τὰς διώρυχας . . . οὖτοι ἀναγκαζόμενοι ώρυςσον ἐποίευν τε οὐκ ἐκόντες Αἴγυπτον, τὸ πρὶν ἐοῦσαν ἐππασίμην καὶ ἀμαξευομένην πᾶσαν, ἐνδεᾶ τούτων. L. Spengel im n. rh.
  mus. 1847 s. 153 will ἐποίεἐ τε οὐκ ἐκών. Aber das kam Herodot, scheint uns, so wenig sagen, wie οὐκ ἐκόντες, da es den
  gezwungen arbeitenden unterjochten so gut wie dem Sesostris
  gleichgültig sein musste, wie Aegypten von natur oder kunst
  beschaffen war. Vielmehr ist zu achreiben οὐκ ἐκύντες ώρυςσον ἐποίευν τε Αἴγυπτον . . . , indem ἀναγκαζόμενοι glosse
  dazu war.

  F. W. S.

# II. MISCELLEN.

## 7. In Plutarchi Amatorium 1).

P. 1. apsle τοῦ λόγου τὸ τῦν έχου, ἐποποιῶν τε λειμῶνας cett. V. τὸ τῦν έχον quid sibi velint nen satis perspicio, tametsi interpretibus offensioni haud videantur fuisse. Fortasse τὸν τὸλον reponendum ent.

P. S. aupra. Καὶ διὰ τῶν θεάτρων. Num Thespiis plura facriat theatra ignore; urbis magnitudini unum facile suffecisse mihi persuadeo. At ipsa dictio διὰ θεάτρων ἀλλήλοις συνείναι vix ferri potest. Recte dicitur διὰ λόγων τινὶ συνείναι alia. Qua-

propter scribere malim nai rà dia zo vacaço.

P. 12. ταύτην δ' όρομεν άρχων και κρατείν δοκούσαν. f. ποθούσαν. In proximis τρυφάς έμποιούντα και χαυνύτητας έκθεραίους και κιλίους. άβεβαίους recte repositum case videtur. κι λίους autem prestrema para vocis ποικίλας case videtur. ποικίλος enim mutabilis saepe significationem habet.

P. 13. σχεδον ήμεις ούτοι τοσούτοις γυναικί πρεσβυτέρα, καθ-

άπες οι φοίνικες ήν σύκα και άωρον άνδρα περιάψωμεν.

Priora verba sic scribenda esse videntur σχεδον ήμει, ο ν ν τοσού τοις. verbum έτεσε, facile desideratur, ax antacedentibus cagitatione supplendum; nisi quis ellipsin malit statuere, quae in hec verbo haud infrequens est. In preximis same corruptiasimis verbis hand dubie errarunt, qui de Phoenicibus vel Syris cogitarunt, quasi apud eos moris fuerit, ut vetulae nuberent iuvenibus. Ab hac opinione ipsum verbum παριάπετεν, quod ostendit, arboras intelligendas esse, deterrere istos debebat. Sicut enim arboram copulatio coniugio anepe comparatur, sic proclivis erat a coniugio ad arborum copulationem decursus. Quam ob causam non male Wyttenbachius φοίνικι συκάμινον (poterat συκήν). Quod si verum est, comparationia momentum non tam versatur in arborum dissimili actate (nam fici vel mori non minus annosae, quam palmae reperiuntur), quam in diversitate magnitudinis. Palmae enim procerae sunt: illae humiles. Sin vero actatis di-

<sup>1)</sup> Dieser aufentz hat sich unter Bambergers papieren gefundes.

versitatem flagitamus,  $\sigma v \times i \delta \alpha$  rescribere satius est, que sei surculus significatur. Sed alia ratio aliquanto mihi praestabilior esse videtur.  $\sigma \tilde{v} \times \alpha$  enim vel  $\sigma v \times \tilde{q}$  (sive quodeunque scriptum fuit in codd. autequam ad hodiernae scripturae pravitatem delaberetur librariorum socordia) et ipsum videtur ex emendatione profectum esse, verae autem lectionis vestigia in duabus autecedentibus literis servata( $\sigma \eta$ ). Nam scripsisse Plutarchum opinor

- χαθαπερεί φοίνικα σηχφ ά. ά. περιάψομεν. σηχός

stirpem oleae significat putrem et decrepitam.

Sequentia hunc id modum emendanda esse opinor:

έρωτικά. καθέσθω τὰς ὀφρὺς καὶ παυσάσθω τρυφῶσα, σχῆμα λαβοῦσα τῶν τοῦ πάθους οἰκείων.

Infra pro de ézos acripaceim equidem de flase o.

P. 13 παυσαμένου δὲ τοῦ Πρωτογένους ὁρᾶς είπεν ὁ πατης, 
δ Ανθεμίων, ὅτι πάλιν ποινήν πο εῆσαι τὴν ὑπόθεσιν καὶ τὸν λόγον ἀναγκαῖον ἡμῖν, τοῖς εὐκ ἀρνουμένοις οἰδὲ ἡ εἔγο σ ει 
τοῦ περὶ γάμων ἔρωτος είναι χορευταῖς. Ita hace acribeada sunt, 
e Wyttenbachii coniectura, admodum probabili. Sequentur hace 
Καὶ ναὶ μὰ Δία (είπεν ὁ Ανθεμίων) ἀμένει διὰ πλειόνων νῦν 
αὐτοὺς ἐρᾶν εἰ δὲ τῷ πλούτφ βοηθήσων cett. Idem proxima 
quoque ingeniose emendavit καὶ ναὶ μὰ Δία (είπεν ὁ Ανθεμίων) 
ἄμυνε διὰ πλειόνων νῦν, αὐτὸς ἐρῶν. εἰ δέ vero non erat soθicitandum. Est enim formula elliptica, quae imperativi vim extenuat, iam ab Homero sacpius usurpata. ἔτι autem, quod W. 
reponit, mirifice languet.

Proximum enuntiatum sic emendavorim — βαρεῖα γὰρ εἰ πλουσία (est hypophora). Τί δέ, εἰ καλή καὶ νέα; τί δὲ εἰ γένει σοβαρὰ καὶ ἔνδοξος; αἱ δὲ σώφρονες ο ὐ τὸ αὐστηρὸν καὶ κατεγρυπωμένον ἐπαχθὲς καὶ δυσκαρτέρητον ἔγουσι, καὶ ποινὰς καλοῦσιν αὐτὰς ἀεὶ (libri καὶ) τοῖς ἀνδράσιν δεριζομένας, ὅτι σωφρονοῦσι; (ποίνας si recte memini respicit ed Simonideum illud carmen).

Badom pagina hace leguntur — Μελησίαν έγγυον ἐπαγομένην δί ἀνῆς κατεσσυμάτων. Sententia poseit: ἐγγ ὑη ν ἐπαγομένην τὴν δί ἀνῆς καὶ κηρυγμάτων. praecenis enim voce ii utebantur, qui vendere aliquid volebant. Reiskii συμβολαίων propteren minus aptum est, quod matrimouium quodvis quodammedo συμβόλαιον est. Melius erat συγγραφῶν.

P. 19. In Euripidis versu aut  $\delta'$  où pro  $\delta \epsilon'$  scribendum est, aut  $\phi \varrho \delta \epsilon \epsilon \epsilon'$  in imperativo (et  $\delta \dot{\eta}$ ), quod Xylander voluisse videtur.

interponendum eat τάς, at parenthetica accipienda aunt v. έφάξξαι τάς,. ώς έσιπε, τῷ δράματι — περιπώς. In sequentibus aic scribendum et interpungendum ease videtur: θίσθαι; οὐχὶ ἄδηλου.

P. 28. οὐ γάρ με τὺξ ἔτικτε διαπότην λύρας

οὐ μάντιν οὐδ ἰατοφν, ἀλλὰ θνητὸν ἄμα ψυχαῖς in quibusdam libris legitur θυκτῶκ. Suspicetur quispiam, vermi sic medendum ease

- — ἀλλὰ χλήτορα

*PIPLE* 

nisi in Valckenariano gygroom acquiescandum est.

P. 61. άλλ ώρπες αι πόλεις διά χρόσου σπονδάς άνανευνσται πρός άλλήλας, ούτως άρα βουλόμενον άνανευνσται τον γάμον έχ των έκάστοτε συλλεγομένων σχημάτων έν τη τοιαύτη φιλοφορούνη. — σχημάτων, hand dubic corruptum, Wytt. in ισχημάτων mutatum ibat, vocem mihi incognitam. Equidem rescripantim έγκλημάτων.

P. 65. ως ἄμα καλῆς. Sententia tale poscit, quale coniecit Reiskius τμηθεισών. Sed ductus literarum suadent ἄμα καρεισών τυς. Plurimis enim locis vitiata est hace commentatio mius aut plurium syllabarum omissione, fortasse, qued scripturae compendia haud recte intelligebantur. Possit etiam ἄμα κάρσει τυρανν.

P. 68. moòg avròs allyyèr uslavovaa. Fortassa scribandum est moòg avlòr à n'ay eur u., ad contum tibiorum, so indensableci, utpote eo reditura, ubi tam din rege bentius degerit.

A. Emperies.

# 8. Zwei schwierige stellen aus den Trachinierinnen des Sophocles.

v. 113. πολλά γὰρ τός ἀκάμαντος ἢ νότον ἢ βορόα, τις κύματ ἐν εὐρὲι πόντφ βάντ ἐπιόνται τ΄ ἴδη, οῦνω δὲ τὸν Καδμογενῆ τρέφει, τὸ δ' αὐξει βιότου πολύπονον τεκτιρος Κρήσιον.

Die construction dieser etwas verwickelten periode versuche ich, mit verzicht auf polemik, durch nachstehende interpolationen aufzuhellen: ὡς τις, ἢ νότον ἢ βορέα ἀκάμαντης [ἤγονν ἀκαμάντως ανέσνεος], πολλὰ κύματα ἐν εὐρίι πόντφ βάντα ἐπιόντα τε ίθη, οὅτως δὲ [πολλῶν κυμάτων τὸ μὲν] τρέφει τὸν Καδμογενῆ, τὸ δὲ ανίξει [τὸ] βιότων πολύπονον [αὐτῷ, ιόςτε οὅτω πολύ γενίσουι ἢ ἄπειρον] ιόςπερ πίλαγος Κρήσουν. Der gedanke istrumie man bei anhaltendem stærm nahllene wegen gehn und kommen sicht, die das achiff verwärts treiben und wieder zurückwerfen, die es bald hoch in die höhe heben, bald wieder in die tiefe schleudern: so machen auch wogenähnliche schicksale und ereignisse das leben des Herakles zu einem wechselvoll bewegten leben; die eine woge hebt und verherrlicht ihn, die au-

dere macht das ohnekin mithevelle meuncheuleben für fin 20 vaermesslich an mühen und leiden, wie das kretische meer; aber

ein gott schützt ihn immer vor völfigem untergang."

Hierin hat die ergänzung von so μèr das geringste bedenken; τρέφειν bedentet bekanntlich nicht sowohl am leben erhalten, als gross siehn, ist mithin ein passendes bild für die förderung des Herakles in seinem beruf zu einem weltberühmten helden. Das nomen πολύπονον ist sweimal zu denken; erst als object von αύξει und regens von βιότον, und dann als prädicat dieses objects mit preleptischem gebrauch. Endlich πίλαγος ist bles ein bild der unendlichkeit der offnen see, ohne alle hezugnahme auf die mühen und gefahren des stürmischen meeres. Das mittelmeer aber zeigte sich dem Griechen in seiner unübersehbarkeit erst jenseits von Kreta; diess ist das sonst kaum weiter gewannte πέλαγος Κρήσιον.

v. 1019. σοί τε γὰς δμμα ἔμπλευν ἡ δὶ ἐμοῦ σφζειν.

Anerkannt verderbt, schon beim scholiesten. Vielleicht

σόν τε γὰς, οίμαι,

ήν πλέον, η δι έμου σώζειν.

Zu übersetzen: das wäre, mein' ich, vielmehr deine pflicht, den vater zu retten (d. h. mittelst tödtung von seinen qualen zu befreien) als es durch mich zu thun. Im ausdruck ist eine art anakoluthie; streng consequent sollte es heissen entweder: σὸν γὰρ ἢν πλέον, ἢ ἐμὸν σῷζειν, oder: αὐτὸν γάρ σε χρῆν σῷζειν ἢ δι ἐμοῦ. Den präsennähnlichen gebrauch von ἢν auch ohne ἀν und ἄρα hat Bernhardy wiss. synt. s. 374 hinreichend erläutert. Die verbindung durch das homerische τε γάρ ist zwar unattisch; sie hat jedoch hier ein so ehrliches gesicht, dass ich ihr trauen muss, und sie lieber für ein unicum als für ein falsum halte.

Erlangen. L. Döderlein.

## 9. Ueber zwei stellen in Demosthenes rede de corona.

1. Die worte in der rede des Demosthenes de corona §. 130 οὐδὲ γὰρ ὧν ἔτυχεν ἦν, ἀλλ' οἰς ὁ δῆμος καταρᾶται sind meines bedünkens einzig richtig von Hermogenes περὶ μεθόδον δεινότητος c. 34 (Rhetores Graeci III p. 442 Wals, II p. 454 Spengel) aufgefasst worden, sofern er dieselben als beispiel der comischen figur παρὰ προςδοκίαν saführt. Ueber diese figur im allgemeinen bandeln Quintilianus 9, 2, 22—24 und lulius Rufinianus de fig. seut. §. 34. Nachdem Demosthenes das schmutzige treiben der ältern des Aeschines geschildert und sieh davon mit der erklärung abgewendet hat, dass er fürchten müsse durch

längeres verweilen bei diesem gegenstande sich selbet zu besudeln, wendet er sich zu Aeschines eigener lebensgeschichte. "Der freilich, sagt er, war gans andern schlages als seine ältern, er gehört zu - denen, die das volk verflucht.." Zu ienem liederlichen gesindel, auf das man mit verachtung oder, wenn's trifft, mit mitleiden hernbeicht, gehört er nicht; er gebert zu der kategorie von menschen, die der berold in der velksversammlung feierlich verflucht. Ein inopinatum, das seiner wirkung auf die anhörer gewiss nicht verfehlte. Die fluchformel galt verrätherischen, volkafeindlichen rednern (daher gleich nachber αμ' Αθηναίος και φήσως γέγονε) und enthielt namentlick die fermeln ὁ τὴν πόλιν ἐξαπατῶν, ὁ μὴ λέγων ὁ φρονεῖ, vgl. Demosthenes de cor. §. 282. de falsa leg. §. 70 f. in Aristocr. §. 97. Dinarchus in Demosth. §. 47. in Aristog. §. 16. Aristophanes Thermoph. 330 ff. und die nachweisungen bei Hermann staatsalt. §. 129. 1. Dass auch sellten sclaven, die sich in's bürgerrecht einzuschmuggeln auchten, verflucht worden sein, ist sirgends gesagt und an sich nicht wahrscheinlich.

Die gewöhnlichen erklärungen der stelle, als deren ältester gewährsmann Rutilius Lupus de fig. sent. I, 16 zu nennen ist (parentes appellat, quos scitis non ignotos fuisse, sed huissmodi ut omnes hos exsecrarentur) und deren fast nothwendige consequenz die am rande des cod.  $\Sigma$  vorgeschlagene textesversetzung war, deuten die worte wieder auf Aeschines ältern und stellen sich damit in einen offenbaren widerspruch mit dem gedankenzusammenhang des redners. Der genitiv muss als ein partitivus,

nicht als ein gen. originis gefasst werden.

2. Das zweite distichen der vom volke genehmigten grabschrift auf die gefallenen bei Chäronen lautet:

μαρτάμετοι δ' άρετης και δείματος οὐκ ἐσάωσαν Μυνιάς, ἀλλ' Άλλιν κοικόν έθρετο βοαβο.

ψυχάς, άλλ Αίδην κοινόν έθεντο βραβή.

Aber im kampf entschied nicht muth und furcht ihre loose, sondern aus Aides hand wählten sie einerlei sold.

Diese handschriftliche lesart haben mit einziger ausnahme Bromi's, der aber δείματος unstatthaft mit vaterlandsliebe übersetzt, alle neuern berausgeber verlassen und entweder mit Victorius, Markland, Reiske δείγματος oder mit Valckenaer λήματος gebessett. Beide conjecturen sollen ein synonymum zu ἀρετῆς herstellen. Noch weiter gehende änderungsvorschläge kann ich übergeben, da ich δείματος, und zwar in seiner gewöhnlichen bedeutung, zu rechtfortigen auche. Dem verständniss der stelle sind diejenigen nabe gekommen, welche, wie Göller, Dissen und Westermann, die genitive ἀρετῆς καὶ δείματος per hyperhaton von κοινὸν ἔθεντο βραβῆ abhängig sein liessen. Aber weil sie zich diese abhängigkeit als einzige dachten und κοινὸν für ἄπαντες nahmen, sahen sie sich zur änderung von δείματος genöthigt. Allein die beiden genitive sind zugleich auch von ein

document percie abhängig. Der gedanke des verfassers ist: wilrend soust in schlachten sieg und rettung des lebens gewöhnlich als beweis der tapferkeit, hingegen niederlage und tad als beweis der furcht betrachtet wird, so was es diesmal nicht so; is diesem falle war leben oder tod, sieg oder niederlage nicht die folge von tapferkeit oder furcht, sondern dem tode hatten sie sich auf alle fälle geweiht. Eigentlich sellte also statt oix δοάωσαν ψυχάς vollständig οὐκ ἢ ἐσάωσαν ἣ ἀπώλεσαν ψυχές gesetzt oder für beide verba ein mittelbegriff wie enpiaero oder สรรทุโโตร์สรรอ gewählt sein. Indensen mechte der mit ไว้เป็นร xos νὸν έθεντο βραβη nachfolgende einfache gegensatz auch hier oine oingliedrige ausdrucksweise als genügend erscheinen lasson. Was die rection des genitive betrifft, so ist derselbe sun theil schon von dem negativen verbum oux écrescus abhängig und hier als gen. protii zu betrachten; da aber das hanptgewicht des gedankens unstreitig auf dem positiven ausdruck Ar θην χοινόν έθεντο βραβή ruht, so muss jener genitiv augleich und hauptsächlich als beifügung zu βραβή gefasst werden. Das nower nehme ich für exaresor in beziehung auf aperig zai deiματος.

Basel.

K. L. Roth.

#### Miscellanea critica.

Rhosi v. 16 soqq. Scribendum, Χο.: Θάρσει. Έκι: μῶν τις λόχος ἐκ καντῶν; Xo.: Obrig. 'Bu.: vi où yào quanag ngolimar Kireic otoatián -.

25. L. αίρων et in 48 ναῶν.

204. Male Piersonus: restituenda codicum lectio enci vis

ällη» — cf. Aescb. Choeph. 214.

235. L. Φθιάδων δ' Ιππων. Codices qui δ' omittunt babent ofnor, quod ipsum a disnor orium est. sc. disnor - eis-### OIXOF.

286. δεσπότου πέρυαντος Αγαιον Άρη. Lege, δ. πέρσας

rò à A. A. deonóthe est equorum dominus.

250. Ere de Opacoc er nigua. noti Musar be enar top. μαχίαν ἀτίζει. Peasimam codicum lectionem peius Scholion sic interpretatur: ὁ τὴν συμμαχίαν ἀτίζων πρὸς Μυσών ἐσειν. Οί Musoi sunt Troisnorum socii; itaque hoc diceret; qui sovi Musous deridet ad Musous pertinet! Luce clarius est its tantum notissimo proverbio nti petnisse enm qui Myses socies haberet, ut illud redargueret. Scribendum, ere de Ocasos er αίχμα ποτό Μυσών. δε έμαν ξυμμαχίαν απίζει σιν ανόρ 'Αχαιών ο πεδοστιβής σφαγείς οὐτάσει — Aliquem qui meos socios contennit suincrabit Dolon --- Cacteram due videntur fuisse proverbis ed Myses pertinentie; elterum qued hie tangitur. Musor. foraros, quod candem vim babebat quam συκινή έπικουρία, alterum inde eriandum qued vox Musos diverso accentu Musos, aut Musos efferebatur: Mysi autem ipsi pries ob similitudinem vecis usos respuebant, seque Mucous vocari volebant. Inde ad eum, qui ex daobus ciusdem rei nominibus minus honestum eligebat, dici solebat, εί σοι Μύσον γ' ήδιον καλείν; quo sensu a Platone in Gorgia adbibitum est.

371. Iungenda sunt, Πηλείδου προβαλοῦ κατ' όμρα πέλταν δογμίαν πεδαίρων. In ora Pelidae transverso brachio scutum at Tum σχιστάν παρ' άντυγα πώλους έρεθίζων simul ca-Nescio quid de apertura qua currum conscendebant somniavit Dindorsius. Scholiusta nihil tale; eius verba haec sunt. Σχιστήν λέγει παρόσον οἱ πυρριχίζοντες διαβαίνουσι. Σχιorie dicit quia qui Pyrrhicam saltant crura distrahunt. Have explicari possunt e Polluce (4, 105.), qui σχιστάς έλκειν inter σχήματα Pyrrhicae saltationis recenset. Sed meptissima est hace Scholiastae interpretatio. Respicit ad' formam scuti, cuius in ora superiore fissura erat, per quam oculus ad equos regendos aut ad telum intendendum cernere poterat.

429. Lege Θοζκα πορθμεύσων στρατόν, ut legitur Flor. 2. 675 — 682. Haec inter duo Hemichoria dividenda sunt. a. βάλλε — β. τίς δό — α. λεύσσετε — β. κλώπες — α. δεῦρο β. καὶ τούσδ' ἔμαρψα. Χο. τίς όλ. ελ.

683 seqq. Lege,

Χο.: οὐκ ἐρεῖς ξύνθημα, λόγγην πρίν διὰ στέρνων μολεῖν; Οδ.: ἡ σὰ δὴ Ῥῆσον κατέκτας; Χο.: ἀλλὰ τὸν κτενοῦντα σέ ίστορω. Οδ.: θάρσω, πέλας ίδι. Χο.: παϊε παῖε παῖε πας. Oδ.: ίσχε πάς τις — Χο.: οὐ μὰν οὖν. Οδ.: α, φίλιον ανδρα μή θένης.

Χο.: καὶ τί δή τὸ σημα; Οδ.: Φοίβος. Χο.: ἔμαθον ίσχε πᾶς

οίσθ' οποι βεβάσιν άνδρες; Οδ.: τζίδε πη κατείδομεν. έρπε πας κατ ίχνος αυτών. Χο.: ή βοήν έγερτέον;

Οδ.: άλλά συμμάγους ταράσσειν δεινόν έκ νυκτών φόβφ. Nullae sunt in his verbis Hemichorii partes. Ulysses se quoque latronibus comprehendendis intentum simulat, quo et ipse effugiat et Chorum a Diomedis vestigiis avertat. Ulysses solas de caede Rhesi loqui poterat qui solus caedem patratam sci-Huius astutiam ita depingere voluit auctor fabulae, ut facinoris quod ipse fecisset auctorem se persequi fingeret, quo si aliunde quoque illud factum vigiles comperissent, sibi certe id imputare non possent, qui primus denuntiasset.

704-5. ἀρ' ἔστ' — εί τοῖς —, Eidem Hemichorio assignanda sunt.

722-3. sle ove - Entag pag - eiusdem sunt Hemichorii. Philologus. X. Jahrg. 2.

Digitized by Google

778. Optime Cod. Vatibanus, oi & côlio voi pip a vi bipo a vi si alsíora.

822. Lege, ἄγγελος ἦλθον ἀμφὶ καῦς αύς αἴθεικ, delete Αργείων συρακόν. In strophico versu 457, lege, Ζοὺς θελοι ἀμφὶ σοῦς λόγοισιν εἴργου.

826. Lege, et narenoipes' eus' ifigel où ras Siperresadas

παγάς.

827. Lege, μή μοι κότον, & ανα, θης αναίσιος γάς — et in strophicis 461, κώς μαν Αχιλεύς τὸ σὸν έγχος αν δύναιτο —

910. Lege, α θ' Ελλανα λιπούσα δόμον.

912. Lege, φίλτατε, μυριάδας τε, πόλεις δ' -

932. Lege, φιλαυμάτους.

In Modea 1511, άλλα της έμης κάκης

τὸ καὶ προέσθαι μαλθακούς λόγους φρενί.

Volunt φρενί otiosum esse; potius dixerim molestum. Sed quid est προίσθαι? Si interpretes audis, emillers; sin constantem Graecorum usum respicis, deserere. Corrigendum προσέσθαι: sic demum φρενί debito casu atque optimo sensu ponitur.

Med. 659. ἀχάριστος όλοιθ' ότφ πάρεστι μὴ φίλους τιμᾶν καθαρὰν ἀνοί- ξαντα κλῆδα φρενῶν.

Lege παρέστη, et καθαράν.

Ibid. 735 seqq. ΜΗ. πέποιθα, Πελίου δ' έχθοός ἐστι μοι δόμος

Κρέων τε τούτοις δ΄ όρχίοισι μέν ζυγείς άγουσιν οὐ μεθεί ἀν έχ γαίας ἐμέ. λόγοις δὲ συμβὰς καὶ θεῶν ἀνώμοτος φίλος γένοι ἀν κάπικηρυκεύμασιν οὐκ ἀν πίθοιο τάμὰ μέν γὰρ ἀσθενῆ, τοῖς δ΄ ὅλβος ἐστὶ καὶ δόμος τυραννικός.

Primum pro ἄγουσιν legendum suspicor αἰτοῦσιν, neque obstat quod sequitur άγειν χρήζη: deinde quaerendum rectene an secus οὐχ ἀν π. in κάχ ἀν π. mutandum coniecerit Wyttenbachius. Audacem coniecturam et nullis palaeographiae rationibus fultam tum demum amplecti fas erit, si nulla probabilior via reperta fuerit. Atque ea statim apparebit si ἐπικηρυκεύματα non ut vulgo de legationibus Peliadum aut Creontis intelligas, sed de foedere inter Aegeum et Medeam. Quare vehementer suspicor legendum esse:

φαῦλος γένοι αν, κάπικηρυκεύμασιν

Ibid. 845 seqq. Lege,

πῶς οὖν ἱερῶν ποταμῶν πόλις ἡ φίλων πόμπιμός σε χώρα τὰν παιδολέτειραν έξει.

et in antistrophicis,

πόθεν θράσος ή φρένας ή χέρα νῷ σέθιν χαρδία τε λήψει δεινὰν προσάγουσα τόλμαν; Herodi & .5% ad fixil : Locals die scribendus, αύξηται ές πλήθος των έθνέων πολλόν μάλιστα, προσκεχωρηκότων κ. τ. έ. multimilius crevit multo magis quam reliquae gentes cet.

Sop!.. Oed. R. 601. L. άλλ' ούτε δραστής, hoc dicit: neque per me feci neque per alterum.

lbid. 668. L. τὰ πρὸς φίλων et in antistrophe τανῦν τ' εὐ-

πομπος εί δύνα γενού. Ibid. 691. L. εί σ' ένοσφιζόμαν.

Ibid. 1382. L. τὸν ἀσεβῆ, τὸν ἔκθεον. deleto proximo versu. Ibid. 1526. L. (οῦ τίς οὐ ζήλφ πολιτῶν ταῖς τύχαις ἐπέ-

Oed. Col. 230. L. αν προπάθη — et in Aiace 521, τερπσον εί τι προϋπαθεν.

1bid. 688. L. metro et sensu iubentibus ἀλλ' αίἐν ἀπή-μαντ' —

1047- L. πυθίαισι λαμπάσιν άκταῖς. et 1064 φυγόντες. 1061. L. εἰς νόμον.

1673. L. & sies.

In Plat. Soph. 251. L. Θε: Ἐγο μέν — Ξε: τί οὖν οὖ — Θε: καλῶς λέγεις — Ξε; καὶ τεθῶμέν γε —

Politie; 285. L. derarer elras un --Philob. 15. L. Shag elras miar ravens.

16. fortasse Λόγων νει 'Ιδαών μων εἰς ἀνθρώπους δύσες
26. έχόντων statim past primum πέρας οπίσευπ, deinde post alterum reatitutum est. L. πέρας έχόντων ουθ' ήδοκών ούνα π; å, έν αμπαϊς.

Phileb. 41. Bodl. τούς. videtur TOTE in TOTC abiisse. Lege, τῶν τοῦ σ. ἐναντίων έξεων ταῖς τότε, τὴν δ ἀ —

56. φθεγγομένης non est necessarium. φερομένης de citharae chordis recte dicitur. cf. Parcem. Graec. in Ασπένδιος κισαριστής.

Alc. II. 147. L. δοφ πες δυ μη πραότερου επουρίση το της τύχης.

Theaetet. 165. το Ψεγόμενον, έν φρέατι συσχόμενος. Hinc patet Paroemiographos falsa quadam lectione deceptos έν φρέατι κυνὶ μάχεσθαι fabricatos esse pro έν φρέατι συνίσχεσθαι. lidem παρθένος τὰ πατρῷα pro παρθέμενος dederunt; et fortasse μηδὲν κατὰ βοός pro μηδ ἔγκατα β. εύξη. Ne vilissimam quidem rem temere voveto.

Diogenian C. IV. 55. Διπόλει σοί φησιν ή παροιμία. An legendum παρ Εὐπόλιδης φίλοις ή παροιμία.

In Hesychio v. τακτονίτου legendum τάκ τοῦ νίτρου. Epicharm. apad Stob. Eth. Ed. L. ὁ βίος ἐστ' ἀλαζονείας διόμωος πρός τους πέλας. Ihid. Menandri des fragments in Naum conflata sunt.

Ο μη δεγόμετος των θεών τὸ κύμφορου abro didorem, erena rov (go Bouleral ) et, si recte memini,

रहे हैं वेरण्यां रांगे में रहे माने θεός δίδωσιν, οὐ τρόπου 'σθ' άμαρτία. Birmingham.

# 11. Addenda ad Notas in Platonis Philebum 1).

De Philebi consilio. Quae in Politico de duplici ratione voi μείζονος και έλάττονος adumbrata sunt, in Philobo planius declarantur. Ibi satis habuit monere ώς ήγητέον μειζόν τι άμα καὶ έλαττον μετρείσθαι μή πρός άλληλα μόνον, άλλά καί κρός τήν του μετρίου γένεσι». Simul autem profitetur ως ποτέ δεήσει του νυν λεχθέντος πρός την περί αυτό τάχριβές φπόδειξις id quod in Philebo praestitit. Sed duplex illa ratio in Philebo sub nominibus του πέρατος et του απείρου profertur. Politico vera seu absoluta néronois sic a temeraria et infinita perofore distinguitur, quod illa per dialperer eit elly efficitur, haec ab illis fit qui dialecticae et idearum imperiti sunt: Pythagoreos innui verissime monnit C. F. Hermannus. Hi calm in dialectica hospites vinque vius ignorantes similitudine quadam contenti placita ana pronuntiabant potius quam probabant, vel, ut hodie diceremus, Auslogiam in Legicus lecum sufficiebant. Videbant quidem ouosospeas et droposospuas, not aisoprais deχαίς irretiti ideoque τῶν είδῶν ignari, voram illam μοσρητικήν assequi nequibant. Quoniam autem & nar' eldy dialogues in Politico uéronois in Philebo adous efficere dicitur, patet seçus et μέτρησι» την άληθη rem candem case nominibus diversis expres-Sed tamen ή άληθης μέτρησις cum ipao μέτρφ non est confundenda; illa haud minus quam altera μέτρησις, seu assiços, est mers ἀρχή, h.e. abstractum quid: μέτρον contre vers est essen-Caeterum nihil differt to uérgor quod in Philebo aummum bonum continere dicitur ab illo quod in Politico, tanquam verae mensurae norma, indefinitae naturae opponitur; hoc ipsa sermonis similitudine clare indicatur. In Politico enim artes quasdam ita describit; ὁπόσαι πρὸς τὸ μέτριον καὶ τὸ πρέπον καὶ τὸν καιρὸν (Ι. καὶ τουγκαιρον) καὶ τὸ δέον καὶ πάνθ' ὁπόσα εἰς τὸ μέσον ἀπωχίσθη τῶν ἐσγάτων. — In Philebo legimus, μέτρον καὶ τὸ μέτριος καὶ καίριος καὶ πάσθ' ὁπόσα τοιαῦτα. Multo igitus arctius quam quis primo aspectu crediderit, cohactent inter se duae Philebi partes, quarum altera est de limiths vi tam in dia-

1) Quem edidit C. Badham Londini a. MOCCCLV.

lectica quam in physicis cornenda, altera de conditione mixtionis. et de summo bono in ea quaerendo. In utraque parte relatio oppositorum a certo attimero sive atedo pendet; in lóyois h. e. in iis rebus in quibus dialectica versatur ανομοιότης in fpsa όμυιό. 1994, seu infinita contradictio quae est inter tò és et sà nollà certo numero specierum refrenatur; in physicis ἀνισότης έν ταὐτῷ quae in atramque partem του μικρού et του μεγάλου ad infinitum extenditur in rebus generatis certa proportione coercetur; denique in vita ordinanda diversa elementa voluptatis et scientiae ad instam naymam wisconder. Sad in his omnibus cause efficiens est summa idea, ή αίδιος φύσις, ταγαθόν. Restat ut elegantissimum in Politice locum ad quem in hac dispatutione respexi loni corrections sanemas: dior, bras pie the two nollos τις πρότορον αϊσθηται κοινωνίαν μή προαφίστασθαι πρίν αν έν avog rac diagopac ida masac, brosames de sidesi neierai, rac δ' αν παντοδαπάς άνομοιότητας, όταν δε πλήθεσιν όφθώσι μή δυνατόν είναι δυσωπούμενος παύεσθαι, πρίν αν ζύμπαντα τὰ οίπεία έντος μιάς όμοιότητος έρξας γένους τινός ονσία πυριβάληται. In his Stallbaumius μη δυνατόν είναι α δέον pendere monet. Recte same; sed qued verba δέον μη δυνατόν είναι, per "da man nicht im stands sein sollte", vel ut idem Latine exprimit "non posse s se impostrare", illud in Platonis verbis non inest. Lege, δυνασόν είναι μή δυσωπούμενον παύεσθαι.

- P. 4. Dele uncinos a typotheta additos.
- P. 8. ὅμως εἶναι βεβαιότατα μίαν καύτην. Cur ὅμως ε Si ad praecedentia referatur sententia absurda erit: μοτάδα quamvis una maneat, tamen unam manere. Sin ad sequentia, vellem mihi exemplum estendi in quo ὅμως ab apodosi ad protasin retrahitur. Atqui non modo dicendum erat μοτάδα hoc unum esse quod asset, verum etiam quonjam nec incrementum nec diminutionem admitteret hoc ompino esse et nihil praeterea. Igitur legendum suspicor ἄλως εἶναι βεβαιότατα μίαν ταύτην.
- P. 11. οἱ δὲ τῶν κῶν ἀνθρώπων σοφοί x. v. δ. Primum hace verba non ad certam disciplinam referam, sed ad omnes quotquot τὰ είδη negligunt. Deinde nequaquam Astio assentior qui καὶ πολλὰ delari iubet. Εν καὶ πολλὰ non nudum ἐν dixit, ne ferta de singulis κοθωα ας non de generibus lequi videretur. Qui vero βραδύκερον sie tuentur quasi significare posset quos-dam pro rei natura modo nimis erleritor modo nimis lente procedere, hoc ita tantum fieri posset si de daplici via sermo esset, ut ab uno ud multa oclus puto, a multis ad unum tardina irent. At de via, qua a multis ad unum ascenditur, nulla adhuc quaestio est. Quinctiam verba μετὰ δὲ τὸ ἐν ἄνειρα ενθὺς ad unum θᾶντον respondent; κὲι βραδύταρον φασque dixisset adiuncturus fuieset ἢ καὶ ἐν τοῖς πελλοῖς πλακόμενος δύδιπολε παύονται, vel similia.

- P. 19, ἀπαθὰς πάννων τῶν τοιρύτων. Επρα ἀπαθὰς πάντων ῶν τοιρύτων.
- P. 83. Mala interpunctio correctionem mean minus perspicuam reddit. Ordo est ταύτη διερευνησάμενοι είπωμεν εί φεῦ μεν αν ταύτην μάλιστα έκτησθαι το καθαιον νου το και φρονήσεως.

Birmingham.

Ch. Badham.

# 12. Zu Lucian, Heraclit, Herodot, Porphyrius.

Lucian. Anin. 25: καὶ λιμῷ ἀκὶ καείκοντι ἐποθνήσκευ. An dem "immer tödtenden" hunger hat wunderlicherweise niemand anstoss genommen. Ich vermuthe καὶ λιμῷ σἴκτιστα ἀποθνήσκευ. Οἰκτρός ist vom hungertod gewöhnlich, s. Leberk z. Soph. Ai. v. 1058. Kurz vorher ist für κατακειμένην zu lesen ἐγκατακειμένην und ξ. 24. ἐπιστρέψαντες für ἀποστρέψαντες.

Lucian. adv. Indoct. 13: ήλπιζε μὲν γὰρ ἐκεῖνος, εἰ τῶν νυκτῶν ὑπὶ ἐκείνος τῷ λύχνος ἀναγινώσκοι, αὐτίκα μάλα καὶ τὴν Ἐπικτήτου σοφίαν ὄναρ ἐπιστήσεσθαι καὶ ὅμαιος ἔσωσθαι τῷ θαυραστῷ ἐκείνος γέρονει. Cobets conidetur ἐκιστήσεσθαι ist wesig glücklich, denn ὅμαιος lässt vermuthen, dans an der stelle ven ἐπιστήσεσθαι ein verbum gestanden habe, in welchem ἐκεῖνος subject war. Ich glaube Lucian schrieb; ἡλπιζε γὰρ οἶμαι ἐκεῖνος — αὐτίκα μάλα καὶ τὴν Ἐπικτήτου σοφίαν ὅναρ πιστευθήσεσθαι. Vgl. Λείιακ. N. Α. IV, 44: ἄνθρωπος δὲ καὶ λόγου μετειληχὸς ζῶσν καὶ φρονήσεως ἀξιωθὲν καὶ αἰδεῖσθαι λαχὸν καὶ ἔρθθητα πιστευθὲν φίλου γένεται βαρὺς πολέμιος.

Lucian. Muscae Encom. 4: εἶτα κατ δλίγον πόδας τε ἐκφέ ρει καὶ φύει τὰ πτερά. Lies πόδας τε ἐκφαίτει καὶ φύει πτερά ohne τά. Ebendaselbst ist \$ 8. καὶ ἀνθρώποις nach μυίαις interpolation. Richtig hiess es vorher καὶ γὰρ αἰγας αὐτῷ ἀμελγονται und richtig heisst es gleich darauf καὶ οἱ ὁψοποιοὶ ταύτῷ τὰ δψα ἡδύνουσις, aher unpassend worden im mittelsatz neben der fliege, deren lob gesungen wird, die measchen als theilmehmer am heniggenusse genannt. Im nächsten paragraphen ist in den worten νεοττιάν ἡ καλιὰν οὐχ ἐνὶ (lies ἐν ἐνὶ) τόπφ κατεστήσαςο: ἡ καλιὰν als glossem su streichen und kurz vorher wird καὶ ἀντερασθῆναί γε τῷ Σελήνη κατὰ τὸ αὐτὸ ἀμφοτέρας τοῦ Ενδυμίωνος erst nach entfernung der worte κατὰ τὸ αὐτὸ ἀμφοτέρας verständlich.

Lucian. louromenipp. 4: έγοὸ γὰς ἐπειδὰ τάχετα ἐξετάζον τὰ κατὰ τὸν βίον γελοῖα καὶ ταπεικὰ καὶ ἀβέβαια τὰ ἀνθρώπινα πάντα εξυτακον, πλούτους λέγω καὶ ἀρχὰς καὶ δυνακτείας κ.τ.k. Τὰ ἀνθρώπινα ist als erhlärung eines lesens εν κατὰ τὸν βίον ει streichen. Ş. 10 heisst es καὶ δὴ συλλαβών τὰ δρεια Θανίρου μὲν τὴν δεξιὰν πτέρυγα, τοῦ γυπὸς δὲ τὴν ἐτέραν ἀπέτεμον

εὐ μάλα, εἶτα διαδήσας (benser webl ἀπέτεριον εἶτα εὖ μάλα διαδήσας) καὶ κοτὰ τοὺς ὅμονς τελαμῶσι καρτεροῖς ἀρμοσάμενος καὶ
πρὸς ἄπροις τοῖς ἀκυπτέροις λαβάς τωας ταῖς χεροὶ παρασκενάεας ἐπειρώμην ἐμαυτοῦ τὸ πρῶτον ἀναπηδῶν καὶ ταῖς χεροὶν ὑπηετῶν καὶ ἀσπερ οἱ χῆνες ἔτι χαμαιπετῶς ἐπαιρόμενος καὶ ἀκροβατῶν ἄμα μετὰ τῆς πτήσεως. Das bild wird nur dann vollεtăndig, wenn man für dan wenig bezeichnende ὑπηρετῶν διερ έττων (vgl. Hom. Od. ξ, 851: μεροὶ διήρεσα) oder ὑπερ έττ ῶν
bessert. §. 13. ἀτὰρ οἶοθα ὅ τι δράσας ὀξυδερκὴς γενήση; μὰ
Δί', ἦν δ' ἐγώ, ῆν μὴ σύ μοι τὴν ἀχλύν πως ἀφέλης ἀπὸ τῶν
ὀμμάτων. Man erwartet γενήση; οὐ μὰ Δί, ἦν δ' ἐγώ. §. 28.
ἐωθεν δὲ διαναστὰς ὁ Ζεὺς προσέταντε κηρύττειν ἐκκλησίαν. Lies
ἐωθεν δὲ ἐξανωστάς.

Heracki. Alleg. Hom. 26: διὰ τοῦτο τὴν μὸν ὀξυτάτην φλόγα συνεχῶς ἥλιόν τε καὶ Δία προσαγορεύει, τὸ δ ἐπὶ γῆς πῦς Ἡφαιστον, ἐτοίμως ἀπτόμενόν τε καὶ σβεννύμενον. Pür das überflüssige CINBXQC ist NOTNEXQC zn emendiren. Aber auch ἐτοίμως ist courupt, und wie ἀπτόμενον nach Ἡφαιστον beweist, aus ἐτύμως entstanden. Vgl. Cornut. ND. 19: Ἡφαιστος, ἀπὸ τοῦ ἡφθαι ἀνομασμένος. Schol. z. Odyss. θ, 297: Ἡφαιστος ἀπὸ τοῦ ἡφθαι. Uebrigens halte ich die ganzen worde: ἐτύμως, ἀπτόμενόν τε καὶ σβεννύμενον für deu zusatz eines etymologisirenden lesers.

Bbendas. 31; βαφύτατορ δ΄ γγκλημα κατά Όμφου και κάσης καταδίκης άξιος, είπες άςα μεμύθευκες, ώς εν τοῖς ἐφεξῆς ἔνεστιν εύρεῖς, ότε τὸν κτλ. Lies είπες άρα μεμύθευκες, έν τοῖς ἐφεξῆς ἔνεστιν εύρεῖν mit ansutousung von ώς.

Bbendes. 43: ἐπὶ μέταοι τῆς ὁπλοποιίας μεγάλη καὶ κοσμοτόκο διανοία τὴν τῶν δλων περιήθροισε γένεσιν. Lies περιή-

θρησε und weiterhin κληρωθέττα für πληρωθέττα.

Ebendue. 58: όμως δ΄ οὐν πάντα ταῦτα κατ' ἀργὰς μὲν οὐδ δλως σφόδρα πείθειν δύναται τοὺς πολλούς. Εἰκ δμως δ' οὖν vermutho ich εἰκότως οὖν. So 45: εἰκότως οὖν κύκτα θοὴν ἀνόμασε.

Ebendas. 62: τίνα τοίνυν παρεισελθών ὁ νοῦς έξεπαίδευσε τὸν Τηλέμωχον, οὐ θεᾶς παρακαθημένης καὶ ταῦθ' ὰ λέγει παρακούσης; διαπτετετεύοντος ' ἄγε δή, φησίν, ὧ Τηλέμωχε, μειρακίου γὰρ ήδη τι φρονεῖς πλέον. Sicher scheint wir, dass es heissen wüsse μειρακίου γὰρ ήδη τι φρονεῖς πλέον διαπεττεύοντος.

Adlian. V. H. I, 80: Διόσκουφοι τοῖς δαιλαίοις γετώμεθα

σωτήρες ένθα κάγαθοὶ παραστάται, τοῦτο δή τὸ λεγόμενον ἐπὶ τῶν θεῶν τούτων. Für das corrupte ένθα schrieb Lobeck im Aglaoph. p. 1282 εὐθύς, A. Nauck im Philol. VI. p. 896 εὐνοι. Den buchstaben der vulgata und dem tusammenhang enterpricht meines erachtens am besten σωτήρες ἐσθλοὶ κάγαθοὶ παραστάται. Vgl. Hom. Od. π, 268; ἐσθλώ την τούτω γὶ ἐπαμέντος ε.

Herodok II, 186: wegê yöhneve sniwane nai hangone megish ρουσι τὰ διπήγεα ξύλα. Πορισίου ist aus der stelle Herndots als anak signustror in die wörterbücher eingetragen, obschon es sich noch einmal bei Astian findet N. A. XIV, 25; xas enserge τη μηρίνθο κατά θάτερα προσήψεν άγκιστρον ίσμερον και μένσοι και τεθηγμένον δευώς, περιείρες δε άρα αύτφ πνεύμονα ταίρου μεθήκε τροφήν Ιστριανώ σιλούρφ. In der nenenten ausgabe des Possow wird es durch "ringsumher einfügen, einschlagen" erklärt, wobei die grundbedeutung von eige gänzlich überseben ist; περιείρω kann nur heissen "ringsumher knüpfen, ringsanreihen". Allein das wort ist ganz aus den wörterbüchern zu entfernen, denn bei Herodot muss es beissen saginaipovos und bei Aelian περιπείρας. Vgl. des letsteren thiergesch. I. 40: orar our neginagy ro ayxiorop. III, 10: inni pao deirai τροφής διετησίου, τὰ δὲ ώραῖα οὐ πᾶσι ώρα δίδωσιν, έαντὸν 🚁 σαϊς τρασιαϊς πυλίει, φασί, και τών ισγάδων τάς περιπαρείσως. al noldal nήγουσται ταϊς απάσθαις, ήσυχη κομίζει, und dan beis spiel im Thesaurus Plutarch Galha 27: ixquen nacı woule spe άνδραγαθίαν, περιπείραντα περί λόγχην καὶ άναπήλαντα πρεσβύτου πρόσωπον.

Rudolstadt.

R. Hersher.

## 13. Aclian. Galen. Achmet.

Action. NA. IX, 4: Απούω δὲ τοὺς ἀδόντας τῆς ἀσπίδος, οὖς ἀν ἰσφόρους τις εἴποι καλῶν ὀρθῶς, ἔχειν οἰοκὰ χικῶνας περιαμείνους ἄγαν λεπτοὺς καὶ ὑμέσι παραπλησίους, ὑφ' ἀν περιαμείχουται ὅταν οὖν ἰμφύση τικὶ τὸ στόμα ἡ ἀδπίς, στρέφεσθαι μέν φααι τὰ ὑμένια, ἐκχεῖσθαι δὲ κὰν ἰόν, καὶ πάλιν συνπρέχειν ἐκεῖκα καὶ ἔνοῦσθαι. Αι στρέφεσθαι εtiesu niamand an, und doch seigen die worte καὶ πάλιν συντρέχειν καὶ ἐνεῦσθαι die verkebrtheit den ausdrucks; denn wenn die häute sich wieder zusammensiehen sollen, müssen sie vorher nicht umgestülpt, sondern ausgedehat gewesen sein. Es int διαστέλλεσθαι μέν φασι τὰ ὑμάνια zu sehreiben. In den nächsten zeilen schrieb Aelian nicht οὐ πάγτη εύνοπτον sondern οὐ πάνν τι σύνοπτον.

IX, 8: 'Η μήσης θεασαμόση τὸ δαντῆς βρέφος εἰς μίαν τῷς τάφρων ἐμπεσόν, οὕτε ἐμέλλησεν, οὕτε βλακεύουσα διέτριψεν, ἀλλὰ ὡς εἰγεν ὁρμῆς ἐκθύμως καὶ περιπαθῶς ἐπιδραμοῦσα, κακὰ τοῦ παιδὸς ἐαντὴν ἔωσεν εἰς κεφαλήν, καὶ ἄμφω κατὰ ταὐτὸν τὸ τέλος εἰχίτην ὁ μὲν γὰρ ἐκ τοῦ μητεφύου βάρους ἐκπιεσθεὶς απεριβη, ἡ δὲ τὴν κεφαλὴν ἄξασα. Hier ist zunächst mit Reinke πιεσθεὶς zu corrigiren; ein anderer fehler steckt in den wormen ἡ δὲ τὴν κεφαλὴν, die Jacobe durch ein "συνετρίβη κίdelicat" επ retten sucht. Allein man enwartet nach ἐκ τοῦ μητρφύου βάρους πιεσθεὶς im nächsten satze die erwähnung dessen, was die ver-

anlassung zum tod dar alophantammutter gab. Dies kann anmäglich in dem magaru äξασα stocken; violmehr schrieb Aclian η δε κατὰ της καφαλήν ἄξασα, die mutter aber, indem sie sich kapfüher stürsta. Κατὰ την κεφαλήν atcht in gleicher bedeutung oben VIII, 27: τίκτεται ἐλέφας κατὰ την κεφαλήν ἔμπηδῶν. Vgl. auch VI, 4: ἐσυσήν γὰς ἐπισύςει κατὰ τὰ τῷ τῶτ α. VI, 15: καὶ καμών ἐαυσὸν τῷ ὀχοῦντι κατὰ τὰν γαστέςα ἐπιβάλλει.

IX, 19: Γαλεώτης δε ευν εις σεον κατολισθήσας είτα άποπειγή ή είς ύδως, λυτεί οὐδέν. Es liegt auf der hand dass die werts ή είς ύδως, wenn sie ächt sind, nach είς σεον gestellt werden müssen; wahrscheinlicher jedoch sind sie als interpela-

tion su straichen.

IX. 21: Φηςὶν ὁ λόγος δείσαςαν τὰν Διὸς καντα εἰπεῖν ἐκαστα πρὸς τὰν τοῦ Θώνιδος γαμετήν. Lien αὐτὰ εἰπεῖν ἔκαστα. Vgl. Augu. b. Suid. u. ἀνῆγον: οἱ δὲ ὡς ἐπὶ μεγίστην ἑορτὴν —

curelylúteisar aurol exastos. Jacobs th. 2. p. 380.

IX, 49: Καὶ ἡ ὕαινα, οὐκ αίσιον ὁρῷ οὐδὲ ἐργάζεται τοῖς καντιλλομέτοις αύτη γε. Jacobs' versuche die lesart der hass. zu erklären sind ungenügend. Die verderbniss der stelle entstand dadurch, dass ein absehreiber ἐργάζεται aus der vorhergehenden zeile wiederholte und ὁρᾶ statt ὄρα schrieb; ein anderer nahm an den verbundenen verben ὁρῷ und ἐργάζεται anstoss und fügte εὐδὲ ein. Das ursprüngliche war also: καὶ ἡ ὕαινα, οὐκ αίσιον ὁραμα τοῖς καντιλλομένοις αύτη γε. Ὅραμα hat Aelian auch senst Π, 6. ult, VH, Π, 13.

1X, 64: Καὶ ἐπεὶ δακεῖ πως ἄπιστον, δι αὐσῶν τῶν ἔργων βιβαιῶσαι βοκληθεὶς τὸ λὸχθὲν ὁ τοῦ Νικομάχου λέγει εἰναί τι πότιμαν ὕδωρ ἐκ πάση θαλάττη καὶ ἐλέγχοσθαι ταῦνο. Lies καὶ ἰλίγχοσθαι ταῦκη. Vgl. X, 13: καὶ ὅκι ἄρα ἐπιβεβούλευται ἐς κάλλος κατηφορεῖ ταῦτη. 1X, 3: οἱ δὲ κροκόδειλοι, ὅκαν τέκοι, τὸ γνήσιον καὶ τὸ σόθον τὸν τρό πον πόσθε ἐλέγχονωτιν. 14, 2; δοξάζουσι δὲ ἄρα ταῦτα ταῦτη ἐκείθεν (ἐκείθεν ist alm glasso τω streichen) τὲκμαιρόμενοι. Nun schliesat sich auch εί κις; richtig am, für uma Schneider εἰ γάρ τις vermuthete.

Kura vocher iat statt παρανειμέσφ τα bessem παραμεμιγμέσφ und neile 9 δὲ κα streichen. In den nächsten worten ἀφέται πεκλησμέσρε γλυκόρς πε καὶ ποτίμου δάπτος μεστὸν αὐτό

ist pesses glosse su mendyquénor.

X, 22: 'Ρωμύλος δε άρα έν τῷ Παλλαστία λόφφ δάθεικ τῆτρι εἰπεισάμενος, ὡς ἀγαθῆς τῆς μαντείας ἔτυχεν, ἀμειβόμενος τῶν ὁρεθων τὸν ἀρεθμόν, τοὺς 'Ρωμαίων ἄρχωνας ἰσαρίθμους τοῖς τότε ὀφθείσιν ὅρεισι προπορεύειν ῥάβδους ἐνομοθτερον. Jaroba: "sic accipio: magintratur iuanit totidem (sibi) praemittere fasces quot ipsa aven vidiaset". Abor gegen das activum προπορεύειν, das nur hier und awar in einer unverständlichen stelle vorkömmt, darf man entschiedenes misstrauen begen. Auch ἀμειβόμενος ist nicht wehl en deuten und mit recht von Raiska vardächtigt. Ich

schreibe: 'Ρωμόλος — ώς άγαθης της μαντείας ετνχεν, μεμφέμενος των δονίθων τον άριθμόν, των 'Ρωμαίων άρχόντων ίσωρίθμους τοῖς τότε ἀφθείσεν δρνισε προπομπεύειν ράβδους ένομοθέτησεν. Gogen ende des capitels ist statt ὑπετόρευσαν τα bossern έν ετόρευσαν.

XI, 12: Οἱ δελφίνες, τὸ μὲν φιλόμουσον αὐτῶν καὶ περὶ τὴν φωνὴν φδικόν τε καὶ φιλόπονον κεκήρυκταί τε καὶ εἰς πολλούς ἐξεφοίτησε. In Jacobs' éiner emendation τὸ — περὶ τὴν φωνὴν ἐρωτικὸν ist τὴν φωνὴν nicht minder unverständlich als in der vulgate; in der andern τὸ — περὶ τὴν φωνὴν φσεικὸν erhalten wir überdies ein wort, das Aelian nie in den mund genommen hat. Ohne zweifel muse in unserer stelle gesagt sein, deus die delphine nicht die stimme, anch nicht einmal die menschliche stimme überhaupt, sondern den gesang lieben, und dies lässt sich aus den spuren der hdse. nicht schwer herausstellen: οἱ δελφίνες, τὸ μὲν φιλόμουσον αὐτῶν καὶ περὶ τὴν φδὴν σπουδαϊόν τε καὶ φιλόπονον κεκήρυκται κτλ. Wie hier τὸ φιλόμουσον und τὸ περὶ τὴν φδὴν σπουδαϊον, so ist V, 13 φιλφδίας und φιλομουσίας und Π, 32 μοῦσα und φδή verbunden; und auch die construction σπουδαϊος περί τε ist Aelianisch, s. XII, 38: πῶν δσον περὶ χευρουργίαν σπουδαϊον καὶ πεπονημένον.

ΧΙΠ, 11: Υποκρύπτει δε έκυνον ή θάμου πομώνει ή γηδίφ δασεί. Lios ή ληίφ βαθεί. Vgl. I, 47: ὁ δὸ ἐντύγχάνει ληίφ

βαθεί μέν, ένι δε γλαρφ.

XIV, 27: Παρελθούσης δὲ τῆς συκτὸς ῆκουσι, καὶ θεωσάμεσως τὸ σημεῖον, ὅπες οὖν κατέλιπον, καὶ γνωρίσαντες, ἔχουσι συμβαλεῖν, ὅτι ἄρα τοῦνο ἐκεῖνό ἐστιν, οὖ καὶ δέονται, ἐκεί τοί γε ἄλλως ὅμοιόν ἐστι τοῖς παρεστῶσι καὶ οὐδὲ ὀλίγον διαλλάτνει αὐνῶν. Die bei Aelian unerhörte partikelvérbindung ἐκεί τοί γε veranlasste Reisken zu seiner vermuthung τόγε eder τῆγε ἄλλως de reliquo. Aber auch ἄλλως ist unbegroiffieh. Daher schreibe ich ἐπεί τοι τελέως ὅμοιόν ἐστι τοῖς παρεστῶσι, wéran aich die worte καὶ οὐδὲ ὀλίγον διαλλάττει αὐνῶν passend aufligen. Τελέως gehört übrigens zu den lieblingsausdrücken Aelians.

Galan. t. 6. p. 481, 15: Kni si viç avvān alevolivven vacosious vò lenvotavon alevon aprove ex vov louvoi moifouse vove in thes. Paris. VIII. p. 418, A. macht Daremberg einen versuch, die vulguta inocesous zu

erklären; er musste å no o ή σας schreiben.

Der in Rigaltius ausgabe des Achmet fehlende aufung neiues traumbuches ist nach einem Wiener codex (Cad. Philosoph. et Philolog. CXI.) folgender:

Έν όνόματι τοῦ κατρός καὶ τοῦ υἰοῦ καὶ τοῦ ἀγίον ποεύματος. βιβλίον όνειροπριετικόν διατρ τυνήξε καὶ συνέταξεν Άγμετ υἰὸς Σηροίμ ὁ ὀνειροκρίτης τοῦ πρωτοσυμβούλου Μαμμοῦν.

Πρόλογος των όνειράτων.

Hollà nomiciae eis ed avergete ed debuden por ent angelig de

μητείαν των δνειράτων, καθώς κύτος δι ἐπιθυμίας είχε πολλης, ώρον ἐκ σῶν ποιησώντων την τοκιύτην ἀπρίβειαν κατὰ ἀλήθειαν, ξτοι Ινδών Παρσών και Αθγυπτίων, οι την ἀπριβη ἀλήθειαν ἀκριβολογησάμενοι και λεπτολογήσωντες ἐξέθεντο και ἐλογογράφησαν την παρούσαν ἐρμηνείαν. και ἐξ ἐκάστου τούτων ἐκλεξάμενος, κεφαλαιωδώς ἐξεθέμην νών τριών τὰς κρίσεις και λύσεις ἐν ἐκάστου κυφαλαίων, ὡς ἀν και ὁ ἔμὸς δεσπότης γνοὺς τὴν περὶ ἐκάστου κυφαλαίον κρίσεν και λύσεν συλλογήσηται και μάθη τὸ ἀληθές, και πειραθή τοῦ γλυκέος και βαθέος και πεποθημένου καὶ δυνατοῦ τῆς παρούσης σοφίας, δί ῆς ἡ τοῦ μέλλοντος ἔκβασις προγικύκεςται.

Rudolstadt.

R. Hercher.

# 14. Hieron. Wolfii emendationes Platonicae.

Nuper inveni Hieronymi Wolfit, viri maxime aequalium suorum de litteris Graveis meriti 'emendationes et adnotationes ad Platonem manuscriptas; quarum nonnulfas viris harum rerum studiosis aperire opus haud ingratum esse arbitror. Adscriptae sunt in exemplo editionis Aldinae, quod vis nadio, nayutis, De-metrica Parthesiadis Monacensis passidet, prime tomo modo amisso. Gracce acriptae sunt, partim rhetoricae (semper) enim Platenis sermonom sacundum principia (rhetorica ediatinguit), partim emendationes, quas solas execripsi. Eas solam, quas ad Politiam, Timecum et Critiam adnotaverat execripsi: quas ad Leges scripserat, tempore deficiente exscribere non potui. Ils sane demonstratur το εύγενές καὶ εύπαθές Wolfii ipsius et maxime ad finem epistolae, quam is qui librum edendum curavit ad Leonem X Pontificem Maximum scripserat, hunc hortans, at Graecia libertatem vindicaret; ihi scripsit Wolfius; Έψενσθητε ταν έλπίδων έμῶν ταλαίπωροι Έλληνες. Tum quidem sua in spe decepti sunt Gracci infelices: decepti sunt postes saepissime. Sed tempus venit, vell potius venint, quo vera fient verba quae Lastarim dicentem facit Villemenius: "Oui, l'Europe entière n'abandonnese pus bette gloire, quelque jour, l'enthusissme des arts nous sustiters des vengenre parmiles liétitiers de genie de nos pères".

#### Πολιτείας.

Α.

329. Δ. καὶ ἐπὶ τοῦτο δὴ τὸ γῆρας] το ὑτφ. 330. Β. ἀλλὰ βραχεῖ σέ τινι] γε. — C. καὶ κατὰ τὴν χρείαν] καὶ οὐ κατὰ . . 344. Β. ὡν ἐφὶ ἐκάστφ μέρει] τῶν. 348. Δ. σὺ δὲ οἴει με ἴσως] γὰ ρ. 349. Λ. τὰ δοκοῦντα περὶ τῆς ἀληθείας] ἀξικίας. 350. C. ὁ δἢ Θρασυβουλος ὡμολόγησε — οὐχ ὡς ἐγώ] οὐχ ὡς δ' ἐγὼ — Β. δημηουργεῖν ἄν με φαίης] ὅὴ με κακουργεῖν φαίης. 351. Λ. ἐπειδή περ ἔσειν] ἐπειδή περ ὡς ἔστιν.

B'. ' · x

357. Β. χαίρεν έχοντα] έχαντι. — . 869. Λ. εύρεδο δακεί] κέρε είν. — 393. Δ. περὶ δὲ τῷ χειρί] ἐπὶ. — 860. Λ. περὶ τὸν βασιλέα] πρὸς. — 861. Ε. δεδήσεται] δεθ ήσεται. — ἐνκανθήσεται] ἀνασμεθίλευθήσεται] ἀνασμεθό λευθήσεται, — 362. Δ. ἐμέ σε] γο. — 868. Λ. κύτὸ δικαιοσύνην] αὐτοδικαιοσύνην. — 865. Λ. ἐπιπτόμενοι] ἐποπτάμενοι. 374. Ε. εἰς αὐτὸ τὸ ἐπιπήδευμα] εἰς αὐτὸ δεῖ τὰ ἐπιπτήδευμα.

 $\Gamma'$ 

388. Ε. ζητεί τὸ τοιούτον] ποιεί τὸ τοιούτον. — 393 Β. ποιῆσαι] πείσαι. — Β. οἱ αὐτῷ λῦσαι] ἀπολύσαι.

1.

Ľ.

۶.

490. A. ei so ageic] is so.

Z'.

514.Β. παραφράγματι] περιφράγματα. — 325.Δ. ή περί αὐτό όψις] ή. — 525. C. βαστώνης μεταστροφής] βαστώνης τε παὶ μεταστροφής. — 529. C. έξ ὑπτίας νέων] ναίων.

#### H'.

552 Ε, ἐπιμελεία βία] ἀπιμελεία καί βία. — 558 Α. ἀλογωργικόν ἐν τοῦ τιμοκρατικοῦ] δημοκρατικοῦ. Η  $\hat{\eta}$  τὴν ἄλλην ἀρχὴν] τιν. — 559 Ε. παῦσαι ζῶστα] παινῶντικ. —  $\mathcal{L}$  ἐνταῦθα πον οἶεί] σύον. — 562.  $\mathcal{C}$  όταν δημοκρατοκμένη πόλιε] τιμοκρατονμένη.

0.

577.Δ. Πολύ γε] πάνν γε. — 579.Δ. αὐτὸς ἄν Θεραπόντων] τῶν Θεραπόντων. — Δ. ἰδιωτεύων ἀλλ' ἀγνιζόμενος] ἀγωνιζόμενος.

595. C. πρός γετης άληθείας] πρόγε. — 598. B. καὶ τοῦτε είδωλον] εἰδώλων. — 620. B. ἄγεις αὐτὴν πρὸς τὴν κλωθώ] αὐτὸν.

Digitized by Google

#### Tipacos.

28. Α. τὴν εἰδεαν καὶ δύναμιν] κατὰ. — 29. Α. πρὸς τῷ λόγο] τὸ. — 35. Δ. ἐγενητο] ἐγεγένητο. — 37. Α. λέγει κινουμένη] λήγει. — 40. Δ. δί ὁψεως] διόψεως. — 42. Ε. ὅτι μἢ ἱνα ὅτι μἢ. — 48. Β. ἀρχὰς τιθέμενοι, στοιχεῖα τοῦ παντός] τιθέμενοι καὶ στοιχεῖα . . — 58. Α. καινὴν χώραν] κενὴν. — Δ. ἀξρος τὐαγίστατον] ἐναργέστατον. — 59. С. αὐτὸ μιχθὲν] αὐτῷ. — 61. Δ. ιδωμεν ώδε σκοποῦντες] δ ώδε. — 62. C. φύσει γὰρ δὴ] δεῖ. — 64. Δ. τόδ ὁμαλότης] τόθ. — 64. Ε. ἐπίνσης εἶδος] ἐπίνσας. — μόγις εἰκότι] εἴκοντα. — 68. Ε. αἰτίας ἤδη] εἴδη. — 69. Α. ἐκείνων χάριν λογιζόμενος] λογίζομένους. — Δ. λύπας, ἀγαθῶν φυγάς] καὶ κακῶν. — σεβόμενοι μιαίνειν] φοβούμενοι. — 70. Β. ἡγεμονὴν ἐῶ] ἡγεμονεῖν. — 71. Δ. μαντεία χρωμένη] χρωμένη».

#### Kystiag:

108. Β. θαυμαστός ὁ πρότερος] θαυμαστώς. — Ε. δη δή τη δεί. — 111. Β. πικρά καὶ μαλακή] πίειρα. — 113. C. τοῦτο ὁ ηη] τοθτφ. — 117. Β. αὐτίς] αὐτάς. — 121. Δ. αὐτῆς ηὐξήνθη κὰ] αὐτοῖς. . . ά. .....

#### Miros.

314. Δ. δντος δή] δεί. - 317. Δ. καὶ εί τισες τόμοι] οἰ. Gottingse. Δ. Gamadios.

# 15. Variae lectiones 1).

42. Im neuen rhein. mus. X, 2 s. 255 ff. hat Wolcker die schönen verse des Alkman bei Athen. 11, 498 F (fr. 25 W. 26 Bergk.) von neuem einer gründlichen prüfung unterworfen und es ist ihm namentlich gelungen, den schluss nach dem bisher unbekannten seugnisse eines alten grammatikers überraschend zu berichtigen. Nach Welckers herstellung lautet die stelle nun so:

Πολλάκι δ' ἐν κοφοφαῖς δρέων, ὅκα θεοῖς ἄδη πολύφανος ἐορνά, χρύσεον ἄγγος ἔχοισα, μέγαν σκύφον, οἰά τε ποιμένες ἄνδρες ἔχουσω,

5 χεροί λεόντειον σπαλαθείσα τυρόν έτύρησας μέγου, ἄτρυφου άργιφόνταν.

Welcker hatte die stelle des alten grammatikers schon 1818 von Gurlitt aus dem cod. Hamburg, grace. 1 erhalten, wo sie sich hinter excerpten (meist aus Hophästion) σερὶ μέτρων mitten zwischen zwei notimen σερὶ χασμοῦ ἰώμβον und grammatische

<sup>1)</sup> Fortsetzung von jahrg. 5, 378.

bagatellen versteckt hat. Ich habe in der hoffnung, auch in den von Welcker nicht mitgetheilten observationen ein ächtes körnchen zu entdecken, den codex genauer untersucht, vgl. Progymnasmat. in Anth. Graec. p. 4 f., leider aber meine hoffnung unerfüllt gesehen. Indess will ich hier die ganze stelle getren vorlegen, zumal Gurlitt einige male nicht ganz richtig gelesen hat. Ich werde seine apgaben mit G bezeichnet in klammer beifügen.

Περί χασμού ιάμβου. Χασμασθαι λέγομεν ΐαμβον, ο ταν λήξη φω aur gug donnyenzoe, ogon, gyy, og cody ga-nusa ege hecoe yohon, nag h egue agrin gols 5 δρών φερτέρα: Ίδου τὸ σοφή, εἰς φω σητο λήγει και ή έξης άρχεται από του α δ έστιν όμοιος φωνήεν καί το άνασσα. άνδρών. τὸ γὰρ ἄνασσα είς α ληγον καὶ τὸ ἀνδρῶν ἀπὸ τοῦ α ἀρχόμενον. ήδη τοῦτο τὸ ά 10 μάρτημα χάσμα καλούμεν: καὶ παρὰ τοῦ το έλεκται ό στίχος. καὶ αὐθις καὶ πυρπολεί anacar sixoroveriar. idoù sic tò het tai νει ο ιαμβος εί γαρ και ή πρώτη λέξις άπαρ είσοι είς φωνήεν ή δε έξης από συμφώνου 15 Kokoto, kopworat o vrivos. nai oudels is as τῶ ψόγος τοῦτο δὲ ἐπὶ ἰάμβων. ἐπὶ δὲ ήρωϊκου μέτρου; τὸν χασμὸν παραφυλά ττειν ούχ άναγκαῖον τῷ μετρικῷ: τὰ παρὰ τη γραφη διαφορούμετα; είαι ταρταγ 20 άργειφόντης. και εύρος εν τηρήσας μέγαν ι όργοφαν ιά όγοφώντα. Εξείκελος: άστεροπφικαί .! ' to insloge anoleial (com. anoleia). Eu avio + (enauce G) the following have the service algebra oder and a supply the service of the servi o vijýsopat blásov. Bálmat nak és Calip yeyá: ...! everar akajorda. mai aïs akajordas (rija dilažordas C) ស្រាស់ ស្រាស

25 παρέχει τῶν ἀνῶν ἀριστόξενος: Βαιηςεῖα
καὶ ἔξωθεν ἔκαστος ἔπινεν ἐν δὲ βακχίη ἀρ
γίλογος: ὀρθογραφία ταῦτα:
Ότε παραλήγεται τῆ δοτικῆ τῶν πληθυντι
κῶν ἔν φωνῆεν, πλεονάζουσι τὰ σύμφωνα

30 ταδύο κατ' ἐπένθεσιν. Γοα μεγεθυνθή, τὸ:
παραλήγον φωνήεν φωνήεσσι τέκεσσι τὸ ἔσικε
δημαίνει τὴν δμοιώνητα ώσει ποιητής βασε:

λήξ γὰρ ἀνδρὶ ἔσικε σημωίνει καὶ σὸ πρά.

1

35 σημαίνει δε και το ίσως και το φαίνετως το το το είπω ως δ ταν θεασάμενος τι έκ διαστήματος είπω ως ξοικε το δε έστεν άντι τοῦ

ός απίνεται μοι τόδε έστι τρέυ έστι τὰ ἐπθυμότερον πρὸς: τὰ ἐνχυγχάνεν 40 ἐργαζόμενα. ἄπερ καὶ τὰν ἀσάφακν, ποιοῦ σεν μῆκες φράσεος ἀσάφεια λέξεως, καὶ βάθος θεωρημάτρος:

Weicker hat nar z<sub>ni</sub> 18.—27 mitgetheilt und in der that verdient sur dieser theil unere ausmarksamkeit. Denn dieses excerpt sticht wunderbar ah von der trivialen byzantinischen umgebung und ist des Herodianos, walchen Welcker für die quelle hält, velkommen würdig. Ehe ich zu den versan des Alkman komme, füge ich zu ohigem text nur ein paar bemerkungen hinzu, indem ich jedem leser überlasse, die augenfälligen schreibsehler sich selbat zu verbessern. Z. 4 lautete der etwa aus Gregories eder seinesgleichen entlehnte iambas åll å σοφή ἄνασσα είνοιουρίας φαρτάρα, vgl. 8. Auch 12 καὶ πυρπολεί ἄπαραν είκοιουρίας verräth den christlichen veramacher. — Z. 19 hat Welcker versäumt, διαφοφούμενα in διφοφούμενα zu bessern. — 21 ist άργύφαν verschrieben wegen den folgenden άργιφόνηα, st. άτευφον. Die werte είνελος ἀστεροπή sind aus Hexiodos Sent. 822. — 22 cerrigirt W.

anolus [xai]

ἐμαντοῦ εἰς ἀπαλίαν οἰχήσομαι. Se kennte aber dieser bei Meineke fehlende vers des Platon usnöglich lauten. Sondern entweder etwa.

έμαντὸν εἰς ἀπωλίαν οἰχήσομαι [δώσων . . .

oder

[έγω δέ συλλαβώ»]

έμαντὸν εἰς ἀπωλίαν οἰχήσομει.—
28 schluss des hexameters eines unbekannten dichters ἐν θαλίη γεγάννεται.— 24 wird nun die form auf ία ausdrücklich bestätigt, während bei Haphäntien 8, 1 a. Αδ Geinf. ἀλαζοχείαν in den codd. steht. Hätte Hephästion nicht ἀλαζοχίαν πλείσταν, so könnte man nach unserm grammatiker versucht sein zu schreiben ἀλαζοχίας πλείσταν oder ἀλαζοχίας πλείστας.— 26 ist kaum räthlich, die worte den Archilochos, welche bisher nicht bekannt waren, durch conjecturen au tentiren. Wie der inmbus im codex steht, kann er nicht gelautet haben, achon der auflösungen halber. Lauten konnte er z. b. ἔσω δὲ βὰς ἔπινεν, ἐν δὲ βακχίη ... Die form βακχία μανία Hesych., welche die gelehrten in βανχεία ändern wollen, erhält durch unsere stelle beglaubigung.— 27 durfte Weicker nicht ὀξθυγγασμικὰ γαῦκα schreihen. Es ist gesagt, wie bei Aristephanes γνωμετρία γαῦχ ἀστὰ μ. ἄ.

Der hauptgewinn fällt ohne frage dem Alkman zu, welcher den blanken käse aggregoren nannte: auch weist Athenaei cod. A mit aggesegeoren auf das ächte bin, statt dessen M. Musuros und Casaubonus (VL, welche Welcher irrthümlich handschriften

mennt) άργύφεόν τε gesetet haben, denen man deur gestelet ist. Doch muss ich widersprechen, wenn Weicker v. 2 Gepig abg durchaus beibehalten will. Das müsste bei Atkman Geolic delle oder deion lauten. Auch ist der spondens schwerlich zu dulden: zu bezweifeln dürfte auch die wendung sein évosit auchei. gegen ist πολύφανος et. πολύφωνος wehl mit recht in schutz genommen: wollte man undern, so wurde Pierilles nolice ause coll. Hom. Od. 2, 150 am meisten sieh empfehlen. Vollkommen muss ich auch darin Welcker beitreten, dass er die besiehung der notiz des Aristides 2, 29 lebb. auf unsre stelle als guezlich irrig abweist. Denn Alkmun rede nicht von einer bakchanfin, welche löwen melke, "sed familiariter alloquitur cam, quae sacre dichus festis caseum presserit magnificum." Und o. 262: "Quum igitur pro certo habeam, Alemenem Spurtanum mulierem alloqui, ab ea dixerim saepe diebus festie, pempa in mentem instituta, dom multae voces dec canerent (1), caseum magnum, selidum atque candidissimum pressum esse, ut in magno vane aureo Dianne et Nymphis offerretur." Dieser küse aber sei von der verfertigerin "vel leonis imagine ornatum vel in similitudinem leonis formatum." Wenn Welcker aber desaéh leórzaus mit τυρόν verbindet, löwenkas versteht und σπαλαθείσα statt inaladzīca dem dichter leibt, so kann man auf keine weise zuatimmen. Vielleicht läust nich näher liegendes und besteres finden: bis dahin schlage ich vor, die verse se su lesen:

Πολλάκι δ΄ ἐν κορυφαῖς ὀρέων, ὅκω θεοῖσιν ἄδη πολύφανος ἐορτά, χρύσεον ἄγγος ἔχοισα, μέγαν σκύφον, οἶά τε ποιμένες ἄνδρος ἔχουσιν,

5 χεροί λεόντεον είκόνα θείσα τυρόν εττρησας μέγαν απουφον άργιφόνταν,

d. h. mit geschickter hand ein löwenubbild schaffend, dem käse die form eines löwen gebend. Heute sieht man schäfeben von.

10 . .

48. Die Adnea vom 22. jan. d. j. bringt eine Encresse Popaisch nepi Aaplas nai Inavns eswari siesedesson, die von dem gymnesialprofessor Panag. Kospitores aus Lamis eingeschickt ist, welcher von den findern des steins aufgefordert war, ihren fund ihnen zu fesen. Diese in mehrfachem betracht lehrreiche issehrift lautet:

Q. Gellie Sentio Augurino procens, decreta es tabellis recitata kalendis Martis. Cum optimus maximusque princeps Traianus Hadrianus Aug. scripserit mihi uti adhibitis menso ribus de controversiis finium inter Lamienses et Hypatasos cognita

5 terminarem egoque in rem praesentom saspius et continuis diches fuerim cognoverimque praesentibus utriusque civitație defensoribus adhibito a me Iulio Victore coocato Augusti mensore: placet initium Anima can all on loss in que Stien fisises componi, que est infra con seculos cansecration Neptuno indeque descendentibus riccrem ser 10 neri usque at featem Dercynnum qui et (est?) trans flumen Sperchion i . . . . . .

amphispers Lamientium et Hypatucorum ricor at fontem Der-

15 . . . . strazum et sid . . . . . . . . . .

. . . . . const . . . . . . . . . . . . . . . . .

Leider hat der einsender, der sich hoffnung macht, noch die griechische übertragung des documentes aufzusinden, bisher nur versprochen, später eine exacte copie einzusenden καὶ κατὰ τὸ οχημα τῶν γραμμάτων καὶ τὴν ὀρθογραφίαν καὶ τὴν στίξιν καὶ ἀλλας σημειώσεις. Jetzt bemerkt er nur, die buchstaben der ersten zeile seien grösser als die der übrigen, deren buchstaben alle von gleicher beschaffenheit seien. Einige flüchtige notizen zum verständniss hat der sich mit A. unterzeichnende athenische herausgeber hinzugethan. Wir müssen, zumal bis auf eine treue abschrift, andern das weitre anheimstellen und beschränken uns auf einige wenige bemerkungen.

Achniche grenzbestimmungen besitzen wir, wie bekannt, mehrere aus dem alterthum: von allen indess mir erinnerlichen ist keine urkunde der unsrigen näher verwandt, als die im auftrage des ätolischen bundes vollzogne grenzregulirung der thessalischen gemeinden von Melitäa und Pereia, welche in seltner unverwehrtheit von Ussing Iasors. Inch. p. 2 ff. bekannt gemacht ist. Den procensul (Achsias) Q. Gollius Sentius Augurinus glaubt der athonische berausgeber in jenem Sentius Augurinus wiederzuerkennen, dessen Plinius Epp. 4, 27. 9, 9. als eines sich im versnachen versuchenden jungen mannes gedenkt.

Z. 4 de controporsiis . . . lerminarem ist eine mir neue wendung, gegen welche freilich nichts zu erinnern ist. Die form Hypataei, wie nuch Steph. Byz. Tnaraiog neben Tnarsig, Hypataeis, im gebranch war. — Auch z. 5 in rem praesentem fuisse weiss ich nicht zu belegen statt des üblichen in rem praesentem venire. Ueber den menser lulius Victor., evecatus Augusti werden uns vielleicht andre belehren. Furlanette führt im Forcellini s. v. evecatus eine inschrift an bei Fea Var. di notiz. p. 87: C. Vedennius C. F. qui Moderatus. Antio, milit. in leg. XVI Gal. a X, transl. in coh. IX pr., in qua milit. ann. VIII., missus honesta missione revoc. ab imp. facta evoc. Aug., architect. armament. imp. evoc. ans. XXIII. — Z. 8 scheint Side name einer damals wüsten kame zu zein, wie den gleichen namen verschiedne ortschaften führten. Doch kann auch eine blosse ehemalige anpflanzung von σίδαι gemeint sein. Für quae est mag wohl qui

est auf dem steine stehen. — Ueber ricor z. 9 und 11, d. h. rigor, kann man sich genauer bei den grommtiei belehren. — Die quelle Dercymaa bereichert die onomutologie, da der name hier zuerst aufzutauchen scheint, so bekannt er an die Equippe anklingt. Einen vom Herakles in Ligurien erschlagnen sohn des Poseidon Afganog neunt Apollodoros 2, 5, 10. Mir fällt dabei der name eines hispanischen baches oder auch einer quelle aus Martialis ein 1, 49, 17

Aridam recens Dercenna placabit silim Et Nutha, quae vincit nives,

wo die codd. auch Dircenna und ähnliche formen bieten, deren keine jedoch auf die endung Dercynna weist. - Die amphispora der z. 11 fasst der herausgeber richtig als χωράφια έν μεθορίοις κείμενα καὶ σπειρόμενα ὑπὶ ἀμφοῖν ἐξ ὑπαμοιβῆς. — Z. 13 scheint das sonst wohl nicht erwähnte ήρφον des Eurytos dem könige des thessalischen Oechalia zu gelten, vgl. Welcker ep. cycl. 1, 230. - Z. 14 ist unklar, in welcher beziehung die erwähnung der Erykanier und Prohernier zu der grenzregulirung der Lamienser und Hypatäer steht. War das denkmal des Eurytos eine stiftung jener gemeinden? oder hatte Sentius auch zwischen jenen beiden von Lamia ziemlich entfernten ortschaften ein gleiches geschäft geleitet? Die Erycanii scheinen sonst nirgend genannt zu werden, während Steph. Byz. Пооаора als thessalische stadt angiebt, deren bewohner Προάργιοι heissen. Strabon hingegen 8, 434 nennt unter den städten der Phthiotis Μελίταιαν Θαυμακούς Πρόερναν Φάρσαλον.

44. In der von A. Westermann hereusgegehren Vita Acaopi p. 43 erzählt Acsopos dem Krösos folgenden aimes: άνθρωπος πένης ἀκρίδας θηρεύων ήγρωσε καὶ τὴν (ao) εὐλαλον τέττιγα τὴν τερετίστριαν καὶ ἡθελεν ἀποκτείναι. ἡ δὲ πρὸς αὐτὸν εἰπε· "Μὴ μάτην ἀποκτείνης· οὐ στάχνν ἀδικῶ, οὐκ ἀκρεμόνα βλάπτω, συνθέσει δὲ τῶν πτερῶν καὶ ποδῶν άρμονία χρηστὰ φθάγγομαι ὁδοιπόρους τέρπουσα, φωνῆς δὲ πλεῖον παρ' ἐμοὶ οὐδὲν εὐρήσεις. ὁ δὲ ταῦνα ἀκούσας ἀφῆκεν αὐτήν." Ueberall blickt die uraprüngliche choliambische fassung durch. Auch bei Furia 411 (Coraes 844 eder Halm 65) kommt die fabel in ziemlich treuer gestalt vor: ἀνήρ τις ἀκρίδας συλλέγων καὶ ἀποκτινεὺς εἶλε καὶ τέττιγα· ἐπεὶ δὲ κὰκεῖνον ἡβούλετο κτεῖναι, φησὰν ὁ τέττιξ· ,,ἄνθρωπε, μή με μάτην ἀνέλης· ἐγὼ γὰρ οὖτε στάχνν βλάπτω, οὖτ' ἄλλο τι τῶν ἀπάντων σε ἀδικῶ· τῆ κινήσει δὲ τῶν ἐν ἐμοὶ ὑμένων ἡδὸ φθέγγομαι τέρπων τοὺς ὁδοιπόρους· φωνῆς οὖν παρ' ἐμοὶ πλέον οὐδὰν εὐρήσεις." κάκεῖνος ταῦνα ἀκούσας ἀφῆκεν ἀπιέναι.

Die fabel erinnert lebhaft an Babr. f. 13, nur dass der mit den γεράσοις gefangne unschuldige πελαργός nicht so gut daven kam wie unser sänger. Einige verse sind sicher zu erkennen, etwa:

Gelegentlich erianre ich an den in jener Vita 9, 5 augeführten spruch, wahrscheinlich des Euripides:

δστις χαθ' έτέρου δόλια μηχανεύεται, αὐτὸς χαθ' αύτοῦ τοῦτο δρῶν οὐ μανθάνει.

So etwa: der codex τοῦτο πανθάνει, Westermann τοῦτο δράσας λανθάνει. Die form μηχανεύεσθαι steht in einigen codd. Xesoph. H. Gr. 4, 5, 49, sonst erst bei spätern. Unser dichter mag μηγανορραφεί geschrieben haben.

- 45. Quintilian. 2, 17, 5 Quidam naturalem esse rhetoricen sohmt et tamen adiwodri exercitatione non diffitentur, ut in libris Ciseronis de Oratore dicit Antonius, observationem quandam esse, non artem. Quod non ideo, ut pro vero accipiamus, est povitum sed ut Antonii persona servetur, qui dissimulator artis fuit. Hanc sutem opinionem kabuisse Lysias videtur. Cuius sententiae telis defensio est . . . Die worte Hanc bis videtur sind ein sterendes emblem. Wer sie einschob, scheint einen gegeneats zu dem blossen dissimulator Antonius im sinne gehabt zu haben. Quintilian selbst würde es vermieden haben, so struppig zu schreiben: Hanc opinionem . . . cuine sententiae; vielmehr hätte er opinionem cuius opinionis oder septentiam, cuius sententiae geschrieben. Die sache selbst aber ist abgeschmackt, da der kanstreiche redner Lysias weder jene meinung geäussert hat sech äussern konnte. Der gedankenlese interpolator hatte Cicero Brut. 12 vor augen, eine stelle, die er falsch verstanden hat.
- 8, 7, 12. Et corporis quidem formiterumque cum levior tum non uno mode tractunda est. Nam et pulchritudinem interim roburque prosequimur honore verborum, ut Homerus in Agamemnone stque Achille. Interim confert admirationi multum etiam infirmitas ut cum idem Tydea parcum, sed bellatorem dicit fuisse. Unmöglich keaute Quintilian der mit robur verbundnen pulchritude einfach informitatem gegenüberstellen, wie ja schon das von ihm angeführte beispiel lehrt 11. 5, 801

Τυδεύς τοι μικρὸς μὲν δην δέμας, ἀλλὰ μαχητής.

Denn undenkbar ist es, dass seine theorie erst durch das beispiel vollständig klar werden sellte. Es muss etwas ausgefallen sein. Man verfällt wohl auf in infirmitate firmitat, doch würde diese figur für Q. unangemessen sein. Er schrieb viel-

mehr in deformitate fermites. So gewinnt man den richtigen gegensatz zu pulchritudo, vgl. Nepos Ages. 8; firmitas aber ist robur corporis, Plinius Panag. 4, 7. Warum uber in deformitate von den abschreibern leicht übersprungen werden konste leuchtet ein.

46. In der Ilias λ, 91 ff. erlegt Agamemnon den Bienor und dessen wagenlenker Oileus:

καὶ τοὺς μὲν λίπεν αὐτοῦ ἄναξ ἀνδρῶν Άγαμέμνου στήθεσι παμφαίνοντας ἐπεὶ περίδυσε χιτῶνας.

Ueber verbindung und sinn dieser worte haben schen die alten grammatiker hin und her gestritten und die neuern sind uneinig. Aristonikos führt p. 189 Friedl. an: έν τισι γράφεται έπεί κλυτά τεύγε άπηύρα, so dass στήθεσι παμφαίτοντας von den leichnamen gesagt sei. Dagegen verband Aristarchos yuwras mit στ. παμφαίνοντας, indem er τους έπι τοις στήθεσι παμφαίνοντας γιτῶνας verstand. Hiergegen that schon Nikaner (Friedl. p. 112 f.) einspruch, indem er fühlte, dass die aristarchische structur der homerischen weise zuwiderlaufe. Daher bezog er στ. παμφ. auf die jngendlichkeit der erschlaguen. Weder diese noch andre auslegungen erscheinen genügend dem Seo. Laute. Povelsen, der in seinen (Kopenhagen 1846 herausgegebenen) Emendationes locorum aliquot Homericorum unare verne einer umständlichen besprechung unterzieht, welche seite 19 zu dem resultate führt: "Et hos quidem ibi reliquit Agamemne, postquam pectori suo fulgentia arma circumdedit", weil er nämlich keinen έταῖρος zur hand gehabt, hostiles tunicas "eccisis detractas theraci suo superinduit, dum ad suos pervenint". Lia wunderliches, natürlich nirgend weiter erwähntes manöver. Besondres gewicht legt der dänische gelehrte auf die nach seiner ansicht unstatthafte erklärung des περιδύσαι at. περιεκδύσαι, die doch nach den im Thesaurus Steph. s. v. angeführten belegen, auch des Roicharmos, gar nicht zu bezweifeln ist, bieten auch die homerischen gesänge keine parallele. Auch Fösis erklätung ist unzureichend, wenn er meint, die glänzende weisse der brust solle wohl die weichlichkeit dieser Asiaten bezeichnen.

Alle erklärer haben die ironie verkennt, welche in den werten liegt. Wo die Ilias einnelne helden besonders grosse dinge vollbringen lässt, da pflegt nicht bloss der held ob erlegung der feinde ἐπευχόμενος ἔπος αὐδαν, sondern auch der dichter selbst κατθανεῦσι κερεομέει ἐπ' ἀνδράσιν. So hier: "Agamemnen tiess beide genossen am erdboden liegen, die nur mit ihrer nackten brust weiss glänzten; denn ihre waffenrücke, womit sie vorbin prächtig geglänzt, hatte er ihnen abgezogen". Bleiben wir im elften buche: 162 die ἡνίοχοι ἐπὶ γαίψ Κείατο, γύπεσσιν πολύ φίλτεροι ἡ ἀλόχοισιν. 241 ff. 323 τοὺς μὲν ἔπειε εἴασαν, ἐπεὶ πολέμου ἀπέπαυσαν. 395. 450. 574. u.s. w.

47. Ueber die vielbestrittene stelle II. A, 566 f.

. .... μη πό νου του γραθομουσικ δουν θυού εἰσ' ἐν Ὁλύμπο ..... ἀσσονιλόκθι, δεν κάν τοι ἀάπτους γείρας ἐφεία ,

hat man im ernet goglaubt, such die meinung keines geringern britikers als das Pythageras zu besitzen. Dieser glaube beruht auf dem tractat eines anenymus περί σχημάτων, welchen Walt ans Mügchner und Parisar handschriften berausregeben hat. Das nicht üble, aber sehr corrupte schriftchen gollte von unsern homerikern wohl beachtet werden, da der verfasser sichtlich alte scholien zu Homer compilirt hat. In den Rhett, Gr. 8, 658, 18 lautot jene stelle so: Tirès avzo arzininzovair os done i τρασαμένου τον ποιητού αντί γενικής, worte, die arg verschrieben Es muss beissen: Τινές φασί κατ' άντίπτωσιν, ώς doring zo. mi. Weiter: ira i ovens: "un nore, ocoi deoi elσιν έν τῷ Όλύμπφ, οὐ βρηθήσουσί σοι έμοῦ έγγὺς έλθόντος, ὅταν ασι τὰς ἀπροςπελάστους ἐπιβάλλω χεῖρας,' ἀντὶ τοῦ ἰόντος ἰόντι φαμένου. ἐατι δὲ μᾶλλον εἰπεῖν, ὡς τοῦ ποιητοῦ εἰς δύο τάξεις μερίζοντος τοὺς παρ' αὐτῶν (ἐπαρ' αὐτῷ) σεβομένους Θεούς, οὐραείους και καταχθοείους. και γάρ κατά την Πεθαγορικήν δόξαν τὸ ἀσσον ἰόνθ' οὐκ ἔστιν, ὡς δοκεῖ τοῖς πολλοῖς, στώσεως δοτικής, άλλ' εὐθείας τῶν δυϊκῶν - was bekanntlich ansight des Zenodotos war -, deri sou iores, ir q τὸ συταγόμενος εῆς συττάξεως ούτως. ,,μήπως, όταν σοι τὰς άπρος πελάστους χείρας επιβάλλωσιν οι οὐράνιοι και καταχθόνιοι Θεοί, έγγυς έλθόντες οὐ βοηθήσωσί σοι. και τούτου ὅμοιον δείξομεν έν τῷ γ΄ παρὰ πόδας τοῦ λόγου. Εστι δὲ καὶ άλλως είπεῖν περὶ τής τοιαύτης συντάξεως δοτικής ούσης της άσσον ίονθ' αντί των ioses u. s. w. Ohne frage sind die worte κατά την Πυθαγορικήν δόξαν von ihrer stelle gerückt. Der auctor schrieb: αύρ. και καταχθοκίους κατά την Πυθαγορικήν δόξαν και γάρ τό 2000 ιόνθ' xzl. Was aber überhaupt Πυθ. δόξα hier solle ist dunkel und der verdacht einer verderbung wird durch die 659, 9 folgende betrachtung über II. I, 276 ff., welche oben verheissen ward, noch wahrscheinlicher gemacht: καιρός αν είη καί τὰν ὑπόσχεσιν ἐκπληφῶσαι τῆς ἀποδείξεως τῆς Όμηφικῆς δόξης είς δύο άφοριζούσης τοὺς πας αύτης οὐρανίους καὶ ἐπιγείους (schr. τους παρ αυτη θεους, ουρ. και επιγείους). Danach scheint es nicht zu gewagt, oben κατά την ποιητικήν δόξαν su muthmassen. Uebrigens gehörte Aristarchos zu denen, welche eine antiptosis annehmen, uur dass er iorza arti vou iorzos meinte, Lehrs Quaestt. Epp. p. 48. Friedlaender Aristonic. p. 20.

48. Bei Herodetos 5, 43 kommt Dorieus von Sparta aus Lihyen nach dem Peloponnes heim: ἐτθαῦτα δέ οἱ ἀντιχάρης, ἀτὴς Ἐλεώτιος, συνεβούλευσε ἐκ τῶν Λαΐου χρησμῶν, Ἡρακληίην τὴν ἐτ Σικελίη κτίζειν, φὰς τὴν Ερυκος χώρην πᾶσαν είναι Ἡρακληϊδέων, αὐτοῦ Ἡρακλέος κτησαμένου. Der erste, welchen das auftreten des Laios unter den χρησμολόγοι befremdete, war Valckenger, welcher den lamos oder auch geradezu Bukis zu sub-

stituiren lust hatte. Ein unbekannter bei Gnisford rieth auf in τῶν παλαιῶν χρησμῶν, während Schweighäuser und andre sich damit bernhigen, Action ponouol konnten die dem Luien von Theben einst gegebnen bezeichnen. Gesetzt, das konnte sprachlich hier angeben, wie sollte ein alter sprach dem Kadmeionen von Siciliens colonisirung geredet haben! Obwehl aber auch O. Meller Orchomenos s. 139 an die alten weissagungen des königs Laios glaubt und A. Schöll oben s. 41 die "epischen sprüche des althoötischen sagenkönigs" denen des Bakis und Mustos zur seite zn stellen kein bedenken trägt, so bin ich doch fest überzeugt, dass Aaiov aus Aaoov verschrieben ist. So urtheilte auch Dobree Adverss. 1, 31, der auf Herodots bekannte angabe 7, 6 verweist, wonach man ihm wohl zutrauen dürfe, dass er oracule venditasse. Und gewiss ist es dem geheimnisskrämerischen wesen dieses seltsamen künstlers, dessen erste bildung auf dem mysteriendienst seiner heimath Hermione beruhte, nicht fremd, auch mit chresmologie ihn sich befassen zu denken. Wie oft aber sein name in den schriftstellern verderbt ist zeigen die in der abhandlung de Laso Hermionensi s. 6 gegebenen belege.

An einer andern stelle ist der name des Adios richtig, aber die beziehung desselben zu den worten mir räthselhaft. leicht wissen andre zu rathen. Bei Polemon Physiognom. p. 197 Franz heisst es: Εί τὰ τέφη ταῖς ὀφρύσιο ἐπικάθησται, οί δε κύκλοι τὰς κόρας επακολουθούσι κατά τὸ αὐτὸ ἀεί, ἄνομοι οί τοιούτοι άνδρες και άνομα έργα τελέσουσι», ή φόνους συγγενών 🛊 μίξεις η βρώσεις ανόμους και είδωλοθύτους, όποια τα θύματα Πέλοπος εν πόλει Μυχήνη Οίδίποδός τε Λαΐου εν Θήβαις. δς κατά δημα του Θρακός λέγεται γενέσθαι. Subura. welcher og statt og vermuthet, bekennt nicht zu wissen, ob der Thraker auf Orpheus oder sonst wen gehe. Polemon deutet, so scheint es, auf ein orakel, welches dem Oedipus nach seiner physiognomie voraussagte, er werde gorede rar ourgerar werden. In dem corrupten zov Opaxos muss wohl der name irgend eines böotischen oder phokischen Mantis steeken, obschon an sich die nennung des Orpheus nicht überraschen würde, da zai Oppia Φιλόχορος μάντιν ἱστορεῖ γενέσθαι ἐν τῷ πρώτφ περὶ μαντικῆς Clem. Alex. Str. 1, 144 (400). Sicher aber ist zwischen Oidποδός τε Λαΐου ausgefallen φόνος: Οιδίποδός τε φόνος Λαΐου.

49. Zu den worten des Aeschylos Agam. 67 έστι δ' δημ νῦν ἔστι lautet das scholion im Mediceus: καὶ τὸ μὲν ὡς η ελει, τὸς ἔσται. Weder W. Dindorf hat bemerkt noch auch R. Merkel, dass der vers des Apollonios 2, 345 gemeint ist:

καὶ τὰ μὲν ῶς κε πέλη, τὸς ἔσσεται.

Auch sonst vermisse ich bei Merkel, so fleissig er den citaten der alten nachgegangen ist, hin und wieder anführungen der grammatiker. Einige nachträge mögen hier stehen. Α, 1120 Et. Gud. 334, 23 εὐκοσμος (st. εὐκόσμως) καὶ δή μιν ἐπὶ

πρώστε (st. έπ' δαφνόεντι) κολανώ, wie z. 24 aus Δ, 1114 φαίνεςο δ' ἰερὸν στόμα οἱ δὲ κολώναι st. φ. δ' ἠερόεν σ. βονακόρον ἠδὲ κολ. — 1161 auch Et. Gud. 376, 29 mit nennung des Apollomios und μετελώφιον st. μετελώφεον.

B, 30-34 Et. Serbon. p. 485, 39. — 207 auch Gud. 542, 8, we μόγις und ἀποπεεύσαν (πο) st. ἀμπνεύσας. — 964-70 Tretres ad Hemerica p. 8 Schirach., we 65 ἄκραν, 69 κασιγνήσερν und noch hinzukommt: δὴ γὰρ καὶ γενεῆς ἔσαν "Αρμος 'Αρμονίης τε.

Γ, 77 Crameri Ann. Ox. 1, 83, 28 άζετο δ' άντομένην Ήργο. — 1243 ebend. 870, 25 τὸ Καλαύρια παρ' Απολλωνίφ

καλλιμάχο δια της δι διοθόγγου γράφεται.

50. Strabon 3, 147 schildert die ergiebigkeit der spanischen bergwerke nach Posidonios, welcher ausser einem andern ausseruche des Demetrios Phalerous über den eifer der attischen grandbesitzer das witzwort desselben einslicht, der ertrag sei für die Spamier ein ganz andrer als für die Attiker: έχείνοις μέν αίνίγ ματι έρικέναι την μεταλλείαν· δσα μέν γαρ ανέλαβον, φησίν, οὐκ ελαβον, όσα δὲ είχον ἀπέβαλον· τούτοις δ' ὑπεράγαν Avoiroleir ned. Gans ähnlich Diod. Sic. 3, 37 exeira per of peταλλεύοντες . . . α μεν ήλπισαν ένίστε λαβείν ούκ έλαβον, α δ είχον απέβαλον, ώστε δοκείν αύτούς ώσπες αίνίγματος τρόπος άτυχείν οι δε κατά τήν Σπανίαν μεταλλουργοί . . . Endlich Athenaus 6, 233 Ε χαριεντιζόμενος φησίν (ὁ Φαληρεύς Δημήτριος) ότι ,,Πολλάκις καταναλώσαντες τὰ φανερὰ τῶν ἀδήλων ενεκα ά μέν δμελλον οὐν δλαβον, ά δ' είχον ἀπέβαλον, ὥσπες αἰνίγμα-τος τρόπον ἀτυχοῦντες'. Nirgend, auch bei Meineke Vindic. Strab. p. 21 nicht, finde ich bemerkt, auf welches airiqua Demetries deutet. Es ist die bekannte autwort, welche die fischer dem Homeros gaben:

Όσο ελομεν, λιπόμεσθ', δοα δ' ούχ ελομεν, φερόμεσθα.

51. Kallinos 1, 12

οὐ γάρ κως θάνασόν γε φυγεῖν εἰμαρμένον ἐστὶν ἄνδρ', οὐδ' εἰ προγόνων ἡ γένος ἀθανάτων. πολλάκι δηῖοτῆτα φυγών καὶ δοῦπον ἀκόντων ἔργεται, ἐν δ' οἶκφ μοῖρα κίχεν θανάτου.

Auf den ersten blick besticht diese von herrn Bergk jetzt getreffene auskunft, die schwierigkeiten dieser von mir in den beiträgen s. 56 f. behandelten stelle zu heben. Genauer zugeseben muss es bei sexsax bleiben. Kallinos sagt: "haltet stand, da dem tode einmal niemand entrinnt; oftmals freilich . . ." Lesen wir sexsax, so würde er fortsahren: oftmals freilich dem getümmel des kamps entschen schliesst sich einer ab, aber der tod weiss ihn auch im hause zu finden." Sonach könnte nur dniernsa quyar von einem seigen ausreisser verstanden werden. Das aber ist unmöglich; wie in daravor quysir muss es auch in d. quysir einsach heissen: "einer, der das glück gehabt hat, nicht

im felde zu bleiben". Ferner braucht man micht gerade hoch von der tapferkeit der Ephesier zu denken, um es anbegreißich zu finden, dass Kallinos in solch einer elegle gesagt haben seltte, es komme freilich oft vor, dass einer ausreisse und sich im hause absperre. Wie ganz anders klingt die bekaunte, von herrn B. zur vergleichung herangezogne stelle des Demosthenes Cor. 97: κῶν ἐν οἰκίσκο καθείρξας κύνὸν τηρῖ! Denn der sedner setzt nur hyperbolisch redend den denkbaren fall, jemand verkröche sich vor dem tode, der dichter würde dies als sehr üblich bezeichnen! Endlich bliebe auch bei der neuen conjectur ein wesentlicher anstoss anbeseitigt, die beziehungslosigkeit des spätern τὸν δέ.

Muss ich hier auf der annahme einer lücke bestehen, so finde ich auch Tyrtaei 12, 37. 38 mich nicht bewogen, von der im Philol. 3, 213 f. entwickelten ansicht abzugehen, dass die verse entfernt werden müssen. Herr B. wirft ein: "vir fortis continuo ab nunibus, quamois nondum ad senectutem pervenerit, honorari solet." Gewiss: wo steht denn aber γηράσας? Βε steht γηράσχευ μεταπρέπει άστοϊσι, d. h. γηράσχει μεταπρέπεν.

In derselben elegie 28 hat herr B. eine unstatthafte con-

jectur gar in den text gesetzt:

είδι τις εν προμάχοισι πεσών φίλον ώλεσε θυμόν άστυ τε καὶ λαούς καὶ πατές ευκλείσας,

αστυ τε και λαους και πατες ευκλεισας, 
αο dass nach v. 26 nur komma gesetzt und τον δ' ολοφύρονται 
als nachsatz genommen werde. Allein dem αίψα δὰ δυς μενώνν 
ἀνδοῦν ἔτρεψε φάλαγγας tritt gegensätzlich gegenüber, dass 
der ἐν προμάχοισι μένων νωλεμέως nicht vom platze weicht, sendern dass er selbst — gegenüber den ερεπόμενοι δυς μενεῖς — 
in den reihen der vorkämpfer fällt mit ehren. Also vollkommen 
richtig αὐτὸς δ' ἐν προμάχοισι πεσών φίλον ώλεσε θυμόν, 'Aστυ 
τε καὶ λαοὺς καὶ πατές' εὐκλείσας. Wir würden, wie oft, κατ 
ἀντίφρασιν das participium εὐκλείσας zum verbum fin. machen, 
da das logische verhältniss in der that ist: ἐὰν ἀπολέση θυμόν, 
εὐκλείσεν. Neben αὐτός musa nur ἐν προμάχοισι gehörig betont 
werden. —

Die v. 6 mit recht aufgenommne emendation M. Schmid's Κινύρεω μάλιον kann auch durch Choerobose. Orthogr. p. 240 unterstützt werden: Ίωνες τὸ μᾶλλον μάλιον λίγουσιν, so dam biernach μάλιον nicht zu den vereinzelten dorischen formen sa zählen ist, deren Tyrtäos in seinen elegieen hin und wieder sich zu bedienen kein bedenken trug.

Bei Mimnermos 9, 5 hat herr B. jetzt geschrieben:

κείθεν δ' άστύεντος αποφνύμετοι ποταμοίο Θεών βουλη Σμύφνην είλομεν Αιολίδα.

Die codd. Strab. auch διαστήεντος, δ' άναστάντες. Wäre Meineke's anstoss Vindic. Strab. p. 215 an dem particip. praes. άπορνύμενοι begründet, so böte sich danach leicht κείθεν δ' αὐτ' ἀρ-

Κείθεν δ' αὐ Μήλη τος απορνύμενοι ποταμοίο.

52. Cassaris invicti res dicere, wozu Trebatius anstatt der verfänglichen satiren dem Horatius Serm. 2, 1, 11 räth, lehnt der dichter ab:

Oupidum, pater optime, vires

Deficiunt: neque enim quivis horrentia pilis

Agmina nec fracta percuntis cuspide Gallos
Aut labentis equo describet volnera Parthi.

Allmälig ist man an der schnurre der alten commentatoren, welche den dichter auf eine vorkehrung des Marius im kriege gegen die Santonen oder Cimbern anspielen lassen, doch irre geworden. Was man aber dagegen vorgebracht hat ist kaum der erwähnung werth. Zu weit vom wege ab suchend hat man das nahe liegende verkannt. In den scheinbar sehr ernst und würdevoll gesprochnen versen stichelt der schalk ohne frage auf prachtscenen epischer panegyriker der zeit, welche Octavians greesthaten gegen die Gallier wie auch den beliebten stoff der Partherkriege besungen hatten. Die aufforderung, epiker zu werden, weist H. von der hand, indem er gleich sehr drastische suge bestimmter epiker bervorhebt. Der eine hatte recht con amore ausgemalt, wie so ein stolzer, stattlicher kosake von Parther von seinem rosse, herabgleitend an seinen wurden verblutet, ein andrer fracta pereuntis cuspide Galloe, wohlgemerkt nicht Gallum, wie volnera Parthi, sondern Gallos. Achtet man darauf und verbindet percuntis cuspide Gallos möglichet kurz, so kann man den dichter nicht missverstehen. Der dichter liess Octavianus - denn ihn selbst meinte er doch wohl - seine lanze gegen einen gallischen krieger schleudern, welche so gewaltig gegen des schild traf, dass durch die zersplitterung der cuspis nicht er allein, nein mehrere mit ihm getödtet wurden. Das ist freilich etwas: doch wir bewundern ja die ritter, vor deren kühnem angesicht der seinde lanzen splittern! --

Kine ketzerei über A. P. 42 f. finde bier ein bescheidnes

plätzchen :

Ordinis have virtus erit et venus, aut ego fallor,
Ut iam nunc dicat iam nunc debentia dici,
Pleraque differat et prassens in tempus amittat.

Bentley's interpunction ist unrichtig, de iem nune debentia dici auf keine weise hinausgeschoben werden dürfen, am wenigsten pleraque! Aber auch in der gewöhnlichen interpunction ist pleraque schief und aubestichut. Ich wänschte, Heratius hätte graschrieben:

Relique differat et praesens in tempus emittat, was von Plersque sieh nur durch umstellung der elemente unterscheidet, von abschreibern aber verwischt werden mochte, weil sie an der messung der ersten silbe ein ärgerniss nahmen.

53. Es ist eine ganz allgemein verbreitete annahme, welche auch in die litteraturgeschichten übergegangen ist, Lucretius habe seine poemata abgefasst oder weuigstens angefangen zu einer zeit, wo Rom in grosse kriegsnöthe verwickelt gewesen sei und wo Memmius keine geringere würde als die prätur bekleidet babe, etwa aufang von 697 oder 696, wo die Clodianischen unruhen begannen und Cäsar seine gallischen feldzüge eröffnete. Fragt man nach der quelle dieser annahme, se wird man auf das proömium verwiesen, 38 ff., wo Lucretius seine Aeneadum genetrix auffordert, den kriegsgott um ruhe und frieden für Rom zu bitten:

Hunc tu, diva, tuo recubantem corpore sancto circum fusa super suavis ex ore loquelles funde petens placidam Romanis, incluta, pacem: nam neque nos agere hoc patriai tempore iniquo possumus aequo animo nec Memmi clara propago talibus in rebus communi deesse periclo.

Wer richtig construirt wird just das gegentheil nus den worten folgern: wäre kein frieden, so könnte weder Lucretius mit gemüthsruhe dichten noch Memmius ihm horchen tatious in rebus, d. h. patriai tempore iniquo, d. h. si erit tempus iniquam. Man wird augentehen müssen, dass ein Römer zu jeder zeit so reden konnte. Der constructionsfehler liegt aber darin, dass man — mirabile dictu — hoc patriai tempore iniquo verband statt agere hoe und somit nicht erkannte, dass iniquo tempore so viel als si tempus erit iniquum sagen will. Man sieht die quelle der verkehrten auffassung deutlich bei Forbiger de T. Lucretii Cari Vita et Carm. p. xxxii, wo er hoc patriai tempore iniquo gesperrt drucken lässt. Und doch hatte schon Lambinus hoc agere richtig erklärt, vgl. 4, 969. —

M. Tullius schreibt an seinen bruder Quintius 2, 11, 4
Lucretii poemata, ut scribis, ita sunt: non multis luminibus ingenii
multae tamen artis. Nach Lachmanns bemerkungen kann an der
richtigkeit der so gestellten negation kein zweifel mehr sein.
Aber es nimmt wunder, dass man allgemein sich mit der stribligo zufrieden giebt: non multis luminibus ingenii, multse tamen
artis, während doch zu schreiben ist multis tamen artis.

54. Die aus Hippolytes' aioścew flaggos gewonnenen Empedoclea, welche ich Philol. 6, 155 ff. behandelte, sind von herrn Heinr. Stein in seiner verdienstlichen handausgabe (Bonn 1852) den übrigen bruchstücken eingereiht werden. Er ist meistens meinen verbesserungsversuchen gefolgt und hat namentlich die

Magre stelle, welche wir erst der nouen quelle verdanken, v. 222 ff., geringre ahweichungen abgerechnet, so geschrieben wie ieb vergeschlagen hatte:

Βὶ τάρ κέν σφ' ἀδωήσων ὁπὸ πραωίδεσσιν ἐρείσας εύμενέως καθαρήσιν ἐποπτεύσης μελέτησι», ταῦτά τέ σοι μάλα πάντα δι' αἰῶνος παρέσονται ἄλλα τε πόλλ' ἀπὸ τῶν κεκτήσεωι αὐτὰ τὰρ αὐξει ταῦτ' εἰς ἡθος ἔκαστον, ὅπη φύσις ἐσεὶν ἐκάστφ. εἰ δὲ σύγ' ἀλλοίων ἐπορέξεαι, οἶα κατ' ἄνδρας μυρία δειλὰ πέλονται, τάτ' ἀμβλύνουσι μερίμνας, ζῆν ἄφαρ ἐκλείψουσι περιπλομένοιο χρόνοιο σφῶν αὐτῶν ποθέοντα φίλην ἐπὶ γένναν ἰκέσθαι πάντα γὰρ ἴσθι φρόνησιν ἔγειν καὶ νώματος αἰσαν.

Wir wollen vorläufig nicht fragen, ob herr St. gut gethan hat, in einigen punkten von meiner restitution abzugehen: denn es handelt sich um etwas wichtigeres, ob nicht wir beide auf schlimme abwege gerathen sind, wenn wir des glaubens waren, Empedokles rede davon, die durch verschiedene mischungen der elemente geschaffnen dinge pflanzen ihrem angebornen ηθος getreu von ewigkeit zu ewigkeit sich fort und die natur trotzte den versuchen der menschen, durch heterogene mischungen ihr schaffen zu stören, da die ἐσα im lauf der zeit immer wieder ihrer φίλη γέννα zustreben und die ἄνισα vergehen: denn alles, was da ist, ist mit sinn und seele begabt.

Ber rec. herrn Steins (in Jahns NJahrbb. für philolog. 68. s. 25), herr Th. Bergk, behauptet, hiermit "sei der eigentliche gedanke der stelle missverstanden", wozu die irrige beziehung des letzten verses veranlasst habe. Dieser habe im 2. buche, we von den einzelnen naturgebilden die rede war, eine passende stelle gefunden, sei aber eben so gut anwendbar, "we von der erkenntniss überhaupt gehandelt wird" und hierher gehöre "sicherlich" die vorliegende stelle. "Es ist," heisst es dans,

"zu verbessern:

εὶ γάρ κέν σφ' ἀδινήσιν ὑπὸ πραπίθεσσιν ἐρείσας
εὐμενέως καθαρήσιν ἐποπτεύσης μελέτησιν,
ταῦτα δέ(ξ) σοι μάλα πάντα δι αιῶνος παρέσονται,
ἄλλα τε πόλλ' ἀπὸ τῶνδε κατόψεαι. αὐτὰ γὰρ αὕξει
ταῦτ' εἰς ἡθος ἔκαστον, ὅπη φύσις ἐσεὶν ἐκάστφ.
εἰ δὲ σὺ τάλλ' ὁ των ἐπιδέρκεαι, οἶα κατ' ἄνδρας
μυρι ἄδηλ' ἔμπαια, τά τ' ἀμβλύνουσι μερίμνας,
ἡ σ' ἄφαρ ἐκλείψουσι περιπλομένοιο χρόνοιο
σφῶν αὐτῶν ποθέοντα φίλην ἐπὶ γένναν ἰκέσθαι.
πάντα γὰρ ἴσθι φρόνησιν ἔχειν καὶ νώματος αἶσαν.''

Der durch die von herrn B. gemachten änderungen des textes zu wege gebrachte sinn soll nun sein: "Nur für den, der mit sinnendem geist das all anschaut, giebt es eine zuverlässige erkenutniss; nur ihm ist das wahre wesen der dinge klar, und

wer diesen festen principiellen standpunkt luis wat, hit im utunde das einzelne richtig zu erkennen. Wer dingegen den blessen wesen folgend die dinge betrachtet, dem entschwindet gunz des wesen der dinge.". Hier bricht die paraphrase ab und wir erfahren nicht, was man doch vor allen wissen möchte, wie dazu die begründung passen soll: πάντα γὰρ ἴοθι κτί.

Es mag gleichgültig sein, wie Hippolytos die stelle verstanden hat: gewiss hat er sie nicht im sinne des herre B. aufgefasst, dessen polemik nicht im stande gewesen ist, mich in meiner ansicht zu beirren. Er versteht v. 3 di aicopoc maoicopται "nur ihm ist das wahre wesen der dinge klar" und den gegensatz 8 ή σ' ἄφαρ ἐκλείψουσι "dem entschwindet ganz das wesen der dinge." Hiergegen legen die klaren worte selbst protest ein, zumal herr B. ganz hinweggeht über 4 alla ve σόλλ' από τωνδε κατόψεαι. Und ferner: würde denn das ein richtiger gegensatz sein: "wer dagegen dem blossen wesen folgend die dinge betrachtet, dem entschwindet flugs das wesen der dinge?" Der gedanke tritt im gegentheil durch berre Bergks gute änderung des σης άφαρ, wofür ich lo', Stein ζη schrieb, nur um so klarer hervor: fürwahr, sie werden bald im lauf der zeit dich im stiche lassen (mit deinem verkehrten beginnen, sie willkürlich zu verbinden) und zu ihrer eigensten art aurückkehren." Laut und deutlich spricht aber auch 4 avze γάρ αύξει κτλ. gegen herrn Bergks deutung, welcher selbst fühlt, wie die worte seiner deutung widerstreben, indem er eingesteht: "die begründung aven yag aviger ued. ist etwas unklar ausgedrückt, kann aber wohl nichts anderes enthalten als "gleiches wird durch gleiches wahrhaft erkanut". Aber einmal zugegehen, die worte könnten so gebogen werden, eine solche begründung selbst passte in doch nicht.

Hiernach muss ich bei meiner erklärung bleiben, welche auch die berrn Ritschl und Meineke zu theilen schienen; wenn sie beide im 4 v. auf ἄλλα τε πόλλ' ἀπὸ τῶν κεκτήσεαι riethen, da der codex τῶνδε κτ. . . bietet. Aber κτήσασθαι ist nicht das passende wort. Vergleicht man 293 (281 K.), so kommt mir wahrscheinlich vor, dass Empedokles schrieb

άλλα τε πόλλ' ἀπὸ τῶνδε κατάσσεται oder

άλλα τε πόλλ' ἀπὸ τῶν καταίξεται. —

Die andre s. 167 besprochene stelle hat herr Stein nach meinem vorschlage an die spitze des 3. buchs gestellt 338 fl. und ist bis auf eine kleinigkeit meinen verbesserungen gefolgt. Diese, meint herr Bergk s. 26, können nicht gebilligt werden: "denn der nachsatz beginnt offenbar mit sūr aŭzs, während sizoμένο zum vorhergehenden gehört, vgl. Il. K, 278 κλῦθί μεναίγιόχοιο Διὸς τέκος, ἥτε μοι αἰεὶ Ἐν πάντεσσι πόνοισι παρίστασαι, οὐδέ σε λήθω Κινύμενος νῦν αὐτε μάλιστά με φίλαι, 'Αθήνη.''

Cana ticher diset sich die stelle nicht ensendiren, doch ist vielleicht ein ganzer vers eusgefallen:

εί γώς έφημερίων ένεκω τινός, αμβορτε Μούσα,

ήμετερας μελέτας αδινής (od, καθαρής) διά φροντίδος έλθεῖν (πάμετέρο. τὸ πάρρς πος έδωκας

εύχομένο: αῦν αὖνε παρίστασο, Καλλιόπεια, ἀμφὶ θεῶν μεικάρων ἀγαθὸν λόγον ἐμφαίνοντί'.

Der durch nichts indicirte wegfall eines verses ist ganz unwahrscheinlich und die homerische stelle beweist keineswegs, dass nicht Empedakles mit evgenerop von avre den nachsatz einleiten konnte. Was aber soll in obiger fassung sonneste verker versoft Ich muss auch hier bei der früheren ansicht verharren, welche den richtigen gedanken giebt: "Wenn du, o muse, dafür gesorgt hast, dass ich im vorigen richtige lehren über die sterblichen wesen aufstellte, so stehe mir, der ich dich anrufe, jetzt wiederum bei, wo ich in besug auf die heiligen götter reine lehre verkünde".

55. O. Jahn im n. rh. mus. 9, 629 scheint sicher, dass bei Hesychius Γλαυκοφόρβιδας ίππους εύγενεστάτας zu schreiben ist: Γλαύκου φορβάδας έππους: ευγενεστάτας und die berühmten pferde des potnischen Glaukos zu verstehen sind. Letzteres chan frage, das cretre ist verfehlt. Sondern Thauxo-94eβιδας: μπους εύγενεστάτας, wie richtig im Hesychius steht: ohne das compositum Γλαυκοφόρβιδες würde die λέξις τραγική, welcher Hea, wohl schöpfte, die wendung nicht der erklärung werth gehalten baben. Lobeck Prologg, Path, p. 459, welther ther die endung und den accent spricht: ,,hoc est, ut opiver, Glanci, Potniensis equi ferocissimi sive Potniades, feminine appellati ut plerymque equi solent et ut Sairovoides of sas ovpas nivoveras innot uai núras". Aber Jahn und Lobeck irren beide, wonn nie an die pferde des Glaukos selbst denken: sondern nach dassen sagengefeierten rossen hatte ein dichter edelste and der zucht eines Glaukos würdige thiere überhaupt genannt Γλανχοφόρβιδας.

Göttingen,

F. W. S.

## 16. Epikritisches zum vorigen hefte.

1. Wie schwierig die ergänzung des s. 179 besprochenen probuleuma des atheniachen rathes im einzelnen ist, hat hr. Dr. Bareian richtig bemerkt, und mir wenigstens fehlt im augenblick die musse sie weiter zu verfolgen; dem jedoch, welcher dieses zu versuchen lust hätte, glaube ich dazu einen sichereren weg zeigen zu können, als der dort eingeschlagene ist. Hr. B. betrachtet Astykrates als einen bestochenen, der desshalb dem volke zur strafe der verbannung vorgeschlagen werde — ein verfahren, das ich mit dem athenischen rechtsgange eben so wenig vereinbaren kann als mir eine erfolgte bestechung durch ovotag äg

eisführten, sind ausgefallen und grade dieset umstand hat veranlasst, dass diese erhaltenen verse von ihrer ursprünglichen stelle entfernt werden sind.

Göttingen.

· Brast non Louisch.

## 18. Zu Euripides Medea.

So viel auch über die in diesem stücke wiederholten verse gestritten ist; es dauert der streit immer noch fort. Hier ein beitrag. Dass Eurip. Med. 39 sqq.:

. . ενφόα τήνδε, δειμαίνω τε μιν μη θηκτόν ώση φάσγανον δι ήπατος σιγη δόμους εἰςβασ, ιν εστρωται λέχος. η και τύραννον τόν τε γήμαντα κτάνη, κτλ.

vs. 40 zu streichen sei, haben schon viele behauptet: er ist zu streichen, weil ohne allen grund unbestimmt bleibt, gegen wen Medea das schwerdt gebrauchen werde: aber es ist auch vs. 42 zu tilgen, weil in diesem trotz der auseinandersetzung von Klotz (ad Eur. Med. praef. p. viii ed. Pflugk. 2ae) Jason auch bezeichnet ist und sonach vs. 43 ohne grund erwähnt wäre. So hat wahrscheinlich auch Nauck (ad Eur. Trag. T. II praef. p. xv) gedacht, der auch selbstständig zu dieser ansicht gelangt ist und vs. 43 daher schreibt:

μη και τύραννον τύν τε γήμαντα κτάνη.

Allein da fällt meiner ansicht nach auf, dass Glauke gar nicht bezeichnet ist, gegen welche Medea doch am aufgebrachtesten sein muss: daher ist, mein' ich, zu schreiben:

μη τοὺς τυράννους τόν τε γήμαντα κτάνη:
dann sind alle, gegen die Medea zürnt, bezeichnet. Dabei ist
zu beachten, wie die scholien und handschriften in τύραννον sowohl in lesart als in erklärung variiren, so dass schon früh die
lesart unsicher gewesen zu sein scheint: τυράννους aber wie reges bei Senec. Med. 56, für rex et puella regia.

Göttingen.

Ernst von Leutsch.

## Berichtigungen.

Band IX, heft 3, p. 592 n. 39 ist statt "die reihenzahl seiner briefe" die seilensahl seiner briefe zu lesen.— Band X, heft 2, p. 193 z. 12 achreibe: findet; z. 13 achr. añráy. P. 194 z. 8 achr. is di; z. 9 achr. ode; z. 17 achr. artikel zufällig unbetont; z. 31 achr. sondern auch durch; z. 36 achr. 315 τ6; z. 42 achr. durch den acut zu. P. 195 z. 8 achr. Nun acheint; z. 17 achr. zwar + als; z. 18 achr. und - als. NB. Diese zeichen bätten im folgenden angewandt werden müssen, namentlich z. 17.

18. 26. 27. 29. 30; z. 29 schr. 162 zo, 164 ση'. P. 196 z. 19 schr. exefens. P. 197 z. 3 streiche: εμπιπληθει XXI, 311 zu; z. 18 schreihe: Ποσιδιών. P. 245 z. 4 schr. schrieb. Daher sind. P. 246 z. 30 schr. zeit unmittelbar vor; z. 39 schr. bestimmt 1000 jahre; z. 41 schr. und die zeit der.

## XXVI.

## Quaestiones Messapicae.

Priusquam Theodorus Mommsen v. cl. insignem librum suum de Italiae inferioris dialectis (Lipsiae 1850) conscripsit, omnis qua Messapiorum monumenta inlustrarentur disquisitio tantis difficultatibus implicata videbatur, quantas vix quisquam cogitatione posset profligare. ipse doctissimus vir, cuius ingenio in explicandis Oscorum inscriptionibus sane quam plurimum debemus, cuinsque potissumum operá haec quoque disciplina aliquanto longius provecta est, tamen de evolvendo Messapiae sermone pimis desperahat, illum qui tali studio operam daret, nihil aliud facere existumans, nisi inexsuperabilibus vim adferre. His igitur de causis, etsi, si quisquam, ille huic rei par videretur, in describendis tantum reliquiarum illarum lineamentis adquievit, paucis solummedo iisque minoribus in disceptationem vocatis, maioribus vero, quarum descriptio vitiis cuiusque generis miserrime laborat, non nisi in fine atque initio examinatis. Quae ipse omisit, equidem bec lece adicere conabor: quamquam non ignoro, quae in medina prolaturus sim, ea ingeniosissimi illius hominis manu exarata multo majorem vim et gravitatem esse habitura, plurima certe quae mihi adbuc mira videantur, ab eo manifestam in lucem producta fore. Qua de causa tantum abest, ut inmodeste anctoritatem bliquam mibi vindicem, ut si quid probabile invenerim, id illius exemplo et auctoritati deberi lubentissime concedam. In hoc une tantum ei parem me esse profiteor, in assideo studio ac labore, ut nebulae quibus veterum Italorum dialecti adhuc tectae sunt, magis magisque discutiantur.

Satis recte iam Mommsenus (de dial. p. 81.) nos edocuit, primae declinationis Messapicae nominativum et litteris ας si masculinum, et α si femininum genus spectes terminari. Quam rem plurimis et certissimis comprobatam exemplis si quis dubitare velit, is tantos certe in errores incidat necesse est, ex quibus nulla iam salutis via sperari possit. Etenim non solum minorum inscriptionam aliquae, sicut Caeliana 14 (δαξτας μολδαλιαιλι) Ostuniana 1 (βιζατας σολαδιαιλι) 2 (Θεοτορας αρταλιαίλι) multae aliae,

Digitized by Google

in quibus genetivi forma a nominativo mirum quantum distat, veram hanc sententiam esse probant, sed etiam (quod plus valet) ad ipsum nomen Messapicum δαζιλονας (Gnath. 4.) vel δαζελ(ον)ας (Gnath. 1.) lapis Bastae olim repertus (lin. 6.) genetivum casum αζολογγιλι exhibet. nihil sane refert, quod in hac forma littera γ duplicata exstat, potius (si recte ego iudico) Messapici sermonis firma lex esse debebat, vocalem in genetivo conreptam (sicut Graecorum δαίμων δαίμονος) in nominativo produci. Non dissimili ratione inscriptiones Leucana atque Caelianarum Illa slaτορας, Gnathiana vero IVa genetivum πλατορρικι praebent. Vecalium conmutatio (quum in antepaenultima vocis δαζιλονας et i et o et a legatur) partim ad monumentorum diversam aetatem, partim ad dialecti ipsius quandam fluctuationem, qualem plus semel reperies, referenda erit. — Etiam si Oscam linguam comparari licet, eiusmodi formas, litteris aç conclusas, exstitisse, duae illae adhuc nobis cognitae "Maras" et "Tanas", quarum una Latinorum Mario respondet, satis demonstrant. Quod vere in hac quaestione maximi momenti est, contextus inscriptionum ipse ad persuadendum adcommodate sententiam Mommeeni atque meam adiuvat; etenim cui illae supra descriptae, nec vero pius duas voces continentes, parum gravitatis habere videantur, is lapidis Bastani (quem infra explicabo) lineas Illam atque IVtam legat, ubi hercle ridiculum esset, contempto priorum et subsequentium verborum exemplo, voces kohedoras et dukras genetivi loce positas intellegere.

Igitur, quum exploratum sit, Messapiorum ας cum Latinorum "ius" convenire, non multum a vero aberrabimus, si femininam quoque terminationem, dummodo consonans aliqua littera ei praecedat, Romanorum "ia" respondere existumemus. In mosumentis quidem adhuc nobis conservatis formas ταβαρα δοιματα μαρτα pro Tiberia Domatia Martia reperio; nec vero omnibus temporibus hac lege utebantur certe Messapii, quum nomina sieut δαματρια θεοτορία vel δαρανθοα τριιονοξοα ρεξξορίξοα non minus raro occurrant. Fortasse haec differentia e Graeci sermouis vi atque exemplo nata putanda erit, quum Valetiana aliqua inscriptio (Mommstab. IVta) utramque formam ταβαρα δαματρια iuxta sese habeat.

Sed hace hactenus. Nec enim sine causa ego in demonstrandis disputationis meae quasi principsis aliquanto diutius commoratus sum; etenim illi quibus post Mommsenum de Messapiorum dialecto scribere placuit, in hac ipsă re vehementer erraverunt; itaque decantata sunt quae huius disciplinae potius detrimento quam utilitati esse debebant. Praetermissis iis optimum nunc videtur, ad explicanda monumentorum verba transire et quae ampliora argumenta desiderent, quotiens occasio data erit, accuratius pertractare. At maiores inscriptiones messapicas, boc est Brundisinam Monopolitanam Carovignanas duas unamque Bastee repertam et male conservatas et (quod iam supra monui) pes-

sime descriptas esse, nemini non constat. Quare ex eo loco quo nume versamur, sperare vix quisquam poterit, fore ut totae esse evolvantur; immo recens quaeque observatio noves fontes aperiet; interea sufficiat nobis, si magno ex numero insolitarum vecum (et quibus non numquam se minima quidem fides habenda) singulae tantum ad perspicuitatem propius accedant.

I. Aletina decima quarta.

\*\*xosoo\*\*a; == Critonius, qualem gentem in inscriptionibus regni
Nempolitani latinis saepius reperies; cf. praecipue Appulam 671

M. — emnino quae gentes in Calabriae monumentis non amplius usque ad hanc aetatem pervenerint, certe in Apulia occurrent itaque ingeniosam illam Mommseni (hist. Rom. I. 8.) coniecturam, Messapiorum et nationem et dialectum antiquitus in Apulia quoque consedisse, mire confirmant.

II. Leucana.

 $\pi\lambda\alpha\tau o\varrho\alpha\varsigma=$  Plaetorius, quod nomen in tribus Lucaniae inscriptionibus (M. 379. 413. 414) deprehenditur. una in agro Piceno reperta (6130) "Platoria" scribit, M. fals. 141 ex agro Mesagnano "Pletoria". Huc quoque pertinet genetivus ille  $\pi\lambda\alpha$ - $\tau o\varrho\varrho\iota\lambda\iota$ , de quo iam supra aliqua disputavimus.

III. caduceus Tarentinus (tab. Vta M.).

βλατθικι καλατορας βαλετθικι — Blattii Calatorius Valetii. Calatoria gens, cuius nomen (sicut Bergkius docuit) a calando h. e. praeconis officio deducendum, ex reliquiis theatri Herculanensis nota est; in nomine  $\beta$ αλετθας urbs illa Calabriae antiqua Valetium (apud Galateum 73 Baleso) inclusa iacet.

IV. Urianarum tertia.

δοιματα = Domatia, feminarum nomen in magnae Graeciae moanmentis non admodum rara.

V. Valetiana (M. tab. IVta) comparata cum Urianarum IVta et Gnathiana VIta.

ταβαρα δαματρια — Tiberia Demetria. Messapiorum dialectus, ut infra videbimus, vocalem α maxime adamabat. Demetria mater in inscript. quadam Mesagnana (M. fals. 142.) occurrit.

VI. inscriptio Bastana.

Primae lineae verba falso adhuc ita legebantur: κλολιζισθ loloρια μαρταπιδογ αστει βαστα, atque eiusmodi monstra respiciens
Lepsins (ceterum qui Messapicam aliquam dialectum exstitisse
aendum pernoverat) totum hoc monumentum falsatum esse censuit, quandoquidem nemo sanus recte illa sese habere existumabit. quae Grotefendus v.cl. in "rudimentis Oscis" de iis disputavit,
mee iure hoc loce praetermittam; Mommsenus vero vocem αστει
ad Graecum άστυ referens, Calabriae urbium Uriae atque Bastae
nomina hic adscripta esse coniciebat. utrumque, ut opinor, perperam. ego potius ita dividere malim:

κλολιζις θ(ε)οτορια μαρτα πιδογα στειβαστα.

Etenim quum Galatous, cuius industriae hanc inscriptionem de-

bemus, alteram vocem ozopia legat, de emendationis meae iere optimo nullum dubium supererit. Deinde litteram s inter & et e maxime ea de causa posui, quod et verborum descriptio, qualem Mommsenus edidit, non repugnabat, et quod, Ostuniana altera atque Brundisinae linea sexta comparatis, illa nomen Ocoroous, haec antiquiere forma utens daorogas exhibebat. tivum istius nominis Osozogoss (iterum litter& o duplicatA) Cael. I. nos edocet, cuius ad tertiam sane declinationem referendae exempla Cael. 6: αρζελλες (sive αρτεμες), Lizz. 2: λαλιαvec, alia reperiuntur. - Primae in Bastano lapide vecis divisio satis certa est; Carovigu. I. (cuius aetas hunc etiam superat) in initio alterius lineae solutam formam (x)λαολιζις praebet, Brundisina I: κλαολίζες, Monop. I: κλαωλί. Quattuor hae omnes sepulcrales: etenim qui in Brundisina primus foedus aliquod cum Atheniensibus ictum inesse professus est, eum illud tertiae lineae verbum αθιναι (quod de gente Atinia intellegendum) miserrime fefellit. omnino vox κλαολιζις vel — quod idem est — κλαολι-Çeç non nisi incipiente inscriptionum contextu occurrit, et quidem in Brundisino cum vocula dero conjuncta, quum Monopol. zeras δενθ, Carovign. geras επιπ legant. Equidem de verbo δενθ non dubito quin Latinorum tertia pluralis "sunt", vel fortasse "sint" hoc loco intellegi oporteat, et qui initio verbi litteram & (Spartanorum &, Anglorum th) exspectaverit, eum in Messapiorum scriptura, quantum adhuc videre possumus, litteras 800 promiscue occurrere moneo. ita veorogia = Tutoria, xquvorac = Critonius, δαρανθοα = Terentia, ξολιδονας = Suetonius, ενθι = inde (gr. ένθα), ξολενθιλι = Suetii, atque huc urbis quoque illius prope Manfredoniam sitae nomen Sipontum sive Dipontum referendum erit. certe tale scripturae discrimen non nisi aetati tribuatur necesse est, quum in Brundisinae linea 10a (si divisio recta) vocem θενδο reppererim. — Vocem κλαολιζις nominat. plur. numeri (tertiae? declinationis) esse censeo, idem ac Latinorum "clusi", quod ab autiquo verbo cludo (claudo) derivatur. verisimile est, Messapios pro utroque genere hac forma xlacokeζις usos esse, quod inscriptio Bastana permulta mulierum nomina continet; litteram & vero idem esse quod Latinorum s, probant δαζιμαιλι = Dasimii, δαζολογγιλι, δαζιμας' (Cael. 2.) alia. Vocalis u Messapiorum diphthongo ao respondet, sicut ex non nullis Uzenti urbis nummis elucescit, qui AO, AOZE . . ., OZAN legere dicuntur. (Momms. de dial. p. 52).

Nominum ipsorum ordo hic erit:

A) θεοτοριά μαρτα πιδογα στειβαστα μειταιλι αρατιλι = Tutoria Martia Peducea Stibasta Vinii Herennii (genetivi duo patrem et avum quattuor istarum sororum significant). Gentis Tutoriae exempla et Calabriae (M. 542) et Apuliae (688) inscriptiones adferunt, itemque Martii et Peducei in iisdem vel vicinis regionibus degentes reperiebantur, Herennii in agro Nereto

- (M. fals, 125); mulishre vero nomen Στιιβαστα mihi cognomen illud "Stibas" (M. 1013) in mentem vocavit. μειταιλι legendum esse ex Galatei descriptione ego conlegi, sed in sequente voce idem homo doctissimus, litteras ν et λ vel λι (ut saepissime) intersese confundens, αρατιν mayult. adparebit, hoc verbum recte ita emendatum esse.
- B) δαρανθοα μαστι σταβοος Terentia Vestia Stabii. Talem enim in modum verba inter se dirimenda sunt, nec, ut adhuc fiebat, μαστις ταβοος. de Vestia Mommseni glossarium Oscum p. 259 conferatur; vox σταβοος pro genetivo, verisimiliter secundae declinationis, habenda erit, quod ex huius inscriptionis linea 3a accuratissime elucescit. eandem terminationem non raro deprehendis, ita, ut de iis quae statim sequentur taceam, Leuc. sαλεταος, Lizz. 16: xορδομαος, 7: ατιθαος.
- C) ξολιδονας δαξτας σιραανετος Suetonius Testius ...... Gens Suetonia e gente Suetia exorta est, cuius lineae 4 et 5 mentionem faciunt. eadem ratione δαζιλονας DASONIVS (quod in latinis monumentis nusquam reperie) e gente Dasia (Carovigu. l. 13: δαζιλι; cf. Momms. de dial. 72; inscript. Calabr. 494.), βαλεδονας (Lizz. 7.) e gente VALETIA (βαλετθιλι, caduc. Tarent.), Acerronius ex Acerria, Avonius ex Avia originem trahunt. Etiam litteram ξ idem ac Lutinorum s esse posse, ξολεδονας δαξτας (pro quali inscriptio Lupina tab. 4ta M. δαστας mavult) ξολετθιλι ποξξοννιλι πρειξ. . . tum praecipue terminatio αξ ας, quae in Carovigu. exstat, docent. ad nomen σιραανετος fortasse Lizz. 8: διρανορας referre licebit, quo litterarum s et d mutatio iterum probata videtur.

- E) (ωθι) ρεξξορίξοα καζαρειλι ξολετθιλι τοειθιλι δαζολογγιλι ισθι γαστιμα = (et) R. . . . . Caesellii? Suetii T . . . . Dasonii et Gastima. Inscript. latinae in Calabria repertae (inter alias M. 482) gentis Cerelliae (cum rhotacismo) mentionem faciunt; formam "Caesellii" in Rudino aliquo lapide (M. fals. 126) reperies. Galateus pro τοειθιλι vehementer errans τοειλιθι scripsit; fortasse de gente Titia (M. fals. 161 in agro Tarentino) ista vox intelligenda est.
- F) δαξτα σχραθελειλι ινθι αρδαννοα ποξξοννιλι αιμαρναιλι— Testia Scrateii et A. Pescennii A.... Priora verba adhuc non satis recte δαξτας χραθελειλι distincta fuerant.
- VII. In Brundisina inscr.

  praeter initium supra explicatum petissumum haec mihi perspicua videntur:
  - A) nominativi.
- lin. 2. doagas = Turius (M. 5495 etiam Surius).
  - 5. δαξτας, cf. Bast. lin. 3, Cael. 14.

- 5 et 6. θαταρας Titirius (de vocalium mutatione cf. ταβαρα).
- 6. θαοτορας,cf. supra.
- 8. duo nomina litteris αν == Lotinorum "anus" terminantur. primum αρτοριαν (falso αργοριαν descripsit Andrianus) quod in 11a quoque linea occurrit == Artorianus. gentem Artoriam etiam in Carovign. I. bis ego repperi, linea 4: (α)ρτοριδ et 12a hαρτοριαιλι. altera vox (τ)ολαν = ταολαν (sicuti lin. 12: θαολαν) esse possit; de gente Tulliana of. M. inser. 835.

9. gaore = Vestia, cf. Bast. 2.

14.  $\alpha o \theta s \iota(r) = 0$  tinius? melius certe  $\theta \alpha \theta s \iota r = T$  itinius leges, quae gens in Calabria (inscr. 588—590; fals. 158. 165) maxime olim floruit. Monop.  $\frac{4}{5}$   $\theta \iota \tau \iota r \alpha \iota k \iota = T$  itinii exhibet.

B) genetivi.

- 3. adıraı brevior itaque recentior forma pro adıraıkı ....... Atinii.
- 4.  $oi\beta a\lambda iahiai$  et  $^{2}/_{5}$   $o(i\beta a\lambda)iahiaihi$  Dbellii, cuius latinee formae littera l duplicata exstat, sicut in voce  $\tau ao\lambda a\nu$  = Tallianus, gens Obellia in Apulia reperitur (4994).
  - 5. μοσθελλιλι = Hostillii (C. Hostillius Hypatus, M. 500.)
- 6. σιβαλασικι (falso legitur σιιρι) comparetur cum 6/7 σιςαλλαίδικι. subintellegenda est gens Sibilisia, etenim litteram δ σ esse satis pernovimus.
- 10. dubito an νομοςολι latinum "Numerii" sit, quoniam alias nusquam rhotacismi vestigia in Messapica dialecto deprehenduntur.

C) diversa.

- 13. πρειξ . . . verisimiliter gentem Prisciam significat (de forma of. ποξξοντιλι); item lin. 12: βεραναι . . 15: βεραισεα gentem Brinniam? (Bronniam?)
- 2. 4. 14. nec minus Carevign. I. 10/11 et 12 vecem arda, antiquiorem certe formam pro Bastani lapidis 1001 reperio.

VIII. inscript. Menopolitana.

- lin. 5/4 x00191 . . . Cosinius (M. fals. 120 Cosennius, in agro Usentino).
  - 4. muliebre nomen λιξιδαργα, 6: διτα (Titin?).

IX. Carovignana maior.

lin. 18: βλατθε, ut videtur, brevior genetivus pro βλατθιλι vel βλατθειλι; item lin. 5 et 13: ζατετθε == Sotidii?

lin. 13: δαζιλι = Dasii (a quo δαζιλονας).

14: μαδδεξ = meddix, praefectus.

singulari hoc monumento confirmantur formae quoque illae litteris es finitae ( $^{15}/_{16}$  rigges, 19  $\zeta agges$ ) et terminatio  $\alpha \xi = \alpha s$  (15  $\delta a\lambda \lambda s \tau k \alpha \xi$ , 16  $\delta a \gamma a \kappa a \kappa a \xi$ ).

X. Carovign. minor.

lin. 3/9 γαερρινέ = Cerrinius?

<sup>1</sup>/<sub>5</sub> mulieris nomen τιστια = Testia. fortasse τιστιαιλι legendum est.

5/4 αριστεαξ (cf. Brind. I. 1: αζετα, Carovigu. 1. 5: αζετα. 7: αζεττι) de Uzentinis (ττ = ττ; α = u) intelligenda ecust.
Friburgi Brisgavorum.

C. Guilielmus Probact.

Digitized by Google

#### XXVII.

# Ueber den syrischen palimpsest der Ilias 1). (Fortsetzung von s. 313.)

II. XII, 334. ἀρὴν Eust. αρὴν Syr., wie die übrigen handschriften insgesammt und nicht Άρην, was d'Orville vermuthete. Dass Aristarch so geschrieben babe, wird uns hier eben so wenig berichtet, wie XVI, 512 und XXIV, 489. Aber wie könnte es uns asch befremden, wenn die lesart, falls er sie wirklich gehabt hätte, aus den alten texten völlig verschwunden wäre, da die estaprechende an den drei stellen, wo sie ihm nach den scholien beigelegt werden muss, theils gar nicht, theils nur mit einer formveränderung in die vulgate überging. Denn XVIII, 98 antwortet Achill seiner mutter auf die bemerkung, dass nach Hekters falle auch seiner ein baldiges ende warte:

αύτίκα τεθναίην, έπεὶ ούκ ἃς ἔμελλον έταίςφ κτεινομένφ ἐπαμῦναι· ὃ μὲν μάλα τηλόθι πάτςης ἔφθιτ'· ἐμεῖο δὲ δῆσεν Άρεω ἀλκτῆρα γενέσθαι.

So las Aristarch. Der held sagt, er habe dem Patroklus gefehlt, um ibn von dem traurigen untergange zu retten, um den untergang von ihm abzuwehren. Wer brachte diesen? Der mörderische Ares durch Hektors hand. Wer einem genossen den untergang im kampfe abwehrt, der wehrt nach des dichters anschauung den Ares ab, auf dass der gewaltige den bedrängten nicht übermanne. Gegen diese auffassung wissen wir weder von dem standpunkte Homers, noch von dem der griechischen poesie eisen begründeten einwand geltend zu machen, finden vielmehr etwas erhebendes in der zuversicht des helden, dass es ihm gelungen sein wärde, den angriff des schlachtengottes auf das leben seines freundes zu bestehen. Dennoch hatte bereits Ptolemäus von Ascalon Açew verschmäht und der variante åçης im sinne von βλάβης den vorzug gegeben; Apollonius führt in seinem lexicon p. 41, 27 ἀρῆς ἀλκτῆρα γετέσθαι un, um zu beweisen, dass άρη für βλάβη gebraucht sei; Herodian pflichtet dem Ptolemaus bei, und Porphyrius Quaest. Hom. 18, mit ihnen einverstanden, ver-

1) Vgl. Philol. X, 145. 193.

wirft schreibart und erklärung des meisters, ohne seinen namem zu nennen. Also wurde Aristarchs lesart früh zurückgewiesen und fand auch nach der bildung der vulgata den beifall namhafter männer nicht, die sie wohl eher aus den scholien kannten, als in ihren texten fanden, da sie nicht in die vulgata aufgenommen zu sein scheint. Somit hat denn auch unser palimpsest  $\alpha \rho \eta_s$   $\alpha \lambda x \tau \eta \rho \alpha$   $\gamma s r \ell \sigma \theta \alpha t$ . Dagegen haben die begründer der vulgata an zwei stellen, wo ihnen ihre  $\beta \lambda \dot{\alpha} \beta \eta$  nicht zu passen schien, die auffassung Aristarchs festgehalten, seine form geändert. Als Akamas XIV, 485. den Promachus in dem augenblicke niedergestreekt, in welchem dieser den von Aiga getödteten Archelochus wegziehen wollte, rühmt er sich der rache, die er für den hruder genommen:

τω καί κέ τις εύχεται άρης, γνωτὸν ένὶ μεγάροισιν Αρεως άλκτῆρα λιπέσθαι 1). Dass dieses die vulgata sei, erkennt man aus der übereinstimmung der besten haudschriften (Ven. Lips. Eust.), welche Apens geben, während sich die abweichung anderer, die auch dem Bustathius vorlag, auf ein Apeos beschränkt. Zenodot hatte dons gelesen, Aristarch Açso, wie man nach den bemerkungen der scholiasten annehmen darf. Der ausdruck ist, so allgemein auch die fassung wegen der worte έτὶ μεγάροισι zu sein scheint, doch in unmittelbarer beziehung auf den Akamas zu deuten. bringt 1) untergang, 2) schmach, wenn der untergang am feinde nicht gerächt wird, 3) unglück über den todten, falls sein leichnam dem übermuthe des siegers verfällt und eines ehrenvollen begräbnisses verlustig geht. Der brave kämpfer sucht seinen genossen vor diesen übeln zu bewahren, so dass er, wenn er auch nicht alle fern halten kann, wenigstens das eine oder andere abwehrt, so weit es in seiner macht liegt, und indem er das thut, wehrt er Ares ab. Da aber Akamas sich nicht rühmen kann, dem falle oder verderben  $(\beta \lambda \alpha' \beta \eta)$  seines bruders zuvorgekommen zu sein, so ist Zenodots variante nicht in aufnahme gekommen. Ebenso wenig gefiel diese an einer dritten stelle, in der man nur an den kampf denken zu können glaubte. Iris den Achill bestimmt hat, durch seine persönliche erscheinung den Trojanern furcht einzuslössen, umstrahlt Athene ihren belden mit einem gewaltigen glanze, der dem des feuers gleicht, welches die bewohner einer belagerten stadt auf einer insel anzünden, um die bewohner benachbarter eilande auf ihre bedrängte lage aufmerksam zu machen und zur hülfe am kampfe heranzuziehen. XVIII. 210

αμα δ' ἡελίφ καταδύντι, πυρσοί τε φλεγέθουσιν ἐπήτριμοι, ὑψόσε δ' αὐγὴ

<sup>1)</sup> Lehrs hat dargethan, dass die alten τω in dem sinne von δ. . schrieben.

γίγνεται ἀξασούσα, περικτιόνεσσιν ἰδέσθαι,

αί κέν πως σύν νηυσίν Αρεω άλκτῆρες ίκωνται.

Ohne sweifel ist Αρεως lesart der vulgata; es findet sich im Ven. und Syr., wird von Eustathius T. IV p. 63, 42 aus dem eigenen texte angeführt und das. 43 als die lesart der alten texte bezeichnet und wechselt im Lips. nur mit Apsoc. Ausdrücklich wird berichtet, dass Arietarchs ausgaben auch hier 'Ageo darboten: Didym. und Eust. s. d. st. Warum tragen wir aber bedenken, zu der auffanzung des grossen kritikers zurückzukeh-ren, welche sich selbst in der vulgata an zwei stellen erhalten hat? Warum halten wir uns nicht an seine form, für welche Herodian bei Eustath. zur Il. p. 7, 28 ein beispiel aus Archilochus anführt? Ist sie selten und für Homer unsicher? Sollte nicht gerade die ungewöhnlichkeit zu der vermuthung berechtigen, dass sich der Alexandriner nur durch urkundliche momente su ihrer aufnahme bestimmen liess? Hätte es ihm vicht näher gelegen, wenn er dem gutdünken folgte, dem attischen "Apswe (Aesch. Sept. c. Th. 64. ed. Herm., Schneider zu Plat. de Rep. 1. p. 228) eingang zu verschaffen, wodurch selbst der hietus sa vermeiden war?

340. πάσας γὰρ επώιχετο Syr. in übereinstimmung mit dem cod. Eust., Townl. und Lips. Das ist die lesart Zenodots nach Aristonikus, welche uns durch einen zusatz des Sch. Ven. A ἐπφχετο δὲ ἡ ἀϋτὴ δηλονότι gedeutet wird. Gegen sie ist wohl mit recht Aristarchs bemerkung gerichtet: πάσας ἀντὶ τοῦ όλας. οὐ γὰρ ἦσαν πολλαὶ πύλαι. Indem er diese erklärung binzufügt, deutet er ohne zweifel ein ndoac, welches sein text mit dem des Zenodot gemeinschaftlich hatte. In der that gibt Didymus dem Aristarch die variante πάσας γὰς ἐπόχατο. Nun ist aber für sie die erklärung unpassend, welche sich in den uns erhaltenen werten des Aristonikus in folge einer verstümmelung des scholions unmittelbar daran schliesst: οἶον ἐπικεκλιμέναι ἦσαν, ἐπέzauro, da diese ein macat voranssetzen lässt 2). Es passt nur, was Eustathius aus vollständigeren quellen gibt: ήσφαλίσαντο xheisarres of Ayasoi. Unsere vermuthung, dass die lesart des Ven. nãoas, auf welche Aristonikus hinweiset, ebenfalls dem Aristarch gehöre, findet eine anderweitige stütze bei dem Etym. M. p. 657, 22, we augenscheinlich nach Aristonikus πασαι γάρ ἐπφ. 2000 angeführt wird, um Aristarchs ausicht zu belegen, dass πάσαι so viel heisse, wie δλαι. Wie wäre es, wenn Aristarch in den beiden ausgaben zwischen diesen varianten geschwankt,

<sup>2)</sup> Augenscheinlich gehört hierber, was Hesychius T. I p. 1414 gibt: ἐπωροράχαται, ἐπικεκλιμέναι ήσαν. So hat der cod. Marc. Stocht in dem seltsamen wortgebilde eine dittographie? Bisher habe ich keine genügende erklärung gefunden. Was wir vor uns haben, scheint eben so entstellt vom lexicographen aufgenommen zu sein mit ausnahme der endsylbe.

wenn er in der ersten den accusativ festgehalten, in der zweiten den nominativ vorgezogen hätte f

342, 8. Augra Ven. mit Aristarch, während sich im Syr. Augra d. h. Zenedots lesart findet.

348. σφιν και Ven. — σφι καὶ Syr., obgleich er XIV, 318 σφιν κῦδος hat. Im allgemeinen fehlt das paragogische ν in der hebung weder vor einer muta, noch ver einer liquida, so dass ausnahmen, wie XIII, 517 εχε κοτον XIV, 289 όζοισι πεπυκασμένον, nur selten vorkommen und als folgen von nachlässigkeit betrachtet werden müssen. Vor einem doppelten consonanten ist es durchgehends nach Aristarchs lehre nicht angewendet.

350. άμ' έσπεσθω Ven., wie 368. An beiden stellen gibt der palimpsest αμα σπεσθω, dagegen 395 ὁ δ' εσπομετος, wie die ambrosisnischen fragmente V, 428 αμ' εσπεσθαι schützen.

351. κῆρυξ schreibt Bekker nach Hered. περὶ διχρ. p. 285, Choerob. p. 312, 23, Lascaris p. 131 ed. Mart. Dagegen finden wir im palimpseste hier und XXIII, 567 κήρυξ.

352. παρα τειχος Ven. — κατά τειχος Syr., was sich im

Townl. findet und vom Schol. Ven. A erwähnt wird.

353. ἐιθας Ven. ειθας Syr., als lesart einiger von Apollenius Lex. p. 90, 24 angeführt, der selbst ἐθας, als die zu seiner zeit geläufige form, erklärt. Hesychius giht beide varianten T. I p. 1102 εἴθας δὲ, ταχέως δὲ, εὐθέως κ.τ.λ. T. II p. 33. ἔθας εὐθέως, ταχέως. Dagegen verlangt Chöroboscus Orthogr. p. 207, 26 den diphthougen.

355. διοτρεφεος Ven. Syr. und nicht διοτροφεος.

360. κατά κρατερας υσμικάς Ven. — κατά κρατερη» υσμική» Syr. in übereinstimmung mit dem Town!.

306. συ και κρατερος Ven. — σύ καὶ ο κρατερὸς Syr. — So alt ist demnach die lesart, welche Demetrius Chalkondylas aufnahm!

368. έλεύσομαι άντις Ven. Syr. — αντις έλεύσομαι Kust. offenbar fehlerhaft.

iπαμύτω Ven. Syr. Eustathius fand diese lesart in seinem manuscripte erwähnt, dessen text inureiλω hatte.

371.  $\dot{\eta}$ īs Ven.  $\dot{\eta}$ is Syr., während Eustathius  $\ddot{\eta}s(r)$  bietet.

373. surs Ven. outs Syr.

374, hat der Ven., während er im palimpsest mangelt.

379. Cαρπήδοντος Bust. Syr. nach alter lehre Apollon. Lex. p. 140, 19, Herod. h. l.: Cαρπηδοντος Ven. — Dagegen gibt der Lips. Cαρπήδονος, indem er wenigstens den accent der richtigen form erhalten hat.

Ἐπικληα Ven. Επικλῆα Syr. — Ὁϊκλῆα Apollon. Lex. l. l. 20.

380. σχρισερτί Ven. οχρισερτί Syr. — σχουσερτί Enst. Cf. Porson ad Od. IX, 499.

382. χειρι γε τη έτερη φεροι Ven. Dagegen hat uns der palimpsest, indem er χειρεσσ' αμφοτέρηις εχοι darbietet, die lesart Aristarchs mit dem cod. Vind. 176 am vollständigsten er-

halten. Denn des Didymus bericht, nach welchem Aristarch zeipec apportonom las, während die norvoregar zergi ze en erecht έγοι ἀρήρ geben, ist augenscheinlich mangelhaft und verdorben. da er uns einerseits nicht darüber belehrt, ob Aristarch exposéens έχοι oder άμφοτίρης φέροι vorgezogen hatte, und andererseits den κοινότεραι ein έχοι vindleirt, was nicht ihnen, sondern dem texte des meisters angehörte. Für diese annahme spricht das zeugniss des Eustathius T. II p. 121, 15 in übereinstimmung mit den handschriften und den übrigen scholien eben so sehr, wie die auffassung Aristarchs. Die alten texte, in welchen sich das diesem ausdrücklich beigelegte γείρεσο αμφοτέρης mit einigen modificationen erhalten bat, schützen sämmtlich ivon wie es ein zweites scholion im Venet. gibt; der anonyme grammatiker, welcher beim Sch. Ven. B und beim Sch. Lips. die lesart Aristarchs deutet, hatte sichtlich syos vor augen. In der that gewinnt der vergleich erst bei der anwendung dieses verbums die spitze, auf die es dem Aristarch besouders angekommen sein dürfte: so gross war der stein, den der Telamonier - mit einer hand - auf den Epikles schleuderte, dass ihn ein anderer bei voller jugendkraft nicht einmal mit beiden händen - einen aagenblick - halten, geschweige denn - ein weilchen - hätte tragen können. Dagegen findet sich in den handschriften, welche die variante γειρί γε τη έτέρη aufnahmen, wie im Venet., Baroce., Vind. 89, Fragm. Mosc. u. s. w. nur psoos und nicht iyo, eine thatsache, deren gewicht dem vorliegenden zeugnisse des Didymus gegenüber nicht durch die wahrnehmung abgeschwächt werden kann, dass eine späte hand in dem cod. Vrat. b

βάλοι geschrieben hat, da der urheber dieser veränderung ebenso gut den worten des Didymus bei ihrer gegenwärtigen corrupten fassung folgen kounte, wie er kein bedenken trug, nach der bemerkung des Sch. Ven. B et Lips. ohne weiteres ein βάλοι einzuschwärzen. Demnach rechtfertigt sich folgende verbesserung bei Didymus: ούτως αὶ Αριστάρχου καὶ αὶ πλείους χείρεσαι ἀμφοτέρης ἔχοι. ἐν δὲ ταῖς κοινοτέραις χειρί γε τῷ ἐτέρη φέροι ἀνήρ. Cf. Didym. ad XIII, 407.

885. ὁ δ' ἄς' ἀςτευτῆςι. Ven. Bust. — Während bei Apollonius im Lex. p. 43, 18 in der von ihm angeführten vershälfte (ὁ δ' ἀςτευτῆςι ἐοικὸς) die partikel ἄς bei ihrem gleichklange mit der anfangssylbe des folgenden wortes ausgefallen ist, lesen wir im palimpseste οδ' αςα τευτηςι. Mit recht bemerkt Bekter, dass der vorschlag des englischen herausgebers, ἄςα τευτῆςι κα schreiben, bedenklich erscheine, Denn bei Hesychins, der T. I p. 543 ἀςτευτῆςες erklärt, finden wir T. II p. 672 πευτῆς, κολυμβητής zwischen πευστάζων und πέφεα, so dass der gedanke an eine cerruptel nahe liegt, die wir durch herstellung von πευστής hehen könnten. Vor allem aber verlangt der ver-

gleich eines schwimmers, der sich in das wasser stürzt, um unterzutauchen, eine bestimmte angabe dieser wesentlichen memente.

389. βραχιονα Ven. βραχειονα Syr.

393. όμως Syz., wie es der Sch. Ven. A vorschreibt, und nicht όμῶς in dem sinne von ὁμοίως, wie andere wollten. Sch. Vict., Apollon, Lex. p. 121, 3.

401. στηθεσφι Ven. — στήθεσσι, was oben v. 151 durch die besten handschriften empfohlen ist, findet sich auch hier im palimpseste, im cod. Bust. Lips. Cautabr. Dagegen hält jener στηθεσφιν XIV, 214 und XXII, 284 an dieser stelle mit Pseudo-Plutarch in der Vit. Hom. 390 gegen Stobäus Floril. VIII, 15. Es ist möglich, dass man hier στήθεσσι vorzog, weil gaster folgt.

403. τηῦσω επὶ πρύμνηισι Syr. Auch Eustath. hat ἐπὶ gegen Aristarchs lehre, Lehrs Quaest. Bp. p. 79., falls man πρύμνημαι nicht nach der weise der alten substantivisch fasst, wofür der accent dieses wortes allerdings spricht. Aber gerade diese auffassung ist aristarcheisch und somit auch das oxytonon. Friedländer zu Ariston. s. 22.

404. ή δε διαπρο Ven. - ή δε διαπρό Eust. Vind. 39. ηδέ διαπρό Syr. - Es ist η δε διαπρό, welches nach Didymus der xown angehörte, in die vulgata übergegangen. Mit recht hat sich dagegen Spitzuer zur lesart der beiden aristarcheischen ausgaben surückgewandt, welche aus den scholien in drei handschriften bei Heyne zu d. st. aufgenommen ist (ovdi deanoi), ohne sich durch das bestimmte urtheil Fr. Aug. Wolfs (Praefat. Nov. Ed. p. XXXVI) beirren zu lassen, der Aristarchs variante inept nannte. Aias und Teukros greifen Sarpedon an; Zens schützt ihn. Das geschoss des Teukros war gut gerichtet; es traf die brust des feindes, verletzte oder durchbohrte sie aber nicht, weil es im riemen des schildes stecken blieb. Der speer des Aiss fuhr in den schild, ohne durchzudringen; die kraft, mit welcher er geschleudert wurde, war so gewaltig, dass Sarpeden zurückpralite. Was ist da nun unpassend? Wolf berust sich zur vertheidigung der vulgata auf VII, 260; allein dort musste der speer durch den schild gedrungen sein, wenn er Hektors nacken so streifte, dass das blut bervorrieselte. gerade beim Sarpedon nicht der fall, weil ihn Zeus schütst!

406. χωρησαν Ven. χώρησαν Lips., Fragm. Mosc. Hätte Spitzner seine bemerkungen angesichts einer vollständigen sammlung von varianten aus den ihm zugänglichen hülfsmitteln niedergeschrieben, so würde er den plural nicht aus einem zufalle abgeleitet, sondern in ihm eine andere auffassung der worte erkanut haben. Wer so schrieb, verstand es vom Aias und Tenkros, als ob sich diese, nachdem Sarpedon zurückgestossen war, zurückgezogen hätten. Diese darstellung der sache hat nun freilich wenig für sich. — χωρησεν Syr. χώρησε cr. Lips. Rust.

407. ielnero Ven. fluero Eust. eine lesart Aristarchs, die von Didymus als eine gangbare bezeichnet wird, wie sie sich auch in unsern ausgaben findet. Dagegen bietet der palimpsest είλδετο in übereinstimmung mit manuscripten untergeordneten ranges. Dass man sich mit der hoffnung Sarpedons in dem augenblicke, in welchem er zurückgeworfen war, nicht zurecht zu finden wusste, bekundet auch die variante des Townl. έβούλετο. welche der Schol. Vict. mit dem zusatze anführt ppageras and ἐέλδετο. xαὶ μᾶλλο».

408. αντιθέοισιν έλιξαμενος Ven. αντιθεοισιν ελιξάμενος Syr.

αντιθέοισι καθαπτόμενος Townl.

409. τι τ' ἀρ Ven. τί τ' ἄρ Eust. Townl. — τιταρ' Syr., während die älteren ausgaben mit dem cod. Vind. 39 ví 8 ap geben. μεθιετε Ven. Syr. μεθίετε Eust. - μεθείετε Townl.

410. poi esti Syr. - poi esti Eust.

412. έφομαςτείτε Eust. Vind. 117 εφομαςτείτε Syr. έφομαςτείτον Townl. έφομαρτείτον Ven. Fragm. Mosc. - έφαμαρτείτο Aristarch. S. Didym. zu der. st.

414. ἀμφὶ ἄνακτα Ven. Eust. Syr. — ἐπὶ ἄνακτα Lips.

420. πρώτα πέλασθεν Ven. Eust. Syr. - Die bemerkung des Didymus, welche diese ionische form dem Aristarch vindicirt, lässt ein πρῶς ἐπέλασθες als frühere variante voraussetzen, die aus unseren texten geschwunden ist.

423. ὀλίγφ ἐτὶ χώρφ Ven. Enst. Syr. mit Apoll. Lex. p.

169, 34. Zenodot hatte ολίγη έτὶ χώρη geschrieben.

magi ἴσης Ven. Eust. Syr. Etym. M. p. 369, 27, wo diese stelle angeführt wird. Dagegen gibt Apollonius a. a. o. nsoi rixns.

425. diour Ven. Eust. dnour Syr. dniour Fragm. Ambr. δηίουν v. Enst. ed. Flor.

428. ὅτφ Ven. Eust. Fragm. Ambr. Syr. ὅτεφ las Zenodot.

432. in den ambrosianischen fragmenten, wie in der leipziger bandschrift von erster hand ausgelassen. Die gleichheit des anfangs mit dem des folgenden verses veraulasste in beiden texten denselben fehler.

483. Scre ralasta Ven. Eust. Syr. Mit den handschriften scheint Dionys. de Comp. Verb. 3 zu stimmen. Und doch wird der, welcher dem aristarcheischen texte so nahe wie möglich zu kommen sucht, φτε aufnehmen müssen, was Herodian (Bust. T. I p. 98, 4, Epim. Hom. p. 446, 22, Etym. M. p. 825, 23) bei seiner erklärung unzweifelhaft in dieser stelle als gesichert ansah.

434. ziçior Ven. ziçior Syr., ohne accent, obgleich er auf diesem worte schwankte. Eust. T. III p. 124.

arelnet Ven. arelnet Syr. are lnet Fragm. Ambr.

435. asixea Ven. asixea Syr. Wir verdanken es den untersuchungen von Lehrs, dass wir jetzt wissen, von wem die bemerkung über die varianten dieser stelle beim Sch. Ven. A. berrührt und wie sie zu fassen ist. Es jat ein bericht des Didymus über Aristarch. Dieser las ἀνεικέα μισθὸν und verstand unter dem "haderlosen lohne" einen solchen, der, unter die kinder gleich vertheilt, keinen streit hervorbringe. Gleichwohl bielt er ἀνεικέα in dem sinne von sὐτελῆ für besser; dieses ging in die vulgata über und erhielt sich ausschliesslich in unseren handschriften. Wenn sich nun dieser bericht vollständig erhalten hat, und wenn er richtig von uns gedeutet ist; so liefert er einen neuen beweis für die gewissenhaftigkeit, mit welcher sich Aristarch an seine urkunden hielt. Denn was konnte ihn veranlassen, das seltene und nicht leichte ἀνεικέα, welches für uns ein ἄπαξ λεγόμενον ist, gegen das gewöhnliche und leichtere ἀεικέα festzuhalten, was er selbst besser fand, wenn nicht seine texte das ν empfahlen? In einer schrift gegen den Chorizonten Xeno hatte er ἀμεμφέα μισθὸν gelesen.

436. πτόλεμός τε Ven. Syr. Eust. — πόλεμός τε Lips.

437. ὑπέρτερον Ven. Syr. Lips. Bust. — υπερτατον Fragm. Ambr.

439. juger de Ven. nuger de Syr. füge de Lips.

441. ἐνίετε Ven. Syr. Eust. Lips. mit dem Etym. M. p. 467, 36 und Etym. Voss. bei Gaisford zum Etym. M. p. 972D — ἐνείετε Townl.

442. &ç éque Ven. Eust. Townl. Ein beweis für das alter dieses fehlers in guten handschriften. Er findet sich an manchen stellen, wo nur die annahme übrig bleibt, dass die gewöhnlichere form mit dem augmente an die stelle der homerischen getreten ist. Aristonikus citirt zu 439 &ç que ènocque von, was auch der palimpsest gibt. Die annahme einer dittographie findet in unseren quellen keine stütze.

446. εἰσήκει Ven. Vind. 39. Aus dieser lesart entstand des verdorbene ιστήκει des palimpsestes; Aristarch batte nach Didy-

mus mittheilung έστήκει (Eust. Lips.) gelesen.

448. ἐπ' ἀμαξαν Ven. επ' ἀμαξαν Syr., also die psilosis, welche Herodian (z. ll. XVIII, 487) in den texten seiner zeit so vorherrschend fand, dass er sie für homerisch ansah, während er den jüngeren d. h. nach unserem aprachgebrauche des eigentlichen Attikera den spiritus asper beilegte.

όχλισσειαν Ven. οχλισσειαν Syr. όχλίσειαν Eust. Daher des verdorbene όχλήσειαν Vind. 39. Etym. Sorb. bei Gaisford zum

Etym. M. p. 1689 A.

451.  $\phi i q s \iota$  Ven. Syr. Eust. Der indicativ gehört nach Didymus dem Aristarch. Was lesen denn andere? Wahrscheinlich  $\phi i q s \iota$  was aus vollständigeren scholien in den Townl. gekommen zu sein scheint.

452. ὀλίγον τέ μιν Ven. Syr. Eust. Cantabr. Vind. — ὀλίγον δέ μιν Bekker mit früheren ausgaben, nachdem Heyne und
Spitzner τέ aufgenommen hatten.

454. ai ha nuhas Ven. ai ha núlas Bust. Vind. 39. — ás ea ré nulas Syr., wahracheinlich aus einen dittographie as ha nuhas und as re nulas entetanden.

455. έντοσθεν Von. Eust. Syr. - έμτοσθεν Townl,

456. πλητς Von. Eust., wie Apell. Lex. p. 100, 9 (μία δὲ πλητς ἐπαρήρει) — πλητις Syr.

457. στη δὲ μάλ' τηγὸς ἰῶν Ven. Eust, Syr. Lem. Sch. Ven. A. — στη δ' ἄφ ἐκ' οὐδὸν ἰῶν v. Sch. Ven. A.

uscoas Ven. Syr. — usaas Eust.

459. ἐῆξε δ' ἀπ' Ven. Bust. — ρῆξε δ' επ Syr. mit dem. Fragm. Mose.

461. σανίδες δὲ διέτμαγεν Ven. Eust. — σανίδες διέτμαγεν Syr., da die partikel vor dem äbnlichen anlaute des folgenden wortes ausgefallen ist. — Dabei sei noch die gelegentliche bemerkung gestattet, dass der palimpsest XVI, 354 διετμαγον gegen die ausdrückliche lehre des Aristarch bietet. Aristonikus zu d. st.

462. ὑπὸ ὁιπῆς Ven. Lips. East Syr. So citirt Chöroboskus dreimal (Can. T. I p. 15, 31; 91, 30; 93, 29) die worte \alpha \alpha oc ind benis, während er stillschweigend dem Herodian folgt und der scholiast au Soph. Oed. Col. 195, indem er die allgemeine prosodie dieses grammatikers ausdrücklich anführt. Mit recht hat demnach Gaisford an einer vierten stelle bei Chöroboskus p. 28, 4 eine anderung des bandschriftlichen ὑπορριπῆς in ὑπὸ ῥιπῆς für nöthig erachtet, da jenes ebenso wenig von dem techniker herrühren durfte, wie er die variante vnai hings billigte, welche von Eustathius erwähnt und durch die wiener ausgabe geboten wird. Freihigh scheint so der zweite venetianische scholiast (vgl. zu XII, 12) gelesen zu haben. Allein die gewöhnliche form der praposition wird vor einer liquida und insbesondere vor einem o durch die übereinstimmung der handschriften an den meisten stellen empfehlen und durch die theorie der grammetiker (Sch. Dionys. Thr. p. 884, Theodes. Gr. p. 43, 5) gerechtfertigt, so dass ihr gebrauch für die vulgate unzweifelhaft ist. Er scheint auf Aristarch zurückgeführt werden zu müssen. Dagegen hat die ansicht anderer schulen, zu denen die des Aristophanes zählte, schon früh in die besten urkunden abweichungen gebracht, von denen waser palimpaest ebenso wenig frei ist, wie der cod. Venet. Jener gibt z. b. XVI, 875 υπαί νεφεων mit dem Ven. Bust. Vind., eine bemerkung, die uns nicht mehr befremden kann, seit wir ein schwanken zwischen den verschiedenen lehren in diesem punkte bereits in dem papyrus von Elephantine wahrnehmen konnten.

464. zegoù Ven. Eust. Syr.

σμερδαλέφ Ven. Rust. Syr. — σμερδαλέος v. Eust.

τον έεστο Ven. Eust. Syr. gegen Hermanns conjectur τον έστο. 465. δοῦς' έχεν Ven. Eust. — δοῦς' έσχεν Lips. — δους' εχον Syr. οὐκ ἄν τις μοι ἐρυκάκοι Ven. Eust. Syr., wie es schon der Sch. Ven. B a. a. o. aus seinem texte anführt. Aristarch las nach Didymus οὖ κέν τίς μιν ἐρύκακαν.

466. dednet Ven. dednet Syr. dednet Eust.

468. ὀτρύνοντι πίθοντο Ven. Syr. — ὀτρόνοντι πείθοντο Bust. Didymus vindicirt dem aristarcheischen texte ὀτρύνοντι, was auf eine aus unseren quellen verschwundene variante ὀτρύναντι schliessen lässt. Das citat beim Schol. Ven. B a. a. o. ὀτρύνοντος ακουσαν enthält wohl eine abweichung, die als ein gedächtnissfehler betrachtet werden muss.

470. δ' ἐφόβηθεν Ven. Bust. — δὲ φόβηθεν Towni. Fragm.

Mosc. — demobnos Syr.

Bin rückblick auf die vorgelegte zusammenstellung kann uns davon überzeugen, wie genau der verewigte Wolf die natur seiner quellen bei der behauptung erkannt hatte, dass bei der vellständigkeit des vorhandenen kritischen apparates selbst aus den besten handschriften kaum eine lesart werde hervorgebracht werden können, die ein neues licht über einen vers der Ilias ver-Seine behauptung ist richtig, so weit er sie selbst in ernste aufgestellt haben kann: unser palimpsest bot sehr wenig neues von einiger erheblichkeit. Er weicht von dem aristarcheischen texte nicht nur an den stellen ab, an welchen die abweichung bereits durch die begründer der vulgate fixirt zu sein scheint (z. b. v. 276, 283, 404, 465), sondern er gibt auch häsfig lesarten, welche weder dem Aristarch zugeschrieben werdes, noch durch die vulgata verbreitet wurden. Die zwanzig erbeilichen varianten, in welchen er von dem cod. Ven. verachieden ist, kannten wir mit wenigen ausnahmen (v. 863, 454) , bereits ans dem Sch. Ven. A, ans Bust., aus den codd. Townl. Vind. 39, 117, aus den Fragment. Mosc. und aus der ed. princ. der cod. Ven. in dem umfange, in welchem diese fragmenta Syriaca bei der kritik der Ilian seine stelle einnehmen känntes, wirklich aufgehört habe, der princeps omnium zu sein, darüber dürfte nur eine umfassendere untersuchung sieberheit geben. Sie würde zugleich lehren, wie weit die bisherige annahme an wahrscheinlichkeit durch den palimpsest gewonnen habe, dass in vielen varianten, welche der Sch. Ven. A kurz und auonym bietet, die abweichungen des cod. Ven. von der vulgata angezeigt nad nicht etwa reste zusammengeschrumpfter scholien von Aristonikus und Didymus erhalten seien. Eine auf diesen punkt gerichtete weitere forschung gabe vielleicht die lohnendsten aufschlüsse,

die sich aus dieser urkunde gewinnen lassen.

Anm. Schliesslich bitte ich den nachsichtigen leser, sowehl andere versehen zu entschuldigen, als auch insbesondere zwei fehler zu berichtigen, die sich in die erste abtheilung meines berichtes trotz aller vorsicht eingeschlichen haben. Es ist dort s. 145 z. 21 "auch" für "noch"

und s. 149 z. 2. "durch die pflicht" zu lesen. Sagan.

W. C. Kayser.



### XXVIII.

Zu Aeschylos und den gottesdienstlichen alterthümern.

#### I.

Die stelle des Promethous vn 494 fl. giebt G. Hermann folgendermansson:

επλάγγνων τε λειότητα, καὶ χροιὰν τίνα Εχουτ ἀν εἰη δαίμοσιν πρὸς ἡδονήν,

χολής λοβού τε ποικίλη» εύμορφία», ανίση τε κώλα συγκαλυπτά καὶ μακράν όσφυν πυρώσας δυςτέκμαρτον εἰς τέχνην ωδωσα θυητούς καὶ φλογωπὰ σήματα ἐξωμμάτωσα, πρόσθεν ὅντ' ἐπάργεμα.

Br bemerkt zu vs 495: Post bunc versum credo unum excidisse. Nam non solum copula deest, sed etiam fellis color et forma res alienae sunt. Nihil enim, quod sciam, nisi ruptura fellis spectabatur, de qua Sophecles in Antigona v. 1009. μετάροιοι zolai disonsigoreo. Die bemerkung über das fehlen der copula trifft obne zweisel insofern die wahrheit, als dasselbe auf eine verderbniss hinweist, während die andere durchaus irrig ist. wort λοβός bedeutet bekanntlich, insofern von der leber die rede ist "leberlappen". K. O. Müller (Etrusker II, s. 186) meinte, dass "der lebes hier wohl für die ganze leber stehe", - eine behutsamkeit im ausdruck, die für einen so kundigen forscher charakteristisch ist, da doch die erklärer des Aeschylos ebensowohl vorher frischweg an die leber überhaupt gedacht haben als nuchber. Allein, wie was das konnte, ist unbegreiflich, da ja unter den vorber genannten onlayrea die leber, wenn nicht allein, so doch hamptsächlich zu verateben ist, wie sowohl aus dem sprachgebranche and dem sachverhälteise als auch aus dem umstande, dass gerade die glätte und farbe der onläppen in anschlag gebracht wird (vgl. C. Fr. Hermann lehrbuch der gottesdienstlichen alterthüver der Griechen, §. 39, anm. 27), zur genüge hervorgeht. Eher wird es sulässig sein, anzunehmen, dass, nachdem in vs 494 fl.

Digitized by Google

von der leber im allgemeinen die rede gewegen, in va 496 noch der leberlappen in besonderer beziehung erwähnt werde. Das um so mehr, als eben die ποικίλη εὐμορφία erwähnt wird and "grade dieser theil häufig abnorme bildungen zeigt und vielen veränderungen und zufälligkeiten ausgesetzt ist" (Müller, a. a. o., s. 183). Nun bemerkt Pollux Onomast. II, 213: τὸ δὲ μέγιστον έργον ηπατος διακρίναι την τροφήν είς αίμα και γολήν, και της μεν άγγετόν τι πληρώσαι, δ έγκειται τῷ μεγίστο λοβο καὶ όμωνύμως τῷ αὐτοῦ ὑγρῷ καλείται χολή. Sollte demnach bei Aeschylos γολης λοβός und zwar als der λοβός, dem jenes άγγεῖον έγκειται, ο καλεῖται γολή, zu verstehen sein? Auch das άγγεῖον könnte an sich wohl γολῆς λοβὸς heissen als die hülse, schaale, in welcher sich die galle befindet. Dass auch die gallenblase in betracht kam, bemerkt C. Fr. Hermann a. a. o., §. 38, anm. 29. Allein ich mag keiner von diesen beiden auffassungsweisen beitreten, der ersteren nicht, weil es doch immer eigenthümlich wäre, wenn der leberlappen als gallenleberlappen bezeichnet wäre, und weil die galle so gar keine erwähnung gefunden hätte; der anderen nicht, weil es gerade an dieser stelle besonders bedenklich gewesen wäre, das gallengefäss durch χολης λοβός zu bezeichnen, da es hier nahe lag, den ausdruck  $\hat{\lambda} \circ \beta \hat{o}_{\mathcal{G}}$  im eigentlichen sinne zu fassen, und weil ich nicht absebe, in wiefern an der gallenblase die ποικίλη εὐμορφία cher als an dem leberlappen in betracht kommen könne. Da nun eine lücke durchaus unwahrscheinlich ist, so zweisle ich meines theils nicht, dass zu schreiben:

> σπλάγγοων τε λείοτητα, καὶ χροιὰν τίνα ἔχου σὰ ὰν είη δαίμοσιν πρὸς ἡδονὴν χολή, λοβοῦ τε ποικίλην εὐμορφίαν.

So gern ich beistimme, wenn G. Herman sagt, dass fellis forma eine res aliena sei — d. h. was die stelle des Aeschyles anbelangt -, so wenig kann ich beipflichten, wenn er behauptet, dass dasselbe auch in bezug auf fellis color gelte. Gerade die farbe war bei der galle gewiss die hauptsache. Jene beistimmung bezieht sich aber auch keinesweges auf den grund, den G. Hermann für seine ansicht anführt, ebensowenig als ich diesen grund in betreff des punktes, in welchem meine ansicht von der seinigen abweicht, für irgend erheblich betrachtes kann. der stelle des Sophokles ist ja von etwas ganz anderem die rede als in der des Aeschylos; dort handelt es sich um empyremantie, hier um eingeweideschau. Freilich hat G. Hermann auch bei Aeschylos diese von jener nicht getreant, was um se auffallender ist, als seine unmittelbaren vorgänger Blomfield (der deshalb xxion de schrieb), G. C. W. Schneider, Schömann die worte von xrion en zu dem folgenden gezogen hatten, der letztgenannte mit hinzufügung einer eigenen aumerkung, s. 308, geschweige denn, dass schon Müller a. a. o., a. 186, die jeden

ausmerkamen und der sache kundigen leser sich von selbst bietende einsicht ausgesprochen hatte, dass von jenen worten an die divination aus dem brennen der opserstücke erwähnt werde. — Als opserstücke führt aber der dichter an, wenn die handschriftliche lesart die richtige ist: πρίση κῶλα συγκαλυπτὰ καὶ μακρὰν ὀσφύν. Dass in den letzten worten ein sehler stecke, ist von Reisig und mir vorlängst bemerkt worden, und zwar bin ich — was in dieser sache wohl der erwähnung werth ist — selbstständig auch in der emendation mit jenem zusammengetrossen: wir schreiben, auf eine stelle des Menander uns stützend: χάμ ἀκραν. Auf Reisig's bemerkung: quomodo longitudine videatur insignis esse spina sacra vix dicas, antwortet Hermann: Ceterum quod Aeschylus μακρὰν ὀσφύν dicit, causa haec est, quod ea pars etiam caudam comprehendebat: unde apud Clementem Rabulus

αύτοῖς δε τοῖς θεοῖσι τὴν κέρκον μόνην καὶ μηρόν, ὥςπερ παιδεράσταις θύετε.

Hartung meint, das laute fast wie spass. Auch ich begreise nicht, wie ein G. Hermann so urtheilen konnte; obgleich er, wie weiter unten durch stichhaltigere beweise dargethan werden wird, darin nicht irrte, quod ea pars etiam caudam comprehendebat. Freilich ging einer der ersten kenner des sachliehen noch weiter in der missbilligung der ersterwähnten emendation. Nach Schömann (s. 309) ist "Reisig's conjectur nicht nur unnöthig, sondern geradezu verwerslich: und wenn er sich deswegen auf Menander beruft, wo allerdings, p. 50 Mein., ὀσφὺς ἀκρὰ genannt wird, so hätte er bedeuken sollen, dass, wie der zusammenhang der stelle deutlich zeigt, dort nur in komischer übertreibung das blesse steissbein genannt wird". Die worte des Menander lauten:

οΐ δε την όσφυν ἄκραν και την χολην όστα τ' ἄβρωτα τοῖς Θεοῖς ἐπιθέντες, αὐτοὶ τάλλα καταπίνουσ' ἀεί.

thne hier auf die frage einzugehen, in wiefern an dieser und an den anderen von G. Hermann in den adnotationes zu Aeschylos p. 101 mit ihr zusammengehaltenen stellen in so fern übertrieben werde, als danach den göttern nur unbedeutende oder für die menschen ungeniessbare theile des opferthiers dargebracht wurden, stellen wir doch die behauptung, dass gerade in dem ausdruck δσφὺς ἄκρα komische übertreibung auzunehmen sei, eben so entschieden in abrede, als an so etwas in der stelle des Herodotos II, 40 nicht zu denken ist, wo es von den Aegyptiern heisst: ἐπεὰν ἀποδείρωσι τὸν βοῦν, κατευξάμενοι κοιλίην μὲν κείνην πᾶσαν ἐξ ὧν είλον, σπλάγχνα δὲ αὐνοῦ λείπουσι ἐν τῷ σώματι καὶ τὴν πιμελήν, σκέλεα δὲ ἀποτάμενουτι καὶ τὴν δσφὺν ἄκρην καὶ τοὺς ὅμους τε καὶ τὸν τράχηλον. Man sieht Vielmehr bald, dass ὀσφὺς ἄκρα ein technischer ausdruck war, während der ausdruck μακρὰ ὀσφὺς ποch erst genauer zu bele-

gen wäre. Unter öcopic äxpn ist aber hier offenbar das es sacrum zu verstehen, wie denn auch im Etym. magn. iegor ogvoor als sò axpor são òcquos erklart wird. Maxeà òcque warde dech wohl nur auf die ganze spina, vom halse au, bezogen werden können. Wo ist aber auch nnr eine spur dayon zu finden, dass diese dargebracht worden wäre? Dagegen deutet schon der name ieoòr ocrove, os sacrum, spina sacra darauf, dass das bloss mit diesem theil der ocous oder spina im weiteren sinne der fall war. - Ausser der gemeinsamkeit jenes technischen ausdruckes hat allerdings die stelle des Aeschylos mit der des Menander nicht eben viel zu schaffen. Der komiker spricht von einem eigentlichen opfer mit hervorhebung des an die gottheit dargebrachten; dem tragiker kommt es zunächst nur auf stücke an, die bei der empyromantie von besonderem belang waren. In dieser beziehung ist nun von interesse die angabe in dem schol. Aristoph. Pac. 1054: έθος γάρ είχον την όσφυν και την κέρκον πρόςδεκτος ή θυσία καὶ άλλα τινά πρός τὰ νεύματα σημεία λαμβάνειν, περί ών την θυσίαν έποίουν. Auch in dem schol. zwi vs 1053 heisst es in betreff der όσφυς: ταύτη γαρ μαντεύονται. Also selbat bei einem gewöhnlichen opfer gebrauchte man sit dages και την κέρκον um darauf schlüsse zu bauen. Unter όσφὺς verstehen aber Aristophanes (Frieden 1053) und sein scholisst das, was bei Menander und Herodot genauer ocque anpa genaunt wird. Ebenso Pherekrates in den Aυτομόλοις bei Clemens Alex. Strom. VII, p. 846, nach der herstellung von G. Hermann a. a. a.: πάπειθ' ύμεις (αἰσγύνη τοι το κατειπείν)

ού το μηρώ περιλέψαντες μέχρι βουβώνων κρέα πάντα και την όσφυν κομιδή ψιλήν, λοιπόν τόν σπόνδυλον αὐτόν ὅςπερ ρινήσαντες νέμεθ΄ ὥςπερ τοῖς κυσίν ήμιν.

Hier ist mit σπόνδυλος nichts anderes als der schwanz gemeint. Dieser, und zwar als ή κέρκος bezeichnet, wird nicht allein der obscönen anspielung wegen, sondern auch deshalb, weil er bei der empyromantie und dem opfer ein wesentlicher bestandtheil ist von den komikern genannt. So von Eubulos an der oben beigebrachten stelle und von Aristophanes im Frieden, va 1054 (wo Welcker, Aeschyl. Trilogie, s. 186, anm. 281, gewiss mit unrecht unter κέρκος die flammenspitze versteht 1). Bei Eubulos geht κέρκος in ähnlicher weise auf den schwanz und das os sacrum als bei Aeschylos und Menauder, wie auch bei Herodot durch όσφὸς ἄκρα der schwanz mit angedeutet ist. — Die angabe des scholiasten zum Frieden und die ansicht, dass die ὀσφὸς ἄκρα bei Menander keinesweges auf komischer übertreibung beruhe, wird

<sup>1)</sup> Auch die stelle Acharn. vs 785, wo ebenfalls zéquos mit jener obsconen anspielung gebraucht wird, kann wohl zum beweis der anwendung des schwanzes beim opfer verwendet werden, wenn auch zugleich zum belege dafür, dass das opferthier makellos zein musste.

anch durch einige opferdamtellungen auf bildwerken auf das beste bestätigt. Die meisten dieser bildwerke, diejenigen, welche theils mit vellkommener sicherheit theils mit der gröseten wahrscheinlichkeit auf das argonautenepfer an die göttin Chryse bezogen werden können, hat Gerhard in der archäol. zeitung 1845, taf. XXXV und XXXVI und in den auserl. vasenbildern taf. CLV susammengestellt, andere im texte zu den auserl. vasenb. th. !!!, s. 25, anm. 25 angeführt. Auf dem altare erscheint regelmässig ein hakenartiger gegenstand, mit dessen deutung namhafte archäelogen sich beschäftigt haben, ohne das wahre zu treffen. Raoul-Rochette (Peint. antiq. inéd. p. 402) dachte an ein born von einem opferthiere; Gerhard (arch. ztg. s. 178, auserl. vasenb. s. 25) an ein krummes geräth, einen schweren haken, vielleicht zum aufspiessen der eingeweide, des opferfleisches bestimmt; 0. Jahn, der diese deutung Gerhard's zurückweist (arch. ztg. 1847, s. 191), an die von Homer (Il. X, 214) erwähnten κρατευταί, nach der allgemein gebilligten deutung derselben als stützen für die bratspiesse. Endlich die berausgeber der Élite des mon. céramograph. T. II, p. 363, meinen, que ces objets quelle qu'en soit la forme, sont toujours de gâteaux de pâte destinées à recevoir la chair des victimes et à cuire avec elles. Sie verweisen über die verschiedenen formen der kuchen auf Pollux Onomast. VII, 11, 72, und hegen sogar die ansicht, dass auf dem von ihnen auf taf. CVI mitgetheilten bilde (demselben, welches Gerhard in der arch. ztg. auf taf. XXXVI, unter nr. 1. hat abbilden lassen) la pâte représente la proue d'un navire. Dieser missgriff rührt daher, weil sie den "haken" und die lagen von holzscheiten, auf deren oberfläche sich jener befindet, als ein ganzes ansahen. Uehrigens hat der gedanke an kuchen, so sicher er irrthümlich ist, doch insofern noch mehr berechtigung als Gerhard's und Jahn's erklärungen, als ohne zweifel nicht an ein geräth oder einen integrirenden theil des altars, sondern an einen gegenstand, der geopfert wird, zu denken ist. In einzelnen fällen sieht man ja ganz deutlich, dass das in rede stehende ding auf holzscheiten liegt. Als stütze für bratspiesse würde mir dasselbe, auch wenn es an dem altare selbst angebracht wäre, zudem schon an sich kaum passend scheinen. Warum wäre denn stets nur ein haken angegeben, zumal da manchmal die lage der vermeintlichen stütze eine derartige ist, dass der bratspiess gerade nach der seite hin, wo kein haken ist, gar leicht herabgleiten konnte? Wer jetzt das aus Gerhard's auserl. vasenb. taf. CLV in der arch. ztg. taf. XXXV, nr. 4, wiederbolte gemälde und das andere auf derselben tafel der auserl. vasenb. abgebildete betrachtet, wird sich leicht überzeugen, dass hier ganz deutlich der schwanz und das mit ihm zusammenhängende os sacrum dargestellt ist, letzteres nicht ohne andeutung der wirbel, namentlich auch auf dem zweitgenannten gemälde (wo

ich von "einem griff in gestalt eines thierfusses" nichts wahrnehmen kann). Auf dem von Raoul-Rochette Peint ant. pl. Vi herausgegebenen, in der arch. ztg. a. a. o. unter nr. 1. wiederholten bilde erkennt man nicht minder deutlich schwanz und einen sehr kleinen theil des os sacrum mit allen knerpeln und wirbeln. Danach sind die übrigen fälle zu beurtheilen. Der schwanz ist auch auf dem vasenbilde im Mus. Chiusino taf. LXIX sehr deutlich zu gewahren. Stets haben wir ὀσφὺν κομιδῷ ψυλὴν vor angen, wie sie Pherekrates in den Αὐτομόλοις a. a. o. kennt. Von den betreffenden darstellungen des argonautenopfers lässt sich auf das beste annehmen, dass jene dieses in dem ersten beginne vor die augen bringen, so dass auf sie das, was der scholiast des Aristophanes in bezug auf τὴν ὀσφὸν καὶ τὴν κέρκον beim opfer sagt, ganz angewendet werden kann.

П.

In den Eumeniden, vs 44 fl., bezeichnet der dichter die ixετηρία als

έλαίας ύψιγέννητον κλάδον λήνει μεγίστω σωφρόνως έστεμμένον.

Man hat in neuerer zeit richtig eingesehen, dass der superlativ μεγίστω nicht geduldet werden könne. Ohne zweifel stand an seiner stelle ein wort, durch welches die zubereitung und das durch dieselbe hervorgebrachte aussehen der wolle genau bezeichnet war. Wir kennen das auf das genaueste durch die bildwerke, während uns die schriftwerke so gut wie gar keinen aufschluss darüber bieten, oder doch in so dunkler weise, dass erst die bildwerke zur genaueren erklärung hinzugezogen werden müssen. Auf diesen ist das λητος, von welchem Aeschylos spricht, ausserordentlich häufig dargestellt und zwar ganz regelmässig als eine aus aneinandergereihten kügelchen oder gliedern bestehende schnur. Demnach steht es mir wenigstens ganz fest, dass zu schreiben ist: λήνει μελιστφ "mit gegliederter wolle"; eine veränderung, welche zugleich die leichteste ist, die man ausdenken kann. Das wort pelizer findet sich freilich, so viel ich weiss, in ähnlicher bedeutung nur bei Oppian Cyneg. III. 159:

Τίκτει δ' ήμιτέλεστα καὶ οὐ μεμελισμένα τέκνα. Allein das darf doch wohl nicht in anschlag kommen; vielmehr begreift man bei der seltenheit des wortes um so eher, wie es kam, dass μελιστῷ in das allbekannte μεγίστῷ verschrieben wurde. — Erst nachdem ich diese emendation gefunden, gewahrte ich, dass auch Hartung richtig geahnt hat, in welcher weise ungefähr verbessert werden müsse. Er schreibt κτενιστῷ. Allein dieser ausdruck ist viel zu unbestimmt.

Göttingen. . Friedrich Wieseler.

# XXIX.

Kritische bemerkungen zu Euripides. (Fortsetzung von Philol. IX p. 213 ff. X. p. 82 ff.)

Eur. Phoniss. 980. Die handschre. liefern: ΚΡ. Δελφούς περάσας φεύγε - ME. ποι με χρή, πάτερ, μολείν, mit einem überzähligen fuse; nur Par. B lässt gevye aus und in den jungern ist sarso durch correctur getligt. Der LA. des Par. B sind die berausgeber alle ohne ausnahme gefolgt, indem sie zu περάσας aus dem folg. infin. μόλε ergänzt wissen wollen. Das ist aber gegen allen syntaktischen brauch in wechselreden dieser art; dieser fordert, entweder dass die grammatische fügung von dem zweiten in derselben richtung fortgesetzt werde, nach welcher hin sie von dem ersten angelegt ist, z. b. A. σὸ δὲ μένων αὐτοῦ πρὸ ναῶν τῷ θεῷ — Β. τί χρῆμα δρῶ; (lph. T. 1215); oder dass der erste seine unvollendete construction, wenn der zweite nicht in dieselbe eintritt, selbst fort - und ausführe. und zwar mit beigefügter participialconstruction, 1) Α. άλλ' έστιν ήμιν άναφορὰ τῆς ξυμφορᾶς — Β. μὴ δάνατον εἴπης τοῦτο μὲν γὰρ οὐ σοφόν. Α. Φοίβος κελεύσας κτλ. 80. ἀναφορά ἐστιν (Orest. 414); 2) Α. λείπων ἰερὰ καὶ στείχων πάτραν — Β. τί δέ με δρᾶσαι νουθετούμενον χρεών; Α. καθαεῶς Ἀθήνας Ελθ' ὑπ' οἰωνῶν καλῶν (lon. 1331); 3) Α. φερό-μενος ήξεις — Β. άβρότητ' ἐμὴν λέγεις. Α. ἐν χερσί μητρός (Bacch. 968). Es wird in diesen fällen also entweder das verb. finit. wom particip. getrennt, ersteres vorausgeschickt und letzteres nachgebracht, oder umgekehrt; oder es werden beide nebeneinandergestellt und im ersten theile vorausgeschickt. Nirgends aber fehlt das verb. fin. ganslich mit einer elliptischen form der art, wie sie hier die LA. des Par. B. darbietet. particip. (περάσας) hier voran, im ersten stück der abgebrochenen rede steht, so musste die construction entweder wie im zweiten der obigen beispiele, welches gerade auch in der fügung der unterbrechenden rede (τί με δράσαι χρεών) sehr ähnlich ist, oder wie im dritten gestaltet sein. Für das letztere spricht die überlieferung der bb. und die augenscheinliche integrität des

folgenden die fortsetzung der begonnenen angabe enthaltenden verses ( $Ais \omega \lambda i \delta$ ) sig  $\gamma \tilde{\eta} \gamma$ ). Folglich muss die einschiebung des überzähligen w. in der antwort des Menökeus gesucht werden. Es wird  $\mu o \lambda s \tilde{\iota} v$  zu tilgen sein, denn für dessen beifügung liegt die ursache auf der hand: man wollte die elliptische fügung  $\pi o i \mu s \chi e \dot{\eta}$ , erklären, und eine spur davon liegt in der glosse des Aug.:  $\pi \tilde{\eta} \mu s \chi e \dot{\eta} \cdot \dot{\eta} \sigma \dot{v} v \tau \alpha \xi \iota \varsigma o \tilde{v} \tau \omega \varsigma$ , èx dè  $\tau \tilde{\omega} v \Delta s \lambda \phi \tilde{\omega} v \pi \tilde{\eta} \mu s \chi e \dot{\eta} \nu \lambda s \tilde{\iota} v$ .

Das. 1113 ff.

'Ωγύγια δ' εἰς πυλώμαθ' 'Ιππομέδων ἄναξ εστειχ' έχων σημεῖον ἐν μέσφ σάκει στικτοῖς Πανόπτην ὅμμασιν δεδορκότα, τὰ μὲν σὺν ἄστρων ἐπιτολαῖσιν ὅμματα βλέποντα, τὰ δὲ κρύπτοντα δυνόντων μέτα, ὡς ὕστερον θανόντος εἰςορᾶν παρῆν.

Man hat suvörderst hierin noch einen vers ver oder nach orixzoic - δεδορχότα vermisst. Geel hat hinlänglich erwiesen, dass man sich für diese ansicht weder auf die scholien stützen, noch die nothwendigkeit einer vollständigeren bezeichnung des Arges, als mit dem namen Πανόπτης und dem ihm beigefügten prädiket schon gegeben sei, begründen könne. Weil aber "ratio cogitari nequeat cur Euripides finxerit Panoptam solum sine vacca, quan oustodiret", verlangt er dennoch die beschreibung noch durch einen v. ergänzt, in dem umrisse von quilaxa - Agyeiag Boos. Wenn aber zur bezeichnung des Argos nichts weiter nöthig wat um ihn für jedermann kenntlich zu machen, als was hier steht, weil die fabel von ihm bekannt genug war ("in fabula cognita"), so war aus demselben grunde für seine abbildung weiter nichts nöthig, um die deutung der bekannten figur zu finden, als was die hiesige beschreibung von dem bilde auf dem schilde angiebt Eine verwechselung etwa mit einem Zeus naroning oder Helies πανόπτης war gar nicht möglich, weil bei ihnen diese eigenschaft nirgends und niemals so, στικτοῖς ὅμμασιν u. s. w., im bilde versinnlicht, oder auch nur in der vorstellung gefasst wurde. Für die beziehung aber, die das bild hier auf den besitzer des schildes enthalten soll, war die beifügung der kuh vollends nicht nöthig; denn es soll ein sinnbild der kriegerischen wachsankeit des Hippomedon sein, die darstellung der wachsamkeit aber bedarf des gegenstandes der bewacht wird nicht, wenn nur an der gestalt des wachsamen die symbole der eigenschaft sinnlich und deutlich genug ausgedrückt sind. Und das ist hier geschehen, wenn man die beschreibung im gansen, d. h. in allen drei vv. (1115-1117) zusammenfasst; denn während ein zusatz der obigen art entbehrlich und daher jedenfalls auch nie vorhanden gewesen ist, bilden die beiden folg. vv. za uir - uira gerede einen wesentlichen bestandtheil der beschreibung und können nicht (wie Bergk will) interpolirt sein. Die wortfassung derselben, wie

sie verliegt, giebt sich jedoch als unfertig zu erkennen. Bur. will, mein ich, ein bild gedacht wissen, einen mann mit über des ganzen leib verstreuten augen darstellend, win ihn beram un beiden seiten des körpers einen gestiruten himmel, die eine seite die aufsteigenden, die andere seite die sich seukenden gestirae andentend, was wohl bei jenen theils durch die belle ihres strahls, theils durch ihre mehr aufwärts gehende verbreitung, bei diesen theils durch den erbleichenden schein, theils durch die mehr niederwärts ihnen angewiesene stelle zum ausdruck gebracht war; die angen des mannes nun auf jener seite des leibes offen, auf der andern geschlossen, damit so die idee entstehe, der Panoptes folge mit der wachsamkeit, respective schliessung seiner augen immer in wechselnder reihenfolge dem wechsel der tagesseit. Der erzeugung dieser vorstellung tritt der wechsel zwischen dem intransitiven verbum βλέποντα (denn intransiv kann dasselbe nur genommen werden) und dem transitiven κρύπτοντα durchaus atirend in des weg. Die stelle der corruptel aber int ohne zweifel zichtiger von denen gefunden, die sie in βλέποντα suchem, theils des syntaktischen gesichtspunktes halber, theils weil βλέserza viel eber das ansehn einer durch gloesfrung entstandenen schreibung als xovercore hat. Ich vermuthe, dass dafür ursprüuglich φαίνοντα gestanden habe: "die augen seigen und verber-gen" als bildliche bezeichnungen für geöffnet und geschlossen haben. Achnlich quiren ngósmnor El. 1075. - Die unechtheit des letzten v. ws voregor - naone ist durch Geel erschöpfend pachgewiesen.

Das. 1153. ò d' Agnás, oùn Agreios, Arnharrys róres. Alle bemühungen für den auffallenden zusatz o vx Apyzioc eine befriedigende deutung aufzafinden, sind erfolglos oder, verlaufen sich in unhaltbare spitzfindigkeiten. Es liegt vielmehr ein handschriftlicher fehler vor; einen beweis dafür giebt auch die bemerkung des scholiasten: Αρχάς γὰρ οῦν ἐν Άργει ἐπαιδεύ δη. Denn diese belehrung setzt eine LA. voraus, welche dem Purthenopäos nicht unbedingt jede beziehung zu Argos abspricht, sondern ihm vielmehr eine solche neben seiner arkadischen abstammung beilegt; sie will andeuten, es werde darauf angespielt, dass Parthenopäes zwar der geburt nach ein Arkadier sei, aber in Argos durch die erziehung ein zweites vaterland gefunden babe. Dies varhältniss wird auch soust bei Parthenopäos gerade hervorgehoben, wie in der schon vom schol. angef. st., Suppl. 891 'A Q x à ç per fr, elbor d' en leagor hoac naideverm xa ? 'A Q y o c, und Aesch. Sieb. g. Th. 538 Παρθενοπαίος 'A Qκάς - μέτοικος, "Αργει δ' έκτίσων καλάς τροφάς. Es wird daher in uns. st. zu schreiben sein: o d' Aquas or xaqysios, "qui Arcas simul et Argivus fuit".

Das. 1340 ff. Dass der v. παίδων όμοίαις συμφοραίς όλωλότων zwischen ω δρύμας είςηπούσας Οιδίπου τάδε und ωσς έν

βαπρύσαί γ' (so, nicht ώστ' έκδαμούσαί γ' ist un schreiben) en unpassender stelle stehe, ist zusngeben, aber nicht weil er sich sum anschluss an den ersten schon an und für sich nicht einnete. denn es ist blosse spitzfindigkeit, was Gool über den mangel der "mentio parentum" bei maidor äussert, sondern nur weil er de grammatische construction swischen dem ersten und sweiten stört: denn wor' ar daxerous fordert nothwendig, dass es sich unmittelbar an ο δώματα ankniipfe. Gar nicht aber kann ich damit übereinstimmen, dass der ausspruch kier "in acerbissime delere" frostig sei, wobei Geel freilich davon ausgeht, dass oueiaus oveoooale nicht "mutua caede", sondern "codem morbi genere" bedeute. Wenn der zusammenhang der ist, welcher er hier ist, wenn alle anwesenden, auch Kreon, nach der mittheilung der cheres 1325 f. (τέκεα μονομάχο μέλλειν δορί κελ.) wisses, dass ein sweikampf swischen beiden stattgefunden hat, und der bote nun als ausgang dieses kampfes meldet, dass die sohne todt seien, so ist δμοίαις συμφοραίς deutlich und bestimmt geneg um den untergang im gegenseitigen kampfe zu bezeichnen, ebense deutlich wie wenn dieser doppelmord anderwärts mit xo:+è; μόρος, κοινός θάνατος, κοινός έννάλιος anagedrückt wird, zumal da ouoios in die bedeutung von gleichartig, einerlei übergeht, vgl. Hom. Il. σ, 329, das platenische & καὶ ὁμοῖον. In diesem sinne ist der ausspruch gerade sehr angemessen, ww muss, wie schon Valckenaer erkannte, zur hervorbebung des deppeltodes der dual maidoir - oloulozour stehn. Dema nachden man weiss, dass die söhne zum zweikampf zusammengetreten sind, konnte man wohl darauf gefasst sein, dass einer von ihnes fallen würde, aber die mit der angabe des boten (1389) auf eismal entgegentretende kunde, dass beide in diesem kampfe gefullen seien, ist ein den vernehmenden gann unerwartetes ergebniss, und darum der eindruck davon so mächtig und erschütternd, dess er sich von selbst aufdrängt, um als motiv des ersten darüber ausbrechenden klagerufs hervorgehoben zu werden. Daraus folgt, dass der v. im munde des Kreon, und nach der angehobenes klage seine schicklichste stelle findet. Darauf aber muss der chor eintreten; denn Kreon und dieser sind die so eben frisch ergriffenen, die zuvörderst nur ihre gefühle ausströmen wollen. Der bote allein ist schon auf den weitern und ruhigern standpunkt zu den ereignissen vorgerückt, um die reflectirende und schlusspartie zu vertreten. Demnach sind die verse nur umanstellen und so zu vertheilen:

KP. aiai

μεγάλα μοι θροεῖς πάθεα καὶ πόλει, παίδοι» ὁμοίαις συμφοραῖς ὀλωλότοι».

ΧΟΡ. ο δώματ' είςηχούσατ' Οιδίπου τάδε.

ΑΓΓ. οιστ' αν δακρυσαί γ', εί φρονουντ' έτύγχανον.

Durch die obige zutheilung des zweiten v. an Kreon gewinst

angleich der antiatrophische gegensats das für seinen zweiten v. (1345) nöthige gegenglied, nur muss im ersten mit Hermans aust doppelt geschrieben werden:

ogwer.

οίμοι ξυμφαράς βαρυποτμοτάτας, Θίμοι κακών δύστηνος · ω τάλας έγω.

Das. 1862. δισσώ στρατηγώ και διπλώ στρατηλάτα. Die hinweisung auf die herrscherwürde bei den beiden zum zweikampfe schreitenden ist nicht ohne nachdruck. Desshalb halte ich den v. entweder nur für theilweis interpolirt, indem der andere theil der interpolation auf den folgenden v. fällt. Bemerkenswerth ist nämlich, dass Cod. A. bei Kirchhoff die LA. μογομα-1879 alangs at. mosomarov s' alangs hat; dieser infinitiv fügt sich nach wegschneidung der obigen achlussworte zui dunke orquenlára und des anfangs des f. v. ws eis ayora bequem an 1861 ίστησαν έλθόνε' εἰς μέσον μεταίχμιον, indem es nun weiter beiest: δισσώ σερατηγώ μανομαγείν άλκην δορός. Oder der zweite theil des ob. v. ist verdorben, das echte durch vergleichende anführung des sephekleischen διπλοί στρατηλάται (Phil. 798) verdrängt, nämlich xàôshq o y àrrqesta, was auch den schriftzägen nach nicht sehr fern von der jetzigen LA. liegt. Vgl. 747 καί μοι γένοιτ' άδελφον άντήρη λαβείν. Die herverhebung dieses zusatzes durch re ist ganz an ihrem orte, in rücksicht auf das erste glied entsprechend der verbindung durch non solum - sed etiam.

Das. 1394 ff. κάν τώδε μόχθο γυμνόν ώμον εἰςιδών ὁ πρόαθε τρωθείς στέρνα Πολυνείκους βία διηκε λόγχην. Dans neben γυμzèr ώμον die angabe στέρνα διηκε ungereimt ist, braucht sach den gründlichen beweisführungen der herausgeber der Phön. von Valckenaer an bis Hartung (von denen sich nur Klots absondart) nicht nochmals dargethan zu werden. Richtiger aber als Hermann haben Geel und Hartung den fehler in yvpror oppor erkannt, ehne ihn jedoch durch die verschläge treffend zu verbessern. Dem übel ist sehr einfach und leicht abgeholfen durch yvur dr ώμον εἰςιδών — στέρνα Πολυν. "da er die brust des Polyn. an der schulter her entblösst sah". So bei Hom. II. \u03c4, 716 ara πλευράς τε και ώμους. ε, 74 αν οδόντας υπό γλώσσαν. Eur. Ion. 1455 ded yége ("auf dem arme", eig. "am arme entlang getragen"). Ausserdem erhebt Hartung gegen o ngogos romosig des bedenken, dass es ohne zusatz eines pronomens oder namens nicht fähig sei als subject zu dienen und die namentliche bezeichnang des Eteokles zu ersetzen. Dies bedenken kann zwar an sich nicht für begründet erkannt werden; denn diese die stelle des subjects vertretende aswendung eines participiums steht weder einem gesetze der sprache entgegen, noch verstösst sie gegen die natürlichkeit des erzählungstones, ist auch hier nicht then auffallender als in fügungen wie: καὶ σὸ χώ συνθείς τάδε

(Soph. Oed. R. 401) u. el de doccooper referedor fipor en me Θέντι τον λόγον (das. 784). Aber von äusserer suite her findst die vermuthung, dass hier neben ό ποι τουθείς doch noch eine nähere bezeichnung der handelnden person vorhanden gewesen sei, eine unterstützung. Es ist nämlich auffallend, dass gerade in besten Cd. bei Kirchkoff βία am schlusse des sweiten v. fehlt; schon Kirchhoff sieht daher Big für ein novicium decurtati versus supplementum an. Es kommt dazu, dass Bic in dem sinne, den hier die verbindung mit διηκε λόγγην ihm auferlegt, = κραreçõe, fortiter transegit hastam, bei Eur. sonst gar nicht zu finden ist; und wenn es anderwarts, wiewohl immer selten genug, in einer sich dieser annähernden bedeutung steht, so liegt dech stets die vorstellung des swanges und der gewall, durch welche das object der handlung gebändigt oder beeinträchtigt wird, m grunde, oder bleibt vielmehr verherrschend, wie b. Aesch. Prom. 74 σκέλη δέ κίρκωσος βία, oder bei Soph. Trach. 1094 βραχίονες, οι ποτε Νεμέας ένοικον λέοντα βία κατειργάσασθε. Daher hat vielleicht an dieser stelle noch eine substantivische bezeichnung des subjectes gestanden, man kann vermathen κάσις, dessen zweite silbe, wenn die erste etwa durch verlöschung unter drückt war, eine nachbessernde hand um so leichter auf bie führen konnte.

Das. 1406. συμβαλόντε δ' ασπίδας πολύν τάραγμον αμφιβάνδ slvor marne. Man nimmt aupibart in alter nad nouer seit als dualis, bezogen auf die beiden kämpfenden. Den alten erklärern bereifet daher die auffassung des wortes nicht geringe schwierigkeit und verlegenheit. Eustathius zu 11. 7, p. 508, 51: άμφοτέρωθου βάντες άντιπάλων δίκην κατ' άλλήλων, also "von beiden seiten auf einander losgehend", was gar nicht in dugt liegen kann. Noch ungereimter die scholien: άμφοτέροις τοῖς sedi βάντες και σεάντες, und: συστάντες και ένωθέντες. worden die neuern mit der sache fertig. Sehr unbestimmt freilich Hartung: "indem sie so sich tummelten"; bestimmter schon Donner: rasch im kampf umbergejagt"; gauz bestimmt Klou: "de pugnatoribus, qui ut fit in pugna inter se circumeunt, a loco tamen in quem congressi sunt non moventur". Dies fectterstück kann man auf unsern, fechtböden allerdings alle tage sehen, aber keine der beschreibungen, welche sich bei den alles, wenigstens den griechischen dichtern, von zweikämpfen finden, erwähnt so viel ich weiss desselben; auch würde doch dann die naheljegende erklärung nicht allen alten erklärern entgangen seis. Man scheint also im griechischen alterthum diese kunst des einanderumschreitens nicht gekannt und geübt zu haben. Enslich würde dieser sinn eine mediale bezeichnung, z. b. auszurobuerot verlangen. Aber auch von einer andern seite her erhebt sich ein bedenken. Nicht ehne grund bemerkt Valckender: mibi usdum liquet, quid tandem hic significet nolir sugarmer byen pa-

rus Nichte gewinnen wir durch stellen wie El. 368 gropor ras επραγμόν αι φύσεις βροτών, und Iph. A. 1128 σύγχυσιν έχοντες zai rapayudo dunaror, donn bier steht die redensart in ganz anderem hildlichen sinne. Auch analogien wie aus Hom. Il. o, 495 αὐλοὶ φόρμιγγές το βοήν έχον, und a, 105 πήληξ βαλλομένη κανάχην έχε gehören nicht hierber; denn exatlich bieten diese redensarten die reine omnehreibung für  $\beta a \tilde{\alpha} v$ , zerazilen nod sind daber vicht mit einer nebenbestimmung im gemitiv wie bei Eur. beschwert, zweitens ist bei Homer das umschreibende prädikat sachlichen gegenständen beigelegt. Diese lassen sich leicht als solche, die das geräusch an sich haben und in sich besitsen, vorstellen, weil ihre natürliche beschaffenheit oder ihr zweck es mit sich bringt, dass sie unter den gegebenen umständen ertönen. Auch hier wäre nichts zu erinnern, wenn es hiesse: μάχη πολύν ταραγμόν είχε συμβαλόντων (αὐτῶν) ἀσπίδας. ein wesentlicher unterschied ist es, und der natur dieser umschreibung widerstrebend, wenigstens höchst gesucht und schwerfällig gesagt, wenn es von personen, von menschen heisst, dass sie πολύν ταραγμόν μάχης έχουσι, also den tumult der der schlacht eigen ist, an sich haben sollen. — Ganz anders gestaltet sich die sache, wenn man ἀμφιβάντ' als accusat. singular. nimmt, denn dann gehört έχειν mit αμφιβάντα zusammen und bildet eine verbalumschreibung, ebenso wie Androm. 1082 μοίας οία με τὸν δύστηνον άμφιβᾶσ έχει. Zu grunde liegt also ταραγμὸς ἀμφέβη αὐτούς (analog dem bildlichen gebrauch von ἄχος, πότος αμφιβαίτει τιτά), was durch die umschreibung nur zum persönlichen ausdruck gelangt ist: "sie hatten d. h. sie verbreiteten kampfgetöse um nich". Diese ausdrucksweise entspricht der überhaupt beliebten verwendung der präp. aupi und megi zu bezeichnungen sich verbreitenden schalls und geräusches. Hom. II. μ, 460 μέγα δ' άμφὶ πύλαι μύχον. Soph. Ant. 124 άμφὶ νῶτ ἐτάθη πάταγος. Das. 1209 τῷ δ' ἀθλίας ἄσημα περιβαίνει βοής. Eur. Herc. f. 1140 στενάγμων με περιβάλλει νέφος.

Das. 1485 ff. Wenn die vielen und deutlichen spuren gegenseitiger responsion nicht zweifeln lassen, dass dieser klagegesang ursprünglich antistrophisch eingerichtet gewesen sei, so nehmen doch die versuche Seidlers (Vers. dochm. p. 335 ff.) und Hermanss (dreifach, in den Elem. D. M., in den Epit. D. M. u. in s. ausg.) diese Einrichtung wiederherzustellen so vielfache verschlingungen der strophen und antistrophen unter einander an, dass sie schwere bedenken hervorrufen, wie denn überhaupt diese art durcheinander flechtender anordnung von chor - oder lyzischen bühnengesängen in den meisten fällen die befürchtung erweckt, dass der nachcenstruirende metriker künstlicher verfahre, als der dichter selbst je habe sein wollen. Bei dem hiesigen gesange scheint es mir zunächst eine in der natur der sache liegende forderung, dass, da er in zwei hauptstücke, den vorge-

sang der Antigone und den wechselgesang zwischen ihr und Oedipus, zerfällt, diese trennung auch bei der vertheilung von strophen und antistrophen als oberster grundsetz festgehalten und daher angenommen werde, dass jede dieser beiden partien ihre einander respondirenden theile in sich selbst enthalte, und wenn ausnahmen sich finden, das hinübergreifen aus der einen in die andere nicht ohne besondere gründe geschehen sein werde. Von dieser ansicht geht der aufstellungsversuch aus, den ich zuvörderst der übersicht im ganzen haber dem näheren nachweise, in welcher art der angedeutete grundsatz ausgeführt sei, vorangehen lasse.

```
ANTIFONH.
                        (στροφή α΄.)
             ου προκαλυπτομένα βοτρυχώδεος
                                                       (1485)
                άβρα παρηίδος, ούδ ύπο
             παρθενίας τον ύπο βλεφάροις
           μοι φοίνικ, έρύθημα προσώπου,
5
           αίδομένα φέρομαι βάκχα νεκύων,
             κράδεμνα δικούσα κόμας απ' έμας,
                                                      (1490)
             στολίδα χροχόεσσαν άνεισα τρυφάς,
           άγεμόνευμα νεκροίσι πολύστονον. αίαϊ, ίώ μοι.
           ο Πολύνεικες, έφυς αρ' επώνυμος ωμοι Θήβαι (1495)
             σὰ δ ἔρις, οὐχ ἔρις, ἀλλά φόνφ φόνος
10
             Οίδιπόδα δόμον ώλεσε κρανθείς
             αίματι δεινφ, αίματι λυγρφ.
                       (στροφή β'.)
                   τίνα δὲ προςφόδν,
             η τίνα μουσοπόλον στονάχαν ἐπὶ
                                                       (1500)
             δάκουσι, δάκουσιν, ω δόμος, ω δόμος,
15
                     (άντιστροφή β'.)
                   άνακαλέσωμαι,
             τρισσά φέρουσα πεσήματα σύγγονα,
             ματέρα και τέκνα, χάρματ' Ερίννος;
                        (μεσφδός.)
             ά δόμον Οίδιπόδα πρόπαν ώλεσε,
                                                      (1505)
20
                   τᾶς ἀγρίας ὅτε
             δυςξύνετον ξυνετός μέλος έγνω
             Σφιγγός ἀοιδοῦ σῶμα φονεύσας.
                      (στροφή γ΄.)
                   ιώ μοι, πάτες,
             τίς Έλλας η βάρβαρος η
25
                   τῶν πρόπαρ εὐγενετᾶν
                                                      (1510)
             έτερος έτλα κακών τοσώνδ
                   αίματος άμερίου
             τοιάδ' άγεα φανερά; * *
                    (άντιστροφή γ΄.)
```

**ἐώ μοι τάλαις'** 

```
စ်မှ နေနေါင်္ပြာ. ဧပ်ငှ ဆိုပုံ ဝိစ္စ-
30
                    νις δουός η έλάτας
                                                        (1515)
              άπροπόμοις άμφὶ πλάδοις
                   .έζομένα μονομά-
              τωρ έμοις άγεσι συνφδός;
                        (στροφή δ΄.)
              αίαι, αίλινον αιάγμασιν ἃ
35
                    τοϊςδε προκλαίω μονάδ' αί-
                                                         (1520)
             εί τος όρχι ίεδο τόν αξουσώ μο
                    λειβομένοισιν δακρύοισιν.
                      τίν ἄρ ἰαγήσω;
              τίν ἔπι πρῶτ' ἀποβάλω γαίτας σπαρα-(1525)
                    γμοῖσιν ἀπαργάς;
                         (στροφή ε΄.)
                    ματρός έμας διδύ-
              μοισι γάλακτος παρά μαστοίς;
                      (ἀντιστροφή ε΄.)
                    η πρός άδελφών
              οὐλόμεν αἰκίσματα δισσών;
45
                        (στροφή 5.)
                                                         (1530)
             - ότοτοτοῖ, λίπε σοὺς δόμους,
              άλαὸν όμμα φέρων, πάτες,
           δείξον, Οίδιπόδα, σὸν αίώνα μέλεον.
                      (άντιστροφής΄.)
              ος έπι δώμασιν αξριον
              σχότον έπ' δμμασιν σοῖσι βαλών
50
            έλκεις μακρόπονον ζόαν * * * *
                                                         (1535)
                          (ἐπφδός.)
              x λ ύ εις, & x α τ α υ λ α τ
              άλαίνου γεραιόν
           πόδ, η δεμνίοις δέμας
55
              δύστανον ζαύσον:
                         ΟΙΛΙΠΟΥΣ.
              (ἀντιστροφή δ΄.)
τί δ', ω παρθένε, βακτρεύμασι τυ-
                    φλοῦ ποδὸς ἐξάγαγες εἰς
                                                         (1540)
              φῶς με λεχήρη σχοτίων έχ θαλάμων
                    οίκτροτάτοισι» δακρύοισι»,
60
                      πολιόν αἰθέρος άφα-
              หรัด อเอียงโดห ที่ หอ่หบท อีทอดชอท ที่
                                                         (1545)
                       nravòv övelçov;
                         ANTIFONH.
                         (στροφή ζ.)
              δυστυχός άγγελίας έπος οίσει.
              ω πάτερ, οθκέτι σοι τέκρα λεύσσει
```

φάος, οὐδ ἄλοχος, παραβάκτροις

65

```
ά πόδα σὸν τυφλόπουν θεραπεύμας να αίδν έμόρθει.
                    ο πάτερ, ώμοι.
                                                        (1500)
                        ΟΙΔΙΠΟΥΣ.
                        (στροφή η'.)
              ώμοι μοι έμων παθέων πάρα γάρ
                    στενάχειν τάδ, άχη τάδ άῦτεῖν.
                     (ἀντιστροφή η΄.)
              τρισσαί ψυγαί δ' έλιπον μοίρ α
70
                    ποία φάος, ο τέμνον, αύδα.
                        ANTIFONH.
                     (ἀντιστροφή ζ.)
              ούκ डेब оे эείδεσιν, ουδ επιχάρμασω,
                                                        (1556)
              άλλ' οδύνησι λέγω, σός άλάστως
                    ξίφεσι» βρίθων φανίοισι»
75
           καὶ πυρὶ καὶ σγετλίαισι μάγαις ἐπὶ παίδας ἔβα σούς.
                    ώ πάτως, ώμοι.
                         ΟΙΔΙΠΟΥΣ.
                       (στροφή θ΄.)
              aiaî.
                        ANTIFONH.
                      τάδε καταστένεις -
                                                        (1560)
                         ΟΙΔΙΠΟΥΣ.
                     (άντιστροφή θ'.)
              ο τέκνα.
                        ANTIFONH.
                       δι' όδύνας έβας,
                        (σπροφή ί.)
              εί τὰ τέθριππά γ' έθ' ἄρματα λεύσσων
80
              άελίου, τάδε σώματα κεμρών
              δμματος αύγαὶς σαῖς ἐπεφώμας.
                         ΟΙΔΙΠΟΤΣ.
                     (άντιστρροφή ί.)
              τῶν μὲν ἐμῶν τεκέων φανερον κακόν,
* * * * * * ά δὲ τάλαιν ἄλο-
                                                        (1565)
              χος τίτι μοι, τέκτον, άλετο μοίρα;
                         ANTIFONH.
                        (στροφή κ'.)
85
              δάκουα, δάκουα γοιρά φανερά
                    πασιν τιθεμένα,
                     (αντιστροφή κ΄.)
              τέκεσι μαστόν έφερεν ίκέτις
                    ίκέταν όρομένα.
              (άντιστροφή α΄.)
εύρε δ' έν Ήλεκτραισι πύλαις τέκνα
                                                        (1570)
90
                    λωτοτρόφον κατά λείμακα
                    λόγχαις χοισόσ έσυάλιος
              μάτηρ, ώστε λέορτας έγαύλους,
```

μαφταμένους έπὶ τραύμασιν αίμακτοῖς;
ἤδη ψυχράν λοιβάν φονίαν (1575)
ἄν ἔλαχ Αιδας, ὅπασε δ' Αρης.
χαλκόκροτον δὲ λαβοῦσα νεκρῶν πάρα φάσγανον εἴσω

γαλκόκροτον δε λαβοῦσα νεκρῶν πάρα φάσγανον εἴσα σαρκὸς ἔβαψεν, ἄχει δε τέκνων ἕπεσ' ἀμφὶ τέκνοισιν. πάντα δ' εν ἄματι τῶδε συνάγανεν

πάντα δ' εν άματι τῷδε συνάγαγεν άμετέροισι δόμοισιν άχη θεός,

100 ο πάτες, δοτις τα δε τελευτά. (1580)

Nach dieser aufstellung wird das gauze von στροφή und ἀντιστροφή α΄ zusammengefasst, eine einrichtung die, schon von Seidler und Hermann erkannt, in der gleichheit der rhythmen beider theile zu dentlich bervortritt, als dass ein begründeter widerspruch dagegen auftreten könnte. Indem so einleitung und schluss den zusammenhaltenden rahmen bilden, gleichsam als proömium und epilogus, hebt sich das übrige als ausführende und bauptpartie auch äusserlich davon ab; diese aber entwickelt sich in drei abstufungen von der einzelklage der Antigone zum wechselgesange zwischen derselben und Oedipus, und bietet so die gliederung in eine vorklage der erstern (v. 13-34 = 1499-1518), ein überleitendes mittelglied (35-55) = 1519-1538) und den eigentlichen wechselgesang (56-86 = 1539-1569). Ein übergreifen der responsion findet nur zwischen dem zweiten und dritten theile statt, bei στροφή und άντιστροφή δ'; indem dies zu anfang beider theile geschieht, ist es eben das äussere zeichen, dass jener den überleitenden theil zu diesem bildet. Die έπφδός, zwar zunächst aur als epodos zu στροφή und αντιστροφή ς zu betrachten, giebt dabei zugleich das zeichen ab, dass mit ihr die einzelklage der Antigone ihren abschluss erhalte. Doch kann man, wenn man dies lieher will, dieses schlussstück, ebenso wie das vorher nach ἀντιστο. β' eingeschobene dactylische system (19-22) auch als zwischeneinlagen betrachten, die darum nicht mit in die antistrophische anordnung verwebt sind, weil sie, jede an ihrer stelle, die tendenz einer nebenausführung haben, zu welcher der gesteigerte affect, dort der schmerz, bier die ungeduld, die Antigone gleichsam unwillkürlich hinreisst. Man kann auch zweifeln, ob nicht v. 68-71 (1551-1554) vielleicht eben so anzusehn, d. h. als μεσφδός hinzustellen seien; aber da die von den handschr. überlieferte fassung dieser stelle, namentlich in der ersten hälfte bei den ww. στενάγειν τάδ ἀὐτεῖν die annahme einer textesverderbniss unabweislich mucht, so schien es mir nach dem allgemeinen charakter des wechselgesangs und bei dem hervortreten von zwei ziemlich gleichen hälften, in welche diese stelle zerfällt, wahrscheinlicher, dass mit dieser corruptel auch die antistrophische gestaltung verwischt worden sei. - Im einzelnen ist noch folgendes zu bemerken. Von den textesänderungen, welche der gesperrte druck oben gleich überall erkennbar macht, bezeichne ich zunächst die schon von andern

95

gemachten. Aufgenommen ist v. 16 (1502) secupara für rade σώματα nach Kirchhoffs vermuthung. 25 (1510) πρόπαρ für προπάροιθεν oder πάροιθεν nach Seidler. 35 (1519) αἰαί vor αίλινοι nach Hermann. 42 (1527) is vor διδύμοισε mit Herm. getilgt. 50 (1534) ἐπ' vor ὄμμασι mit Hartung eingesetzt. 51 (1535) μαχρόπονον st. μαχρόπνουν oder μαχρόπουν nach Naucks vorschlage. 58 (1541) με vor λεγήρη mit Herm. beigefügt. 74 (1557) φοrioισιν mit Seidl. aus den schol. eingesetzt. 79 (1562) γ' έθ' st. γ' ές mit Herm. 85 (1568) δάκουα verdoppelt mit Herm. 100 (1580) οστις ταδε st. ος τάδε nach Herm. — Ausserdem habe ich v. 4 (1488) µot vor φοίνικ' zur ausgleichung mit dem astistroph. v. (92) beigefügt. - In v. 24 (1509) ff. kann Ellas nur als femininum gefasst werden, vgl. Bernhardy gr. synt. s. 48 u. Ellendt Lex. Soph. s. v. (wiewohl dieselben beide die stelle falsch verstehen); desshalb muss folgerichtig βάρβαρος auch als γυνή βάρβ. gedeutet werden. Nun kann ein überspringen von dieser bestimmtern bezeichnung des geschlechts zu der allgemeinen verstellung von menschen überhaupt im folg. η- έτερος (",eder wer sonst noch") zwar als statthaft zugestanden werden, aber es liegt eine unleugbare härte darin dass nicht das fragwort sie wiederholt ist. Desshalb neige ich mich sehr dem verdachte 24, dass ἔτερος verdorben und dafür ἔργος zu schreiben sei. --28 (1513). Die handschrr. ziehn in eins zusammen: άγεα φανερά; τάλαιν ως έλελίζω oder έλελίζει, eine überlieferung, die schon durch die unfertigkeit des dadurch entstehenden sinnes auf eine lücke hindentet. Den fehlenden schluss der strophe mag ein zweites attribut zu άγεα, z. b. λυγρά, gebildet haben; Herm. nimmt ver ver als ausgefallen an. Die ausfüllung des simes und metrums im anfang der antistr. durch ιώ μοι empfiehlt sich schon, weil dedurch ein refrain zum anfang der str. berbeige führt wird, ganz ähnlich wie ω πάτες, ωμοι 1550 u. 1559. -In betreff der responsion zwischen v. 24 u. 30 viç Ellàç  $\hat{\eta} =$ ώς έλελί vgl. Soph. Phil. 1138 = 1161 (b. Herm. El. D. M. p. 427) μυρί ἀπ αί|σχρῶν ἀνατέλ | λονθ = μηκέτε μη | δενός κρατύ|νων. Dasselbe gilt für 26 = 31 κακῶν τοσῶνδ = άμφὶ κλάδοις. — Die überlief. LA. μονομάτερος od. μονομάτορος giebt einen ganz verkehrten sinn; denn weun Antigene, auf die es als genitiv bezogen werden müsste, sich selbst μονομάτορα mennte, so würde sie sich bezeichnen entweder als eine, die nur eine einsige mutter hat (vgl. μονότεκτος, μονόμματος u. dgl.) oder allenfalls als nur eine mutter und nicht einen vater habend. Es giebt aber kein analoges compositum mit µóro; für die vom schol. angegebese bedeutung ή μεμονωμένη της μητρός. Dagegen pasat das wert vortrefflich als prädikat von θρεις, also im nomin. μονομάτως, indem Antigone jedenfalls hier an die texroλέτειρα ἀηδών (Soph. El. 107) denkt, die als mutter vereinsamt, d. h. ihres kindes verlustig ist, so wie jetzt Antigone durch den verlust von mut-

ter and brilders vereinsamt ist. So parezéeme in Bekh. Anecd. l. p. 51 (τον μονότροπον καὶ δύσκολος γέροντα σημαίτα) nad der bildung nach ähnlich duoyeger nals greis frisch"b. Hom. II. ψ, 791. — V. 39 (1524) ist nüchst dem von Musgrave beigefügten zir' noch ag' in rücksicht auf den antistr. v. (66) eingesetzt. Die beiden folg. vv. (40 f.) lauten in den besehre. re' ίπὶ πρώτον ἀπὸ γαίτας σπαραγμοϊσι» (σπαραγμοῖς) ἀπιερμάς βάλω (Baka). Schon die metrische beschaffenheit macht diese überlieferung verdächtig. Jetzt sind zwei dochmien, die in einen adenius auslaufen, entsprechend dem gegengliede (61 f.) bergestellt. Dass übrigens der rhythmus ein durch beide verse hindurch fortlaufender ist, daher die wortbrechung sich dem ohr nicht auffallend macht, versteht sich hier wie an den andern stellen der art von nelbat. — 47 (1531) ist γεραιέ nach πάτερ getilgt. — Dem glykoneischen system der oso. und arriozo. 5' (46-51) ist eine trochäische dipodie als ekbasis angefügt, die in der antistr. verloren gegangen ist, vielleicht in der form von μοῦνος ἄλλων oder (in der genitivfügung diesen analog) κουστάς άλlor, zu dessen ausfall leicht der ähnlich lautende ausgang des verberg. v. (σοῖς βαλών) veranlassung geben konnte. Die synizesis der beiden letzten sylben des w. aspur (49) hat eine parallele z. b. in Soph. Phil. 188 κεραύνιος u. Oed. Col. 1466 κε-

quivie. — In v, 54 (1538) ist erstlich die einsetzung von 7 Bach modu logisch nothwendig, weil Oedipus nicht gleichraitig in hause umherirrend und auf dem bette rohend genannt werden kann. Zweitens auf die einsetzung von deung führt die LA, der besten god. δύστα τον (var. δύστανος), die offenbar ein nomen bei sich verlangt, wofür man freilich früher noba nahm, sodann der parallelismus der glieder akairor repaior noda und lavor dioraνον δέμας. Der ausfall von δέμας ist bei vorhergehendem δ s.μ. 2005 leicht erklärlich. - 69 (1557). An der asyndetischen nebeneinanderstellung der infin. overayett rad, avreir in der vulg. ist von jeher anstoss genommen worden. Sie ist in dieser weise sicher unerhört und die von Seidler (VV. Dochm. 352) beigebrachten beispiele sind offenbar anderer art. Allen anstoss aber bebt sogleich die beifügung eines den sinn des ganzen verstärkenden objects zu avzer, wie das der vermuthung ziemlich naheliegende ann rad' ist. Nun bezieht sich oreranen auf den ausruf αμοι - πάθεων als solchen, während αχη τάδ die ihm zu grande liegende sachlage ins auge fasst. Vgl. Med. 204. -70 (1553) f. Worauf sich die vermuthung, dass die vulg. (2015σαὶ ψυχαὶ ποία μοίρα πῶς έλιπον φάος) verdorben sei, gründe, ist schen oben angedeutet; ohnehin fällt das pleonastische zog sehr auf. - 83 (1566). Das sachverhältniss führt auf die vermuthung, dass hier ein ausruf von der art wie ωμοι μοι δόμος anagefallen sei; denn die zerstörung des bauses, d. h. die

vernichtung des geschlechts und seiner horrschaft ist es vorzugweis, was sich an den untergang der brüder knüpft. Vgl.
1495 ff. 1501. — 93 (1574) die handschriftl. LA. μαφναμένος
ἐπὶ τραύμασιν αἵματος giebt einen ungenügenden sinn, mag
man αἵματος zu ἐπὶ τραύμασιν, oder was für αἵμ. selbst wesigstens erträglicher ist, zu λοιβὰν ziehn: ἐπὶ τραύμ. αἰμα × τοῖς,
was oben dafür gesetzt ist (zu vergleichen mit τραύματα κάθαιμα lph. T. 1374) ist mit εύρε zu verbinden: "sie fand die
kämpfenden (μαρναμένους aoristisch zu fassen) bei blutenden wunden", d. h. in ihrem blutbade liegend. Ebenso liegt in ἔμολε
ἐπὶ φόνφ ματρὸς, Orest. 1491, der sinn "als sie im morde (gemordet) da lag".

Das. 1581 f. πολλών κακών κατήρξεν Οίδίπου δόμοις | τόδ ημαρ είη δ' ευτυγέστερος βίος. Mit recht erhebt God gegen diesen ausspruch des chores die materiellen bedenken, erstlich dass der tag, wo die söhne und mutter starben, nicht der anfang der leiden für das haus des Oedipus genannt werden könne, sonder eher das ende derselben; zweitens dass der hinzugefügte wunsch en δ' sur. βίος ziemlich unbedacht gegen das sachliche und persönliche verhältniss verstosse. Ich füge hinzu, dass er auch der sprachlichen fassung nach sehr unfertig ausgedrückt ist, weil mit einem sehr unlogischen gegensatze vom unglück des hauses sum glück des lebens übergesprungen, dabei βίος in persönlicher beziehung ohne alle bestimmung geblieben ist; wenn aber das leben des Oedipus gedacht werden soll, so ist es wiederum sehr ungeschickt den geringen lebensrest eines so abgelebten greises so kurzweg mit Biog zu bezeichnen, bei welchem w. man is verbindung mit εὐτυχής gern an ein leben von noch zu hoffender fülle und frische denkt. Nun nimmt Geel für den ersten theil die LA. υπηρξεν st. κατήρξεν auf, bei der an sieb auch mir die geringere handschriftliche autorität dadurch aufgewogen scheint, dass in der regel von scholiasten und lexicographen (darunter der für die erklärung und kritik der tragiker gewichtvolle Hesych.) ὑπάρχειν durch κατάρχειν, nicht umgekehrt, erklärt wird. Seine erklärung aber: "hic dies fuit dies multorum malorum demui Oedipodene" wird durch die wortstellung wenig begünstigt, weil die unmittelbare zusammenstellung von πυλλών κακών ὑπ. ηρξε einerseits und die trennung von ημαρ von jenem genitiv andrerseits unwillkürlich dahin drängt, diesen genitiv von ὑπῆρξε in dem gewöhnlichen sinne, in welchem dies verbum diesen casus regiert, incipere, nicht esse, abhängig zu machen. Das beispiel aus Soph. El. 919 ή δε τυν πολλών υπάρξει κύρος ήμερα καλών beweist nichts, weil hier noch xugos dabeisteht. Nehmen wir aber die LA. ὑπῆρξεν zur grundlage der verbesserung, die nach allem jedenfalls nothwendig scheint, so kann dieselbe leicht aus έπλησεν (doch auch κατήρξεν aus dem compositum κατέπλησεν) entstanden sein. Sicherlich wird die stelle, zugleich mit der nothigen abhülfe für den zweiten theil, eine passendere form haben, wenn sie so lautet:

πολλών κακών έπλησεν Οἰδίπου δόμους τόδ ημαρ είην δ' εὐτυχέσειρος βίον.

Achnlich sagt Bur. δακρύων oder δακρύοις πλήσαι τόπον τινά, z. b. Ελλάδ ἄπασαν Or. 1863. Men kann auch die noch kühnere anwendung dieses verbums bei Aeschyl. Agam. 1871 Well. τοσούνδε κρατήρ ἐν δόμοις κακῶν ὅδε πλήσας ἀραίων vergleichen. Für das vorkommen solcher wünsche im munde des chores, wie der jetzt gestaltete ist, s. die beispiele b. Geel zu v. 1206.

Das. 1710 ff. Wie der oben behandelte klagegesang, so enthält auch dieser den abgang des Oedipus und der Antigone begleitende wechselgesang mehrfache und deutliche anzeichen diplomatischer vernachlässigung; selbst die ordnung ist, wenn auch nicht so durcheinandergeworfen, wie Hartung annimmt, um zu dem extremen wagniss von umgestaltung welches seine ausgabe darbietet zu gelangen — aber an einer stelle ist sie allerdings in verwirrung gerathen, und die ächtheit des anhangs, welcher dem wechselgesang hinterhergeht, v. 1758 ff. ist nicht bloss in dem schon seit Valckenaer in verdacht gezogenen theile, sondern — hierin hat Hartung (comm. zu s. übers. s. 267) recht — von anfang bis zu ende sammt den schlussversen des chores den gerechtesten bedenken unterworfen, wiewohl alle wahrscheinlichkeit dafür spricht, dass der chor das ganze mit einigen worten geschlossen haben werde. Die ganze partie scheint mir folgendermaassen einzutheilen und zu schreiben:

ANTIFONH.

(στροφή α΄.)

ίθ' είς φυγάν τάλαιναν δρεγε χέρα φίλαν, (1710)

πάτες γεςαιέ, πομπίμαν

έχων έμ' ώστε ναυσίπομπον αύραν.

ΟΙΔΙΠΟΤΣ.

(στροφή β΄.) ίδου πορεύομαι τέχτος,

σὸ δή, σύ μοι ποδαγός άθλία γενοῦ.

(1715)

ANTIFONH.

(ἀντιστροφή β΄.)

γενόμεθα γενόμεθ' ἄθλιοί γε δητα Θηβαιαν μάλιστα παρθένων.

ΟΙΔΙΠΟΥΣ.

(στροφή γ΄.)

πόθι γεραιόν ΐχνος ἂν τιθῶμεν; βάκτρα

10

πρόςφερ', ω τέκνον, σύ.

ANTIFONH.

(ἀντιστροφή γ΄.) τἄδε βᾶθι, τἄδε

(1720)

πόδα τίθει πάτερ μοι ພຶດຊີ ດ້າະເດດາ ໄດຽນ່າ. ΟΙΔΙΠΟΥΣ. (στροφή δ'.) leò leó. δυστυχεστάτας φυγάς 15 η λαντ' έλαύνων τον γέροντά μ' έκ πάτρας. δεινά δείν έγω τλάς. (1725)ANTIFONH.(άντιστροφή δ΄.) τί τλάς, τί τλάς; ούγ όρᾶ Δίκα κακούς έτ, ούδ άμείβεται βροτών άσυνεσίας 20 ΟΙΔΙΠΟΥΣ. δδ' είμὶ μοῦσαν δς έπὶ καλλίσικος οὐράσιος έβας, (1750)παρθένου κόρας 25 αΐριγμ' ἀσύνετον εύρών. ANTIFONH. Σφιγγός αναφέρεις όνειδος; απαγε τὰ πάρος εὐτυγήματ' αὐδῶν. τάδε ο ἐπέμενε μέλεα πάθεα, φυγάδα πατρίδος ἄπο γενόμενον, (1785)30 ὦ πάτερ, θανείν που. (άντιστροφή α΄.) ποθεινά δάκρυα παρά φίλαισι παρθένοις (1740)άπαρθένευτ' άλωμένα λιπούσ' άπειμι πατρίδος άποπρο γαίας. (1739)ΟΙΔΙΠΟΥΣ. (στροφή ε΄.) (1748)πυός ήλικας φάνηθι σάς. ANTIFONH. 35 άλις όδυρμάτων έμῶν. ΟΙΔΙΠΟΥΣ. (ἀντιστροφή έ.) σὺ δ' ἀμφὶ βωμίους λιτάς. (1750)ANTIFONH. χόρον έχους έμων κακών. ΟΙΔΙΠΟΥΣ. ίθ' άλλὰ Βρόμιος ίνα τε σηκὸς ἄβατος ὅρεσι μαινάδων. ANTIFONH.40 Καδμείαν δ νεβρίδα στολιδωσαμένα ποτ' έγω Σεμέλας ίερον (1755)θίασον δρεσιν άνεχόρευσα,

|    | χάρω άχάριτον είς θεούς διδούσα;          | (1757) |
|----|-------------------------------------------|--------|
| 45 | φευ το χρήσιμον φρενών                    | (1741) |
|    | είς πατρός γε συμφοράς                    | •      |
|    | εψαλεᾶ με θήσει·                          |        |
|    | τάλαις εγώ                                |        |
|    | συγγόνου θ' ύβρισμάτων,                   |        |
| 50 | ος ,έχ δόμων                              |        |
|    | σέχυς άθαπτος οίχεται,                    | (1745) |
|    | μέλεος, όν, εί με καὶ θανείν πάτες χρεών, |        |
|    | σκότια γᾶ καλύψω.<br>ΧΟΡΟΣ.               | (1747) |
|    | 1201 02.                                  |        |

Die hauptveränderung besteht hier in der umstellung der vv. 1741—1747 n. d. alt. ordnung φεῦ τὸ χρήσιμος — σκότια γᾶ καλύψω hinter 1757 χάριν — διδοῦσα. Da die dem Oedipus in den mund gegebenen letzten trochäen, wie oben bemerkt ist, nicht als ächt gelten können, so mangelt der schlussverbandlung die volle und fertige abspinnung, wenn sie so schroff abbricht, wie es mit der lediglich auf einen einzelnen und besondern punkt, auf den nächstvorhergehenden vorschlag des Oedipus gerichteten antwort der Antigone Καδμείαν φ - διδούσα der fall ist. Es ist dies gegen allen gebrauch des Euripides: denn dieser bringt es mit sieh, den endlichen abgang der die schlussscene spielenden persomen mit einer susammenfassenden oder sonst irgendwie auf das ergebniss des ganson hinweisenden betrachtung oder ermahnung oder folgerung, jedenfalls mit einem abschliessenden gefühlsausdruck zu begleiten. Diese abschliessung könnte allerdings ebensewohl dem Oedipus als der Antigone selbst zugetheilt sein, aber dann musste dieselbe doch nicht so ohne allen überleitenden gedanken, ohne allen bezug auf den letzten theil des vorhergehenden gesprächs, ja sogar mit völliger verkehrung der ordnung, welche dasselbe in seinem gange befolgt, hingestellt werden, wie es mit den jetzt angehängten trochäen geschehen ist; denn deren inhalt schliesst sich an den ersten, mit v. 1736 (30) abgethanen theil an, womit in unmittelbare verbindung gebracht, freilich die ungeschickte wiederaufnahme eines schon einmal von Oedipus, and zwar eben erst (1728 - 1731) angeregten, darauf aber (1732 f.) von Antigone abgewiesenen, folglich um so unbefugter sich nochmals aufdrängenden gegenstandes - die berufung auf das Sphinxräthsel — erst recht grell hervorgetreten sein würde. Nachdem dagegen dies anhängsel gänzlich entfernt und die obige umstellung mit dem vorhergehenden theile vorgenommen ist, gewinnen wir nicht allein einen vortrefflichen abschluss, sondern auch eine überraschend wohlgegliederte anordnung des ganzen ia form und inhalt. Es treten uns zwei abtheilungen entger jede ihrem gegenstande nach für sich abgerundet und gesch sen, die erste (1-30) dazu bestimmt, die lage und empfir

gen des Oedipus, die zweite (31-52), die der Antigone bei ihrem abgange von der bühne und antritte der verbannung zur anschauung zu bringen. Jene stellt zuerst den Oedipus in seiner äussern hülflosigkeit, mit leise eingemischter andeutung (5 ff.) welche rückwirkung dies auf das schicksal der Antigone habe, dann den herben contrast seiner zukunft gegen die vergangenheit dar; diese bringt die bittere und für allen trost waempfängliche stimmung, mit der Antigone für ihre person scheidet. zum ausdruck. Diese bittere stimmung spricht sich zunächst in der abweisung aller vorschläge aus, die ihr Oedipus zur milderung derselben macht; dann fasst Antigone schliesslich die stellung, in welche sie sich durch die vorliegende wendung der dinge gebracht findet, in den hauptpunkten zusammen, um mit einer letzten begründung ihrer gemüthsverfassung abzugehn. Da diese vorzugsweise auf der sorge um die beerdigung ihres bruders beruht, so kann die erklärung, dass sie denselben jedenfalls noch begraben werde, gewiss keine angemessenere stelle haben, als gerade unmittelbar beim verlassen des ortes, auf welchem sie den leichnam zurückzulassen genöthigt ist. "Ich gehe jetzt allerdings", äussert sie also zum schluss, "und nehme zwar die aussicht mit, dass meine hingebung für des vaters leiden mir einen schönen ruhm erwerben werde, aber ich bin dabei unglücklich, für meine person an sich" (έγω mit hervorhebung zu fassen, als gegensatz zu dem vorher angeführten äussern und sachlichen standpunkte) "und besonders wegen der missbandlung meines bruders. Dieser gedanke lässt mir keine ruhe: ich werde doch noch einmal wiederkommen, um denselben heimlich zu begraben", wobei sie entweder in ihrer aufregung nicht an die hindernisse denkt, die diesem vorsatze die übernommene begleitung des vaters entgegensetzt, oder ihr auch bei dem nicht fern gelegenen zielpunkte der eben anzutretenden wanderung (1705 ff.) die möglichkeit beide pflichten, gegen vater und bruder, mit einander zu vereinigen vorschwebt.

Was die form betrifft, so steht mit dieser inhaltsvertheilung die rhythmische anordnung im besten einklange, indem die erste strophe und deren antistrophe je eine der beiden abtheilungen gleichsam proodisch einleiten, und damit conform jede dieser abtheilungen mit einem nicht antistrophisch wechselnden stück (v. 22—30 und 38—52) schliesst, so dass diese theile eine art von epodischer stellung zu ihren abtheilungen einnehmen.— Für die textesgestaltung ist im einzelnen zu bemerken, dass der zusatz von σῦ δὴ v. 5 nach Hermanns vorschlage erfolgt, ἄν τιθώμεν v. 9 mit Hartung auf grund der scholien (μέλλω τιθέναι und πόδα θήσω) st. τίθημι gesetzt, σύ nach τέκνον v. 10 als metrisch erforderlich beigefügt ist. Auf demselben grunde beruht die änderung v. 11 ff., deren überlieferung lautet: τἄδε τάδε βάθι μοι, τάδε τάδε πόδα τίθει ὧσε ὅνειρον ἰσχὸν ἔχων. Das

letzte w.  $(i\chi\omega r)$  ist längst von Hermann als interpolation nachgewiesen. — Die ausfüllung der auch syntaktisch sich fühlbar machenden lücke vor  $i\lambda\alpha \dot{\nu}r\omega r$  v. 16 mit  $\tilde{\eta}\lambda\alpha vr$  wird sich innerlich und äusserlich von selbst, wie ich hoffe, empfehlen. Die auslassung des subjects bereitet hier keinerlei anstoss, weil kein anderer als Kreon gedacht werden kann. - Die beifügung von if zu anfang von v. 20 empfiehlt sich schon dem sinne nach, ja wird fast verlangt für denselben. Da bei den ww. βροτών ἀσυreciaç Antigone ohne zweifel das verfahren gegen den leichnam des Polyneikes mit im auge hat, so enthielt vielleicht der folg. ausgefallene v. noch eine nähere anspielung darauf. - Ausserdem sind nur noch die beiden vv. 32. 33. mit Hermann umgestellt. — Was endlich die umstellung des letzten stücks (45 ff.) betrifft, so liegt muthmasslich die ursache der verwirrung, in welcher die ordnung uns überliefert wird, darin, dass in dem unsern jetzigen hdschrr. zu grunde liegenden urcodex die letzte seite nicht ausreichte, um den schluss von v. 34 (1748) an hinter einander fort zu schreiben, der abschreiber daher sich veranlasst fand, den letzten rest zu theilen und ein stück neben das andere zu setzen, woraus als man in den neuen abschriften die stellen wieder hinter einander folgen lassen wollte, eine vertauschung der plätze, aus missverständniss einschiebung des schlusstücks statt ansetzung erfolgte. Man beachte dabei, dass einige unserer cdd. falsche personenangaben, OIAINOTE vor per 70 γρήσιμον φρενών und ANTIFONH vor είς πατρός γε συμφοράς haben; diese personenbeifügung scheint von der parallelschreibung herzurühren, da die nebenstehenden verse πρὸς ἥλικας — und ἄλις ὀδυρμάτων — sie hatten und haben mussten, von denen die vorgesetzten namen beim auseinanderschreiben und umstellen auch auf die anfangsverse des parallelgeschriebenen stücks bezogen und übertragen wurden.

Herford. F. G. Schöne.

### Zu Libanios.

Liban. vol. I p. 176, 3. In einem bruchstück des Cratinus beim Clemens Alex. I 329, 18 (Plat. Cratyl. p. 54), welches Bergk in den comment. de reliq. com. Att. p. 6 wegen σμήτος behandelt, lesen wir: οἶον σοφιστῶν σμήτος ἀνεδιφήσατε. Ich glaube dieser vers hilft der angegebnen stelle des an reminiscenzen so ergiebigen Libanios auf: δι ἡν ἡλθε μὲν εἰς Ἀπάμειαν αὐτός. ἡγαγε δὲ πείσας πολλοῖς χρήμασι σοφιστοῦ σθένος κτλ., sobald gelesen wird σοφιστῶν σμήτος.

Oels. M. Schmidt.

#### XXX.

# Herodots vorlesungen 1).

#### 1. Der angebliche vortrag Herodots in Olympia.

Lukians angabe (in der rede "Action oder Herodotos"), der geschichtschreiber sei, um in Griechenland mit einem schlag berühmt zu werden, unmittelbar aus der heimath zur olympischen festversammlung gefahren, wo er sein werk von der hinterfront des tempels aus mit grösstem erfolg deklamirt habe, ist bei Suidas (u. Thukyd.) mit einer andern anekdote combinist, die bei Markellinos (Leb. Thuk. §. 54) und Photios (c. 60 p. 19 B.) isolirt vorkommt: dass nämlich der knabe Thukydides bei Herodots vortrage thränen vergossen und deshalb Herodot seinem vater die geistige auszeichnung desselben prophezeit habe. diese combination und auf die irrige angabe der Pamphila über die lebenszeit des Thukydides gestützt, hat Dodwell (Appar. ad ann. Thuc. p. 9) den olympischen vortrag Herodots auf die 81ste Olympiade, als des Thukydides 15tes, Herodots 28stes lebensjahr bestimmt; da früher Herodots werk nicht wohl fertig, später Thukydides nicht mehr im knabenalter gewesen sein könne. Daran hat sich dann auch mit andern Larcher (Vie d'Hér. p. LXXIX) gehalten.

Eine ausführliche untersuchung und entkräftung erfuhr jenes zeugniss zuerst durch Dahlmann (Forschungen 1823: II, s.
12 ff.). Er machte die unmöglichkeit fühlbar, der grossen festversammlung ein so langes buch herzurecitiren, die ungeeignetheit des inhalts für gerade die wirkung, die Lukian behauptet
(s. 22 ff. 178—184), den widerspruch, dass die reisen die Herodots werk voraussetzt, zum theil wenigstens erweislich erst
später fallen (s. 70) und überhaupt vieles für die spätere ausarbeitung seiner geschichtskunden spreche (s. 38 ff. 48 ff.), endlich die entfernung Lukians von historischem ernst in der gaszen art seiner schriftstellerei und in der vorstehenden rede insbesondre (s. 26 ff.).

<sup>1)</sup> Vgl. Philol. IX, 2, 193. X, 1, 25.

Hierauf machte (1827) Hoyse (quaest. Herodot. p. 23 seq.) den versuch, für das zengniss einzutreten. Dafür, dass doch wirklich solche declamationen zu Olympia stattgefunden, führt er den von Dahlmann selbst berührten Hippias von Elis, und die von Lukian im fraglichen zeugniss genannten beispiele des Prodikos, des Auszimenes von Chios, Polos von Akragas an. Da sich von dem auftreten dieser zu Olympia nicht beweisen lässt, dass es schon um dieselbe zeit und nicht geraume zeit später als das angenommene des Heredot stattgefunden hätte, würde Heyse mit etwas mehr schein die olympische rede des Gorgias haben anführen können (Foss de Gorg. Leont. p. 63 seqq.), zumal, wenn er den frühen zeitansatz für Gorgias von Foss annehmen wollte. Mit allen diesen jüngeren beispielen aber wird Dahlmann nicht widerlegt. Denn die proben des wissens und der dislektik, die ein Hippias oder Prodikes zu Olympia gezeigt, konnten ihrer natur nach nur vor einem kleinen kreise, der ihrer einladung folgen mochte, nicht eigentlich vor der festmenge abgelegt werden, wie Lukian von Herodots vorlesung ausdrücklich behauptet. Und wenn ein Gorgias oder Polos immerhin mit einem redeprachtstück sich an die ganze festversammlung wenden und einem möglichst grossen theile derselben hörbar zu werden trachten mochte, so ist eine solche rede etwas ganz anderes als ein geschichtswerk von neun büchern, welches Lukian eben so ausdrücklich ganz vorlesen und von den zuhörern aller völkerschaften gehört werden lässt.

Dass Herodots werk für ein so fortgesetztes beroldsgeschrei geeignet gewesen, macht Heyse um nichts wahrscheinlicher durch die gleichfalls bereits von Dahlmann selbst erwähnte anführung bei Athenses (p. 620 d), dass im grossen theater zu Alexandria ein komöde Herodoteisches (τὰ Ἡροδότου), ein anderer Homerisches declamirt habe. Er kann Dahlmanns verbesserung (τὰ Hosódov) ablehnen. Bratlich aber ist ein Alexandrinisches thester ein ganz anderes akustisches lokal als die thalstrecke von Olympia, sodann versteht sich, dass der declamator keinenfalls das ganze geschichtswerk durchrecitirt babe, und endlich ist das literaturliebende publicum aus der bücherzeit und gelehrtenstadt ein sehr verschiedenes von einer Griechen-Panegyris der 81sten Olympiade. Dass jenes im bequemen raume ein paar stunden lang sich etliche anmuthige geschichten vortragen liess, ist gar nicht zu vergleichen mit einem aushalten der Panegyris bei einer so langen vorlesung im offenem thal, in welchem sich gleichzeitig so viele andere festlichkeiten und schaugenüsse drängen. Und aus dem geschmack der Alexandriner an trefflich erzählten alten geschichten lässt sich in keiner weise ableiten, die festgenossen der 81sten Olympiade aus allen hellenenstädten hätten mit solchem behagen und solcher begeisterung, wie Lukian versichert, eine kriegsgeschichte angehört, die an so vielen stellen für die

zuhörer selbst oder ihre nächsten väter und landsleute se nachtheilige darstellungen enthielt. Gerade diese kriegegeschichte - sagt Lukian bestimmt und ausführlich - sei von gerade die sen zuhörern mit entzücken aufgenommen worden. Dies ist unglaublich und kann nicht glaublicher werden wegen der lobenden äusserungen über den reiz der herodoteischen darstellung, die Heyse bei gelehrten kritikern der römischen kaiserzeit nachweist, welche ein halbes jahrtausend nach Herodot freilich von den eifersuchtsbezügen und parteiungen der griechenvölkerschaften aus der zeit der perserkriege nicht berührt waren. Ist ihm nun mit nichten gelungen die wahrscheinlichkeit der behanptung Lukiess darzuthun, so hat er nicht minder uprecht, von mehr zeuen für die thatsache als dem einen Lukian zu sprechen (p. 41). Suidas und Tzetzes können nicht für besondere zeugen gelten, da sie schlechthin ausschreiber waren und gerade Lukian eine von den Byzantinern vielbenutzte quelle war. Markellin aber und Photios, wenn man sie anch für selbständige sengen wellte gelten lassen, sagen gar nichts von einem olympischen vertrage, Photios redet im gegentheil von einer vorlesung im hause von vater des Thukydides (— παρά τῷ πατρί Θουκυδίδην ἀκοῦσαι). Ganz unerlaubt ist endlich die art, wie Heyse die einwendungen entfernt, welche Dahlmann von den spuren späterer abfassungezeit in eben dem werke, das Lukian so viel früher vorleses lässt, hergenommen hatte. Heyse macht nämlich (p. 42) die voraussetzung, Herodot habe seine asiatische reise früher als die in's mutterland auf derselben königlichen strasse gemacht, die er V, 52 (wie wir es jetzt lesen, lückenhaft) beschreibt. Heyse gibt keinerlei beweis für diese annahme. Sie hat nichts für sich, wohl aber verschiedenes gegen sich (vgl. Philol. X, s. 33). Heyse folgert aber darnus, Herodot habe zuerst die asiatischen geschichten verfasst, und diese, ungefähr das jetzige erste huch, in Olympia vorgelesen, womit dann die ehronologischen schwierigkeiten beseitigt wären, so wie das anstössige, was die kriegsgeschichte der letzten bücher für eine damalige Panegyris baben musste.

Also Dahlmann, weil er das zeugniss des Lukian selbst auf seine möglichkeit und wahrscheinlichkeit prüfte, wird von Heyse gewarnt (p. 41), er möge zusehen, dass er nicht selbst in's fabeln falle, und Heyse, nachdem er das, was Lukian auf das ausgeprägteste hinstellt, nur eben fallen lassen und an seise stelle eine ganz willkührliche annahme gesetzt hat, von der Lukian nichts sagt, behauptet, er habe ihn vertheidigt und testium auctoritatem sequendam esse (p. 48). Welcher denn? Was Lukian bezeugt, war nicht möglich. Das mögliche, was Heyse voraussetzt, ist nicht bezengt.

Noch umständlicher hat sich Krüger (untersuchungen über das leben des Thuk. 1832 s. 11 ff.) gegen Dahlmanns beseiti-

gung der Lukianischen vorspiegelung erktärt. Ven den verschiedenen anführungen Dahlmanns für die unzuverlässigkeit Lukians hat Krüger allerdings einen theil weggeräumt, ohne damit aus dem belletristen einen strengen historiker machen zu können. Gerade der in frage stehenden rede schreibt aber Krüger (s. 21) "eine rein historische haltung" zu. Dies prädikat ist nicht gefunden, sondern geliehen. Was ist denn der zweck dieser rede? Ein makedonisches fest-publicum einzuladen zur gefälligen anhörung der unterhaltungsschriften, die Lukian hier vorlesen will. Was er erzählt dient nur zu dieser einladung. Weil kürzlich der maler Action durch ein in Olympia ausgestelltes bild schnell berühmt geworden, bedient er sich seiner als beispiels, um auf graziöse weise zu sagen, er selbst wende sich hier gleichfalls an die auserlesenste versammlung, welcher zu gefällen ihm am allerwichtigsten sei. Da sie, gleich der olympischen, die blüthe der ganzen nation vereinige, könne er ohne weiteres umherreisen anerkennung im ganzen lande hoffen, sobald sie ihm die hier versammelten schenken.

Die vergleichung mit Aëtion gibt gelegenheit, durch gefällige beschreibung seines gemäldes die zuhörer zu kitzeln; zu der beabsichtigten und auch gemachten anwendung auf Lukian und seine zuhörer genügt sie allein nicht, weil es kein besonderer witz des Aëtion war, Olympia zum ausstellungsort zu wählen, nachdem sich dort mit waaren oder künsten sehen oder hören zu lassen seit jahrhunderten sitte war, und weil die damaligen elympischen versammlungen weniger bedeutung und glanz hatten als die der alten zeit. Die ältesten auftritte der sophisten und redner daselbet waren sowohl rücksichtlich der klugen ortswahl als der natur der epideixis und der damaligen ansehulichkeit der panegyris die eigentlichen vorgänge für Lukians verbindliche darstellung seiner absicht. Er gedenkt ihrer wirk-Jedoch war das gedächtniss der leistungen dieser klasse männer und insbesondere ihrer art sich bemerklich zu machen seit Platon nicht eben rein rühmlich. Lukian suchte also zur einfassung für ihren vorgang und für das neuere bei aller anmuth für die einbildung etwas ableitende beispiel des Aëtion uach dem ältesten und ruhmreichsten beispiel einer öffentlichen vorlesung. Er fand es in der tradition, dass bereits Herodot seine geschichten mit beifall vorgelesen. Ob die tradition sagte: in Olympia, lassen wir dahin gestellt. Wenn sie es auch nicht sagte, vollkommen erklärlich, dass Lukian es so vorzustellen allein passend fand. Nur so konnte er die andern beispiele einfach daran knüpfen, nur so der vorlesung Herodots die absicht unterlegen, durch die erstmalige kluge wahl eben dieses ortes mit einem schlag in der ganzen nation bekannt und berühmt zu werden —: das tertium comparationis, um das es ihm zu thun war; nur so von dem beispiel eiser panegyris aus Griechenlands

grosser zeit die schmeichelhafte auwendung auf seine makedenischen zuhörer gewinnen, die er dans wirklich so emphatisch macht. Einer erzählung, die so augenfällig auf eine captation zu einem äussern zweck zugespitzt ist, kann eine reinhisterische haltung nicht zuerkannt werden.

Aber Krüger hat einen beweis dafür (schen Heyse hat ihr beigebracht), dass Lukian bier nur wahrheit reden konnte. Lakian sprach (s. 21) "vor ausgezeichneten rhetoren, geschichtschreibern und sophisten. Wie hätte er es wagen mögen solchen männern eine solche fabel für wahrheit zu geben?" -Diese grossen unbekannten! Wer nennt sie denn so ausgezeichnet, als der declamator selbst, der sie für seine unterhaltungen gewinnen will, und der natürlich, wie jeder declamator, überall vor hochgebildeten kennern spricht! Wie es mit ihrer gelehrsamkeit stand, sehen wir an dem was er ihnen bieten konnte. Er lässt sie glauben. Herodot habe in Olympia sein ganzes geschichtswerk recitirt und vom damaligen beifall hätten die bücher den titel Musen bekommen. Nach dieser starken dose hält er aber nicht für überflüssig, diesen coryphäen der gelehrsamkeit zu sagen, Herodots bücher seien gerade neun, daher der titel so passend gewesen. Durfte er ihnen nicht zutranen, dass sie die zahl von Herodots büchern wissen, so hatte er freilich nicht zu fürchten, sie könnten gegen seine vorstellung, Harodot habe bei erster herüberkunft aus Halikarnass nach Griechenland sein ganzes werk mitgebracht, den einwurf machen, dass in diesem werk von anfang bis zu ende eine menge dinge steben, welche Herodot in Griechenland, von Tänaron bis zum Olymp, selbet gesehen und gehört zu haben versichert. Das ist die bistorische haltung dieser rede. Lukian sagt ungescheut, umherzureisen, um jetzt den Athenern, jetzt den Korinthern, dann wieder den Argeiern, den Lakedämoniern vorzulesen, habe Herodet zu mühsam, zu langwierig und zeitverschwenderisch gefunden, weshalb er sich mit seinen büchern unmittelbar von haus in die völkerversammlung begeben habe, um mit allen auf einmal bekanst zu werden. Und diese bücher neigen, dass er bei allen diesen völkern umhergereis't und bekannt war, ehe er sie abfasste. Auch das erste buch, welches allein Herodot in Olympia, zwar nicht nach Lukian, aber nach den umdeutern Lukians vorgelesen haben soll, lässt über seinen besuch bei den Athenern (1, 98 vgl. 29 ff. 59 ff.), den Korinthern (23), Argeiern (82) und Lakedimoniern (24 e. 70) keinen zweifel, zeigt ihn also mit eben den städten, welche zu bereisen er nach Lukian die mühe gescheut hätte, und wo er selbst noch unbekannt gewesen wäre, bereits wohlbekannt, wie überhaupt im Peleponnes (66 e. 145) and in Hellas (195. 20 u. m.). Nun gar alle neun bücher. Wie häufig sich durch sie hin die beweise von unmittelbarer kenntniss der griechischen landschaften und völker erstrecken, bedarf keiner anführungen. Das ist die bistorische haltung. Lukian malt aufs lebhafteste die damalige wirkung von Herodots Perserkrieg als die einer ehrenrede, ja eines lobgesangs auf alle anwesenden. Mit Herodots darstellung aber konnten unter diesen blus die Athener zufrieden sein. Dagegen hätte in solcher öffentlichkeit so laut vorgetragen seine schilderung von den vorgängen vor Artemision und Salamis, den verspätungen bei Platää und vieles andere sammtliche damalige Peloponnesier nebst den Megarern empfindlich beleidigen müssen. Die Aegineten sowohl als die Böster konnte das meiste, was von ihnen erzählt wird, nicht obne erbitterung lassen, die Phokeer stellen, wie VII, 118 und VIII, 30, die Thessaler VIII, 29 u. 31, die Euböer VI, 100 u. VIII, 20, die Parier VIII, 67, die meisten Cykladenbewohner VIII, 45 e. u. 112, die Kerkyräer VII, 168 nur übel stimmen. Lukian sagt, Herodot habe die allgemeinsten lobpreisungen davongetragen, und Herodot selbst sagt, er wisse wohl, dass seine auffassung vom verdienst der Atheuer "den meisten anstössig" sei (VII, 139). Wir also können uns für Lukians wahrhaftigkeit nicht auf jene makedonischen lichter verlassen.

Ueber die thränen des knaben Thukydides, welche nur Suidas der lukianeischen vorstellung angehängt hat, lässt sich nichts treffenderes sagen, als was O. Müller (Gesch. d. gr. lit. II, s. 484) erinnert: "Im alterthum sind zu viel anekdoten erfunden worden, um die berühmten leute eines fachs mit einander in verbindung zu briegen, als dass man einer geschichte der art, wenn sie nicht sehr bedeutende gewährsmänner hat, irgend glauben schenken dürfte". Auch zur vertheidigung dieser anekdote ist ein grund, welchen schon Heyse (p. 30) angeführt hat, von Krüger (z. 32) wieder aufgenommen worden. Für ihre wahrheit spreche der so gewählte ausdruck, mit dem sich daria Herodot äuseere: ο ργα ή φύσις του νίου σου πρός μαθήματα. Wenn man aber einigen überblick davon hat, mit welcher geistreichen leichtigkeit die väter der griechischen anekdoten-literaturgeschichte, Chamäleon. Heraklides der Pontiker, Demetrios der Phalereer, Duris, Hieronymos, Satyros u. a. für unterhaltende vorfälle und charakteristische aussprüche zu sorgen wussten, so kann man den gewählten ausdruck eben gar nicht für ein zeichen der objektiven thatsächlichkeit gelten lassen. Denn in der schule dieser peripatetiker, die zum theil so fruchtbare anekdotenfabrikanten waren, wurde die lexis zum gegenstande der kritik und der forschung gemacht, so dass sie auf phrasen und glossen sich hinreichend verstanden, um einem erfundenen apophthegma die scheinbare farbe zu geben.

Den ort für dies prophetische wort betreffend, ist übrigens Krüger selbst (s. 24) der meinung, nach Olympia habe es nur Suidas verlegt, "der alles durch einander mengende zusammenstoppler" (vorher s. 21 wurde er herra Dahlmann feierlich als mit-zeuge für Lukiaus aussage neben Markellin und Photies entgegengeführt, welche eigenschaft alle drei nicht haben). Kräger findet beglaubigter, dass Thukydides in Athen zugehört. Er beweis't (s. 23) aus Herodot selbst (III, 80. VI, 43), dass Herodot mittheilungen aus seinem werke gemacht, ehe es die jetzige gestalt hatte. Er zeigt (s. 25 ff.), dass einige erwähnusgen darin nicht auf so späte ereignisse gehen als man geglaubt hatte. Er muss freilich noch ihrer genug stehen lassen, welche nuch Herodots übersiedlung nach Thurii vorfielen, vor welcher Lukian die olympische vorlesung setzt. Indessen macht er (s. 81) wahrscheinlich, dass der geschichtschreiber vieles schon früher niedergeschrieben. Da er nun (s. 7 ff.) dargethan hat, dass des Thukydides geburt ungefähr Olympiade 81 angesetzt werden müsse, steht von dieser seite kein hinderniss entgegen, Herodots vorlesung in das 10te bis 12te jahr des Thukydides (s. 32) Ol. 84, 1 v. Chr. 444 zu bringen (s. 25).

Wo stehen wir aber nun? H. Krüger ist mit erwägungen von allen seiten auf die vertheidigung Lukians und widerlegung Dahlmanns ausgegangen, und was er endlich wirklich unterstützt hat, ist eine vorlesung an anderem orte, in anderer zeit und andern inhalts als die von Lukian vorgemalte. Denn das zuhören des Thukydides, welches erst für die olympische yorlesung zeugen sollte, ist indessen nach Athen hinübergerutscht. Die zeit aber, welche Krüger dem vortrage bestimmt, sei immerhin ein olympischer um dieselbe zeit von Herodot gehalten worden, ist unverträglich mit Lukians darstellung. Nach Lukian hatte ja Herodot Griechenland noch gar nicht bereis't als er nach Olympia ging, und da seine übersiedelung nach Thurii noch in dasselbe jahr fiel, in welches Krüger den vortrag setzt, konnte ibn die kurze zeit nicht das gründliche umherreisen und erkundiges in ganz Griechenland gestatten, welches die zu Thurii ausgearbeiteten 9 bücher voraussetzen. Eben diese bezeichnet Lukian als den inhalt der vorlesung, H. Krüger aber niederschriften, die ihnen vorhergegangen. Und der erfolg einer herodoteischen vorlesung des Perserkriegs in Olympia konnte weder im anfang der 81sten Olimpiade, unmittelbar nachdem die gegenseitige eifersucht der Peloponnesier und der Athener in waffen gestanden, noch in den jahren vorher, wo sich dieselbe in demonstrationen oder rüstungen oder schlachten gesteigert, ein so allgemein beifälliger sein, wie Lukian behauptet. Krüger hat freilich (s. 23) auf seine hand versichert, es würden in jener zeit wenige as Herodots darstellungen anstoss genommen haben, aber, wie ich schon bemerkte, im widerspruch mit Herodots eigener versicherung.

Krüger war also völlig unberechtigt, zu behaupten (s. 33), alles, was gegen die zuverlässigkeit der augaben von Herodots vorlesungen geltend gemacht sei, schwinde vor einer genaueres pulfing dahin. Vielmehr schwand vor seiner prüfung das dehin; was er festanhalten verhiess. Er, wie Heyse, hat alles, was zur bestimmten form der lukieneischen angabe gehört, zum kleiners theil mit unzureichenden gründen gustützt, num grössern selbst aufgegeben und mit einer ganz andern verstellung vertauseht. Dahlmann war und bleibt als methodischer historiker im recht, wenn er ein se spätes, so alleinstehendes, nicht für geschichtskunde, sondern für einen deklamationseffect zurechtgemachtes zeugniss darum schlechthin verwarf, weil es in seiner ausdrücklichen gestalt widersinnig und entschieden unwahr ist. Und die censervativen philologen waren und bleiben im unrecht, wenn sie die anerkennung eines zeugnisses wegen und nach derselben erörterung fordern, in welcher sie es verlassen und zerstören.

Bs fällt uns nicht ein, die möglichkeit zu leugnen, dass Herodot irgend einmal zu Olympia irgend etwas aus seinen geschichten vorgetragen, dass er dabei seinen zuhörerkreis gefunden, während andere schaaren der festmenge sich in andere schaumess- und zoch-gezelte zerstreuten, und dass ihm der beifall jener nicht gefehlt habe. Aber aus möglichkeiten schreibt man keine geschichte; und für die annahme der wirklichkeit bittes wir uns aus, nicht auf das zeugniss Lukians verwiesen zu werden.

# 2. Der vortrag in Athen.

Zu einem sophisten und epideiktiker, der mit seinen aufsätzen und reden auf gewinn umhergewandert, machen den Heredot auch die beschuldigungen des Böoters Aristophanes und des deklamater Dien Chrysostomos. Nach jenem wäre dem geschichtschreiber "in Theben ein verlangtes geldgeschenk abgeschlagen und der versuch, sich mit jungen leuten in bildende unterhaltungen einzulassen (τοῖς νίοις διαλέγεσθαι καὶ συσχολάζειε) von der plumpen bildungsfeindlichen obrigkeit verwehrt werden" (Plut. v. d. besh. d. H. 31.). Nach Dion (Kerinth. R. T. H p. 103 R.) hätte er seine hellenischen logoi, darunter auch korinthische, noch der wahrheit gemäss erzählte, nach Korinth in der bessung einer belehnung gebracht, nud hierin getänscht, nun erst seine erzählung von den vorgängen bei Salamis und von Adeimantos so in's ungünstige umgebildet".

Die beschuldigungen selbst sind aus grossem zeitabstande gemacht und erklärlich genug, dert aus dem patriotismus eines Böoters, der seine vorväter in Herodots geschiehten durchweg zu ihrem nachtheil geschildert fand, hier aus dem sinne eines schönredners, der die aufgabe verfolgte, Korinths bedeutung und gedächtniss auf alle weise herauszuschmücken und Heredots beschatteng der rolle Korinths im Perserkrieg nicht unbeseitigt lessen konnte. Dass beide aus blosser muthmassung raden, zeigt, was den Böoter betrifft, Plutarchs geständniss, derselbe habe für

seine angabe keinen andern beweis, als die seindselige behandlung der Böoter bei dem geschichtschreiber, und was den reder für Korinth betrifft, zeigt es sein widerspruch mit den aktes. Wie es bei Herodot (VIII, 94) vorliegt, wird nicht die achilderung nachträglich in's ungünstige umgebildet, sondern geht umgekehrt das ungünstige als Athener-aussage vorans und aachträglich wird bemerkt, "die Korinther behaupten unter den besten in der seeschlacht gewesen zu sein, und dafür zeugt ihnen auch das übrige Hellas".

Ohne objektive geltung, können indessen diese noch bei der nachwelt von den standpunkten besonderer Griechenvölker gegen die darstellung Herodots erhobenen vorwürfe wohl zu beweises dienen, wie wenig dieselbe in einer so viel näheren zeit, einer griechischen völkerversammlung mit dem erfolge, den Lukiss

ausmalt, hätte vorgetragen werden können.

Keinem leser Herodots kann es entgehen, dass er den Perserkrieg sowohl, als die vorgeschichten vorzugsweise für die Athener und grossentheils im sinne der Athener geschrieben. Vos dieser seite ist des Eusebios' angabe gans wahrscheinlich, in dessen chronik (p. 169) zu Olympias 83, 4 (v. Chr. 445) bemerkt ist: "Herodot ward geehrt vom rathe der Athener, da er ihnen seine bücher vorgelesen". Auch das zeugniss des athenischen geschichtschreibers Diyllos, dass nach einem von Anytos beastragten psephisma Herodot mit zehn talenten beschenkt worden sei (Plut. v. d. bosb. d. H. 26), bietet weiter keinen anlass zum zweifel als etwa die höhe der summe, welche ja leicht in der fortpflanzung des echten berichts vergrössert oder verschrieben sein könnte. Da es feste gab, wo die preiskämpfer oder die wetteifernden dichter geld erhielten, belohnung von dichtern mit geld auch sonst vorkommt, kann es nicht auffallen, in dieser blüthenzeit Athens einen geschichtschreiber, der mit solchem fleiss und aufwand ein werk von solcher bedeutung des inhalts und der form, und solchem werth und reiz für die Athener, ausgeführt, ansehnlich von ihnen beschenkt zu sehen. Auch jene meinung bei dem Böoter Aristophanes und bei Dion, dass Herodet von andern städten geldgeschenke verlangt oder erwartet, stätzte sich wehl ursprünglich auf die überlieferung, dass er in Athen wirklich ein solches erhalten.

Hier also haben wir eine vorlesung, ohne zweisel die berühmteste, Herodots. In welchem umfang lässt das werk selbst sie annehmen?

Dahlmann sagt (a. a. o. s. 111): "Herodot hatte schon eine kleine historische und geographische literatur vor augen und schrieb für ein lesendes publikum, nicht für suhörer. Heyse (a. o. p. 37) spricht die überzeugung aus, er habe vielmehr für zuhörer als für leser geschrieben. Beide haben recht, ob das gleich unverträglich scheint.

Das ausgearbeitete werk das vor uns liegt ist unleugbar für leser geschrieben. Es ist der allgemeinen erinnerung in die ferne nachwelt bestimmt, wie es das eigene vorwort des geschichtschreibers darlegt: "damit nicht die handlungen der menschen durch die zeit ausgelöscht und grosse wunderbare werke, wie sie Hellenen sowohl als barbaren ausgeführt, vergessem würden" —. "Ich werde in meiner ausführung gleichermassen kleine und grosse städte der völker durchgehen. Denn was ehemals gross war, das ist meist klein geworden, und was gross war zu meiner zeit war vorher klein. In erkenntniss also des menschlichen glücks, wie es nirgends in seinem stande verbleibt, will ich beider in gleichem gedenken".

Nach allem was seit Creusers "historischer kunst der Griechen" für die einsicht geschehen ist, wie sinnreich der mannichfaltige inhalt sämmtlicher 9 bücher des Herodot in seinen theilen zusammengeschlungen und zur einheit verbunden ist, wird auch klar, dass in dieser ausarbeitung der schriftsteller auf rubig und anhaltend folgende leser gerechnet bat. Der anfang des 7ten buchs, der beginn vom krieg des Xerxes, ist mit dem ende des 9ten, dem ausgang dieses kriegs, in einer witzigen, poetisch wirksamen weise verknüpft (s. Philol. X, 1. s. 71 f.). Vorle sungen müssten durch eine geraume zeit fortgesetzt und die zuberer sehr aufmerksam sein, wenn eine wirkung, die auf erinnernder zusammenhaltung so entlegener stellen beruht, zu ihrem vollen rechte kommen sollte. Es bezieht sich aber ausserdem das letzte kapitel des 9ten buchs mit eben so bestimmtem witz rückwärts auf die umstände der ersten erhebung des Perservolks und seines eintretens in die griechische welt, wie solche im ersten buch (126. 155. 71) dargestellt worden sind, und bezieht sich das unmittelbar jenem schlusscapitel vorhergehende über alle 9 bücher zurück auf das proöminm des ganzen werks (Philel. X, 1 s. 30 f.). So weit gezogene fäden setzen die sammelade auffassung des lesers voraus. Ein gleiches gilt von der kunstreichen massenbehandlung des Herodot. Er verbindet und sondert in seinem werk zwei grundplane, den geschichtlichen, der den Hellenen- und Barbarenkampf herleitet, und den statistischen, der länder und völker schildert. Den fortschritt der Perser-eroberungen beuutzt er sowohl zu seiten und rückblicken auf andere Hellenen- und Barbarenkämpfe, als zur allmähligen ausführung des länder - und völkergemäldes. Einheit gibt er beiden planen durch das gesetz des allvorherbestimmenden gleichgewichts, welches über den erdkreis durch vertheilung der güter and über die völkergeschichte durch den kreislauf der herrschaft waltet. Sonderung und ebenmass in der entfaltung beider plane bewirkt er in der art, dass immer auf theile, in welchen das statistische sich in kleinen stücken zwischen vorwiegende geschichtserzählung vertheilt, solche folgen, wo es in grössere zusammengeschlossen, die bewegtere geschichte ables't und nun seinerseits kleinere geschichtatheile zwischen seine beschreibungen nimmt. Im schlusstheile des werkes aber gehen beide plane zusammen. Denn indem Xerxes ganz Asien nach Europa schleppte und durch land und meer von Thrake und von Hellas wälzt, vollendet sich die völker - und landschaften · zeichnung als erzählung des kriegsganges selbst, welcher sich im Hellenensieg zur wundervollsten offenbarung des gleichgewichtsgesetzes gipfelt. Die beziehung auf das grosse ganze bringt Herodot von anfang in die besonders scenen dadurch hinein, dass er in hin und herschreitender erzäblung die landschaften und völkerbilder immer nach entgegengesetzten richtungen auf einander folgen lässt, dabei vorausblickt und rückblickt, das gleiche kontrastirt und das gegentheilige verknüpft. Und ebenso durchzieht er die fortschreitenden begebenheiten mit zurückliegenden, so dass die anschauung zugleich in das vorgehende und das vergangene sich erweitert. geschichtlichen figuren, träger der handlungen und nebengestalten, lässt er in ungleicher erscheinungshöhe, meist zu anfang in beiläufiger, kurzvorübergehender einführung und erst bei späterem und wiederholtem auftritt in vollerer zeichnung sich mit den wechselnden scenen beleben und lässt durch die wiederkehr ihrer namen uud ihrer charakterzüge entfernte gründe und vorgänge sich in der erinnerung verketten. Die besondern erzählungen endlich gruppirt er in reihen, die unter sich nach sinn, ton und wirkung verwandt sind und zwischen sich kleinere haben, welche sich motiven und charakteren jenseitiger gruppen von erzählengen zuneigen, die unter sich wieder eine hauptstimmung gemein haben. In jedem der ersten sechs bücher herrscht eine eigene tönung, die den ausgeführteren einzelgeschichten darin gemeissam ist, und während diese hauptmassentöne von buch gegen buch kontrastiren, stimmen die töne ihrer kleinern episoden vorwärts und rückwärts zu den herrschenden der umgebenden bicher. In den drei letzten aber, als dem schlusstheil des werkes, nehmen sich diese stimmungen alle gesteigert wieder auf 1).

Diese reiche und bei äusserlicher schlichtheit der darstellung phantasievoll sich aufsammelnde planmässigkeit kann ganz nur unter stiller und ausdauernder versenkung in das werk empfunden werden. Es ist für wiederholte aufnahme gemacht. Gewiss sind auch passender für leser als für zuhörer die ausdrücklichen vorausverweisungen des schriftstellers über zwei bis vier bücher weg, wie aus aus dem Ilten (161) anf eine erzählung der libyschen geschichten im IVten (159), aus dem Vten, (22) auf die herleitung der makedonerfürsten im VIIIten (137); desgleichen die ausdrücklichen herufungen auf bereits erzähltes, das zwei bücher rückwärts liegt, wie die aus IX, 64 (über Pau-

<sup>1)</sup> S. die einleit. z. Herodots geschichten (klassiker des alterthums. Stuttg. Metzler. Lief, 52). S. 27—56.

sanias ahnen) auf VII, 204, aus VII, 108 (über den aufang der Thraker- und Makedoner-uuterwerfung) auf V, 1, aus IV, 181 (über den widderköpfigen Ammon) auf II, 42, oder drei, vier bücher rückwärts, wie aus VI, 43 (über die hellenischen zweisler) auf III, 80, aus IV, 1 (über des Skythen behauptung Oberasiens) auf I, 106, aus V, 36 (über die Branchidenschätze) auf I, 92, eder gar die berufung auf die angabe des älteren volksnamens der Karer, die aus VII, 93 auf I, 171 weist und also über sechs bücher zurückgeht. Hier ist die lesung des ganzen vorausgesetzt, dessen ausarbeitung, wie uns die zeitdaten einzelner erwähnungen gezeigt haben, sich in Herodots greisenalter hineingesogen hat.

ludessen bei jener vorlesung zu Athen in der zeit von Heredots mannesblüthe sagt das datum, er habe "seine bücher" vergetragen, also schon irgend ein ganzes umfassender art. Das geschenk dafür von staatswegen, wenn es auch auf weniger als wir lesen, aber doch auf talente sich belief, lässt gleichfalls mehr voraussetsen als eine anmuthige probe seiner geschichten eder einen beschränkten unterhaltungsvortrag. Es musste eine beträchtliche arbeit zu vergüten, eine ausgiebige wirkung zu schätzen sein. Fassen wir in Herodots werk den krieg des Xerxes in's auge, so treten zunächst verschiedene stücke herver, welchen ein epideiktischer und panegyrischer charakter, geschickt gefasst und bestimmt für die Athener, füglich kann zugeschrieben werden. Die rede der Athener im lager bei Platää, wemit sie (IX, 27) dem Tegeaten-anspruche (des vorrangs vor ihnen in der beeresordnung) entgegentreten, hat die aufzählung der mythischen grossthaten Athens von der Herakleidenzeit bis sur schlacht bei Marathon mit epitaphischen und panegyrischen reden gemein. Sie hebt diese gemeinplätze nicht wenig durch die mässige kurze ihrer berührung, die vorausgeschickte verwahrung, nur gezwungen darauf zu kommen, und den schluss, mit dem auf das recht, das daraus berzuleiten wäre, grossmüthig fügsam verzichtet wird. Noch hochsinniger sind die reden, welche Heredot vorher (VIII, 143 f.) die Athener dem überbringer eines hechst vortheilbaften persischen bündnissantrags und den gesandten Sparta's, die sie ängstlich davon abmahnen, erwidern lässt. Dazu gehört seine eigene beweisrede (VII, 138 f.), gleich nachdem er des Xerxes einbruch in die grenzen von Hellas erzählt bat, seine abweisung des vorwurfs, als hätten die Athener dem Griechenlande diesen krieg zugezogen, die erklärung, dass der Isthneewall und die tapferkeit der Lakedämonier vergeblich gewesen wären, kätten nicht die Athener durch ihre entschiedenheit und mit ihrer flotte den einzig möglichen widerstand bewirkt, und die erhärtung, dass die wahren retter von Hellas die Atheher gewesen.

Was aber an diesen theilen unmittelbar erhellt, dass sie zum

lauten, öffentlichen, wirkungsvollen vortrag in der Athenergemeinde sehr geignet sein mussten, das gilt insofern von dem ganzen Xerxeskrieg Herodots, als darin durchaus die rolle der Athener die günstigste und wichtigste und ihr eintritt in die bestimmung zur hegemonie steigend in das licht gehoben ist.

In das bedachteste verhältniss ferner zu dieser tendenz des Xerxeskriegs stellen sich diejenigen vorgeschichten, welche zwischen die ausführung des Jonieraufstandes und bis hin zur schlacht bei Marathon die entwicklungskämpfe Athens mit den eingriffen Sparta's und den zwistgeschichten seiner könige verflochten. Der Athener, der dem vortrag dieser erzählung folgte, sah sein volk zwischen innern und äussern schwierigkeiten zur freiheit und macht erwachsen und in Marathon die probe seines weltberufs bestehen, der sich dann bei Salamis, bei Mykale, in Sestos erhebt. Dieser bedeutende theil des geschichtswerks ist also eben so praktisch und patriotisch erbaulich durch die herrschende tendenz verknüpft, als das grosse ganze, das ihn einbegreift, durch allgemeinere gesichtspunkte und dichterisch witzige zusammenstellung. Der vortrag dieses praktisch hervorstechenden theils erheischte eine beträchtliche reihe von zusammenkunften, die aber den Athenern nicht zu lange werden mochten, und ven welchen iede nach der herodoteischen sonderungsweise der geschichtsmomente eine gerundete, in sich bedeutende parthie erhalten konnte. Nach der lage und verknüpfung von Athens entwickelungsgeschichte musste der aufang dieser darstellungen, wo nicht von weiterher, mindestens vom Jonier-aufstande ausholen. Da dieser und die Hellenenverwicklung in den Perserkrieg bis zur schlacht bei Marathon den Dareios anging, war die verhältnissmässige einslechtung von der entwickelungsgeschichte der Persermacht mindestens von der thronerhebung des Dareios an, miterfordert. Nun ist aber gerade die erhebungsgeschichte des Dareios, die berathung der sieben über die beste verfassung für Persien, worauf des Dareios erhebung folgt, in dem jetzigen ge-sammtwerk (III, 80) mit der bemerkung eröffnet, dass ihre thatsächlichkeit von einigen Hellenen bezweifelt worden. Je weniger eben diese berathung im allgemeinen die persische auschauungsweise, im besondern das geschlechtsmässige anrecht des Dareios auf den thron beachtet, und je merklicher sie mit Herodets tendenz, aus der verfassungsentwicklung der Athener ihren begemonieberuf herzuleiten, in wechselbeziehung ateht, um so gewisser galten jene von Herodot abgelehnten sweifel nicht einer sonst bekannten erzählung oder angabe eines andern logographen, sendern der ibm eigenen darstellung dieser persischen berathungsreden. Somit ist in seiner anmerkung dieser erfahrenen zweifel und in dem versuche an weiterer stelle (VI, 48), einen geschichtsmoment zwischen Joniens wiederunterwerfung und dem herüberkommen des kriege nach Hellas zur widerlegung

derselben zweifel zu benutzen, der beweis euthalten, dass er den bezeichneten theil der geschichten wirklich vor ausarbeitung des gesammtwerks öffentlich gemacht, und da derselbe sich so ganz für Athen schickt, ihn wirklich, gemäss der überlieferung, in Athen vorgelesen habe.

Endlich deutet aber dieser theil der athenischen sowohl als der persischen vorgeschichte, dann insbesondere der excurs über die Alkmänniden unmittelbar nach der erzählung der schlacht bei Marathon, nebst zwei im Xerxeskriege nachgetragenen episoden, sehr bestimmt auf die zustände und verhältnisse Athens in der epoche, als Perikles den herankommenden und schon ausgebrochenen krieg mit dem Pelopennesierbunde durch den raschen abschuss des 30jährigen friedensvertrags (445 v. Chr.) hinausscheb 1).

Also der theil des herodeteischen gesammtwerks, der am sichtlichsten den Athenern zugeeignet ist, bezeichnet sich selbst als vor der vollendung des gesammtwerks bereits mitgetheilt und als abgeschlossen gerade im letzten jahr vor dem jahr, in welches die überlieferung hei Eusebios die belehnte verlesung der bücher Herodets in der Athenergemeinde setzt.

Im winter des ersten friedensjahrs hatten die Athener muse, dem vortrag dieser geschichtengruppe zu folgen. Und nie konnte dieser auf stärkung des athenischen selbstgefühls berechnete vortrag besser an der zeit sein als unmittelbar nach der vertagung des furehtbaren eifersuchtskrieges, dessen inskünftige unvermeidliche erneuung deutlich genug vorauszusehen war.

## 3. Andere vorlesungen.

Dass diese verlesung, zwauzig jahre oder mehr, nachdem Herodot angefangen, geschichte zu schreiben (Philol. X, 1. s. 27. 29), die erste und einzige gewesen, ist nicht wahrscheinlich. Das gauze dieser vorlesung oder auch nur den krieg wider Kerkes mit derselben darstellung des Eurybiades und der Peleponnesier überhaupt, dann der verhandlungen zu Athen vor dem heranfücken des Mardonios, der säumigen heersendung Sparta's, und verschiedener momente aus dem verlauf dieses kriegs—alles dies war allerdings nicht dazu angethan, irgendwo im Peleponnes, Argos etwa ausgenommen, mit beifall gehört zu werden. Vor der zeit der athenischen vorlesung, unter den fehden zwischen Athen und der peleponnesischen land— und seemacht 460—451 v. Chr. konnte ein athenischer bundes unterthan eine gastliche aufnahme in den hauptstädten des lakedämonischen bundes entweder gar nicht erwarten oder doch gewiss nicht zu einem vortrag über den Perserkrieg benutzen, desseu erinnerung

<sup>1)</sup> Einleit. z. des Herod. gesch. Stuttg. Metzler 1855. s. 15 ff.

und auffassung selbet, seit dem ausgreifenden gebranch, den die Athener von ihrer begemonie namentlich gegen Aggina, Korinth und die peloponnesischen küsten machten, zu einem gegenstende der partei - leidenschaft geworden war. In Sparts jedoch scheist Herodot schon früher von Samos aus gewesen an sein (Philol X, s. 32); und dann war nach jenen febden zwischen Athen und dem Peloponnesierbunde und vor der kriegsernenerung, auf die sofort der 30jäbrige friedensvertrag folgte, ein waffenstillstand von fünf jahren, während welcher der Peloponnes dem geschichtschreiber offen stand. Wir können aunehmen, dass er ihn damals wirklich bereist habe zum behuf der kundensammlung für die ausarbeitung jener lakedämonisch-athenischen vorgeschichten zum Perserkrieg, deren vollendung im zusammenhang mit dem überarbeiteten Xerxeskriege ja gerade in die ablaufzeit dieses waffenstillstandes fällt. Wir können es annehmen nicht bles wegen der autontischen kenntniss vieler theile des Peloponneses. die bei ihm sichtbar ist, sondern auch, weil er auf einen dams; ligen besuch Korinths hindeutet, dass gerade in jenen vergeschichten das verhalten Korinths gegen Athen durchaus günstig dargestellt, im früher vollendeten Xerzenkrieg aber der nagunatigen schilderung Kerinths das entgegengesetste chrenzengniss (VIII, 94) nachträglich angehängt ist (einleit. z. Herod. gesch. s. 31 f.). Damals könnte er auch nach Sparta, sum sweitesmal, gekommen sein.

Ueber die art, wie die sitte Sparta's in den letzten 70er Olympiaden, der zeit des ersten besuches Herodots, oder se Olympias 82, 2-4, wo ein zweiter möglich war, sich gegen geschichtsvorträge verhalten habe, sind wir nicht sicher unterrichtet. Denn das meiste, was über Sparta's kulturleben auf uns gekommen ist, rührt aus der pragmatischen historiographie der Griechen her, die ihren quellenmangel über diese parthie durch beispielschaffende konsequenzen aus abstrakt vorausgesetzten staatsmaximen ersetzt hat. Wir lesen indess von einer bewirthung des kundereichen Hekatäos in einem Spartiatenkreise, der etwas von ihm zu hören verlangend war, und finden die vorstellung im platonischen dialog Hippias, dass die Spartiaten nich diesen vielwisser gern von heroengeschichten und alten städtegrüsdungen erzählen liessen 1). Falls diese angaben grund haben, konnte daselbst auch Herodot empfänglichkeit für seine früchte antreffen. Da er in Sames seine geschichtschreibung begonnen hatte, konnte er schon das erstemal einige aufsätze mitbringen. Wenngleich er sich damals hier vorerst über vieles unterrichtes, sich von Leonidas, seiner hausgeschichte und seinem heldenmuch erzählen, die tafel mit den namen sämmtlicher Pylenkämpfer (VII, 224) sich zeigen und die schlacht bei Platzu von seines

<sup>1)</sup> Plut. Apophth. Archidamid. 2. Plat. Hipp. maj. 285 c. O. Müller, Dorier II a. 284. Vgl. auch Her. IV, 77.

Pitantten-wirthen beschreiben liess, hatte er dock anderes in der kleinasiatischen heimath bereitz gesammelt, darunter nicht unwahrscheinlich die mittheilungen des Demarat bearbeitet. Demarat, mit dessen persönlichen schicksalen Herodot so vertraut ist (V, 75. VI, 50 ff. 61 ff.), war in seiner besitzung an der aolischen küste (Her. VI, 70. Xenoph. Hell. HI, 1, 6), in der unsern geschichtschreiber wohlbekannten Kaikosgegend (VII., 42. VI, 28. II, 10) von Samos aus durch eine kurze seefahrt erreichbar. Die gespräche aber des Demarat mit Xerxes, wie sie Heredot nach der musterung bei Doriskos (VII, 101-104) und vor dem Thormopylenkampf (VII, 209) ausgeführt hat, zum theil auch nach das nach dem Pylenkampfe (234 f.), sind, wenn irgend etwas, im reinsten Spartiatengeist gehalten, eine treffende wirdigung ihrer sucht und tüchtigkeit. Ob sie Herodot schon damals in Sparta vortragen konnte, ob er sie später verfasst, und in verbindung mit seiner klassischen ernählung vom heldentede des Leonidas und der braven um ihn den Spartiaten sur' zeit jenes waffenstillstandes gelesen hat, bleibt ungewiss. Wenn aber jemals ein apostel der geschichte zutritt in Sparta gehabt hat, so waren diese schilderungen (s. auch VII, 133-136. IX, 82) von der art, dass könige und ephoren ihr öffentliches vortragen nicht minder frommend erachten konnten als jenes der semen des Terpandros, der mahngesänge des Tyrtäos und der Päane auf die Pylenkämpfer an den gymnopädien.

So viel sehen wir hieraus, dass Herodot nach den uns bekannten äussern zeitumständen und nach den bestandtheilen seiner geschichtsbearbeitung, wenn es sich nm einen ausgehebenen vortrag aus derselben handelte, nicht gerade auf Athen besehränkt war. Die politischen rücksichten, die ihn im Peloponnes zu einer engeren auswahl nöthigen und von Böotien wohl
ganz ausschliessen mussten, fielen weg, wenn er gelegenheit
suchte und fand, in hundesstädten Athens für seine aufsätze über
den Jonieraufstand oder den Xerxeskrieg oder beide einen zuhörerkreis um sich zu sammeln.

Schon bei anderem anlass habe ich darauf hingewiesen (Philel. X, 1 s. 31 f.), wie hell an jenen begebenheiten, welche die schlacht bei Mykale herbeiführten und an dem siegreichen verlaufe dieser schlacht das verdienst der Samier bei Herodot hervargehoben ist. Auch in seinem gemälde des Jonieraufstandes ist ihrer auszeichnung im seesieg über die Phöniker (V, 112) gedacht, und der verrath des grösseren theils ihrer flotte in der schlacht bei Lade wird von ihm durch die schilderung des vorausgehenden (VI, 11 f. vgl. 9) möglichst entschuldigt (13). Die kähnen abenteuer ihrer aristekraten, die den ahfall nicht theilten, und deren ferne ansiedlungen übergeht er nicht (VI, 22 f.). Seine bedeutenden darstellungen aus der älteren samischen geschichte, die grösstentheils im Stan buch diesseits und jenseits

der episede über die denkwürdigen frühen bauwerke von Sames zu finden sind, stehen jetzt in so kunstreicher versiechtung nit dem grossen gannen, dass sie in dieser gestalt nur der letzten ausarbeitung angehören können. Da er die stesse aber grösstentheils viel früher, während er als angehender geschichtschreiber auf Samos lebte, gesammelt haben wird, ist auch sehr wehl möglich, dass sie vorher einfacher seiner geschichte der persischen eingriffe in Jenien verknüpft waren. Jedenfalls begreift sein werk vieles, was die  $\Sigma \acute{a}\mu\iota\alpha$   $\pi o\lambda v \gamma e\acute{a}\mu\mu\alpha\tau\alpha$  nicht anders als mit lebhaftem antheil hören konnten. Und sollte er der stadt, die gleichsam die universität seiner jugend gewesen, nicht anch die gereiften früchte seiner atudien, die an deutliche zeugnisse seines bleibenden antheils an ihr enthalten, zugetragen haben t

Dieselben gesichtspunkte sind ganz anwendbar auf Heredots vaterstadt, wenn man sich durch die angabe des Suidas nicht irren lässt, dass ihn daraus die missgunst der mitbürger vertrieben. Sie rührt von der fingirten thurischen grabschrift her. die lange nach Herodots tod von einem gelehrten verfasst ist, dem die form Herodots im gegensatze mit der nachgefolgten historiographie attischen styls die άργαία lág ist und der se dieser erwähnung verdrängender missgunst vielleicht blos durch die tradition der vertreibung durch Lygdamis bestimmt war. Sie hat Herodots eigenes zeugniss gegen sich, der sich an der stim seines grossen werks immer noch Halikarnasser schrieb. In seinem Xerzeskrieg sind seine landsleute wohl im auge behalten. Unter den eilf häuptlingen der seevölker des Xerxes, die er nennt, sind vier karische, und der einzige ausstihrlicher geschilderte hauptmann ist die königin von Halikarnass (VII, 93. 98 f. Vgl. auch 195). Themistokles lässt seinen anschlag, die Perserflotte durch abfall zu schwächen, nächst den Joniern an die Karer bringen (VII, 19. 22). Die ausgemalte rolle der Artemisia sprach gewiss in ihrer stadt, im nächsten geschlecht nach ihr, am beitersten an. Unmittelbar an ihre letzte vorstellung als geleiteris der söhne des grosskönigs reiht sich (VIII, 104 f.) die ergreifende anekdote von dem eunuchen aus dem nachbarert von Halikarnass. Ein andrer Karer spielt im dienste den Mardonies eine rolle (VIII, 133 f.). Und noch in der schilderung von der verzweiflung der persergrossen nach dem tag von Mykale kommt ein Halikarnasser mit auszeichnung vor (IX, 107): die episode I, 171 über die herkunft und den alten ruhm der Karer stand wahrscheinlich ursprünglich im Xerxeskrieg VII, 93. Auch in Herodots Jonier aufstande sind die Karer häuptlinge niebt nur mittelbar bei seiner entstehung betheiligt (V, 33, 37), sonders greifen im verlause thätig, blutig und hartnäckig mit ein (V, 103. 117 ff.), und in der schlacht auf Kypros ist (V, 111 f.) eines karischen knappen tüchtigkeit verzeichnet.

Leicht denkt man sich endlich, dass den Perserkrieg in dem

lichte, wie ihn Herodot unter attischem einfluss abgefasst, zum vortrage in Athens bünduerstädten gebracht zu sehen, dem bundeshaupte selbst nicht unlieb sein konnte.

Wir bewegen uns mit allem diesem blos auf dem gebiete der möglichkeit, da uns die geschichtliche überlieferung für andere vorträge des geschichtschreibers, als den athenischen, ohne bestimmte angaben lässt. Allein, dass Herodot ursprünglich für vorträge arbeitete und sich daher nicht auf eine einzige epideixis und den zuhörerkreis einer stadt beschränkt haben wird, lässt sich darthun.

Es war in Herodots tagen sitte der logographen, sich öffentlich hören zu lassen. Dies beweisen die bekannten, auch von Heyse (a. a. o. p. 36) dafür geltend gemachten äusserungen des Thukydides (l, 21 f.: — ώς λογογράφοι ξυνέθεσαν έπὶ τὸ περοςαγωγότερον τῷ ἀκροάσει ἡ ἀληθέστερον — κτῆμα ἐς ἀὶ μᾶλλον ἡ ἀγώνισμα ἐς τὸ παραχρῆμα ἀκούειν —).

Nun ist die darstellungsart Herodots, da sie, unerachtet der vielfachen verknüpfung und der bezüglichkeit aller theile auf alle, immerfort kleine geschichten oder beschreibungsgruppen und in diesem wieder einzelgeschichten und einzelbilder, die für sich sinnig sind, zu runden pflegt, sichtlich dazu gemacht, kleine und kleinere ganze auszuheben, welche hier die epideixis eines tages mit behaglichem abschluss ausfüllen, dort in einer reihe von vorlesungen dem endpunkt jeder einzelnen das gefühl einer gewissen und der letzten einer völligern vollendung zutheilen können.

Es verräth sich aber auch im besondern an Herodots werk selbst die ursprüngliche selbstständigkeit gewisser abschnitte und die trennbarkeit einzelner parthieen zum behuf längerer oder kürzerer vorlesungen.

Darauf leiten erstlich wiederholte angaben derselben sache, die nicht von der bemerkung, dass sie schon an anderem ort gemacht seien, begleitet sind. So die des Parasangenmasses II, 6, wieder V, 58, wieder VI, 42, an keiner der beiden letzten stellen mit einer andeutung, dass es früher gesagt sei. Ebenso: Ι, 72: Οἱ δὲ Καππαδόκαι ὑπὸ Ἑλλήνων Σύριοι ὀνομάζονται — - Συρίους Καππαδόκας - und 1, 76: τῆς Καππαδοκίης - τῶν Συρίων - und V, 49 Καππαδόκαι τους ήμεις Συρίους καλέομεν, und VII, 72 οι δε Σύριοι ούτοι ύπο Περσέων Καππαδόκαι καλίοτται. So I, 72: Kleinasiens länge vom kyprischen meer zum Pentos Buxeinos, μήχος όδου, εὐζώνο ἀνδοί πέντε ἡμέραι ἀναισιμοθεται, und II, 84: ένθευτεν (von Kilikiens hochstrand) ές Σινώπην την έν τῷ Εὐξείνο πόντο πέντε ήμερέων ίθεῖα όδος εὐζώνο ardei. So ist I, 104 der weg, auf dem die Skythen nach Oberassen geriethen, angegeben und IV, 11 kommt dieselbe angabe mit der einführung: "Εστι δε καὶ άλλος λόγος, έχων άδε, τῷ μάλιστα λεγομέσφ αύτος πρόσκειμαι, ganz wie zum erstenmale erwähnt.

Zweitens geben denselben wink recapitulationen und erhiärungen, die umständlicher und bestimmter sind als nöthig wäre, wenn das vorausgehende mitgetheilt war. So beisat es in der vorbereitung zur erzählung des Ionieraufstandes V, 28: "da nunmehr Histiges von Milet die von Dareios zum lohn für seine bebütung der schiffbrücke erbetene schenkung: welches landstück am Strymonflusse liegt und den namen Myzkinos hat: bereits befestigte, so kam Megabasos, der das betreiben des Histiäes wahrnahm, nicht so bald nach Sardes u. s. w." Hier liegen nur eilf nicht grosse capitel zwischen der gegebenen erzählung, dass Histigos von Milet zum lohne seines guten dienstes (der im vorhergehenden buch IV, 136-141 ausführlich erzählt war) sich Myrkinos im Edonenland, in der absicht, es zur festen stadt zu machen, von Dareios erbeten und es erhalten habe. Blos die lage am Strymon ist eine neue nähere bestimmung. Daun, sieben capitel weiter, steht, V, 30: "Milets verwalter war damals Aristagoras, Molpagoras sohn, der da eidam und vetter war von Histiäos Lysagoras sohn, welchen Dareios in Susa festhielt, ὁ γὰρ Ἱστιαῖος τύραννος ἡν Μιλήτου καὶ ἐτύγγανε τοῦτον τον χρόνον έων έν Σούσοισι. Nur um fünf kleine kapitel weiter oben (V, 24) folgte unmittelbar auf die erwähnung jener wahrnehmung des Megabaxos und seiner warnung des königs vor dem treiben des Histiäos, eben diese angabe, dass Dareies den Histiaos berufen und, weil er einen so treuen freund bei sich behalten wolle, mit sich nach Susa genemmen. Daselbet lag auch schon, dass Histiäes machthaber von Milet war, in den worten des Dareios: "lass also dein Milet und deine neue stadt in Thrake"; zumal ja unlang verber, V, 11, des Histiaes forderung der letzteren mit den worten metivirt war: ò uès dù 'Ιστιαίος, ατε τυραννεύων της Μιλήτου, τυραννίδος μέν οὐδεμίης προσέχρηζε αίτεει δε Μύρκιτον, und Histinos bei seiner rolle in vorhergehenden buch auf's deutlichste und wiederholt als Milets machthaber IV, 137. 138. 141 bezeichnet worden war.

Die alles dies vor kurzem erinnerte wiederholenden worte: ὁ γὰρ Ἱστιαῖος τύραντος ἦν Μιλήτου καὶ ἐτύγχανε τοῦτον τὸν χρόνον ἐῶν ἐν Σούσοισι stehen in der ersten entstehungs-erzählung des lonier-aufstandes und sie sehen ganz darnach aus, dass sie ursprünglich in einer selbständigen darstellung des Ionier-aufstandes die erstmalige angabe, wer Histiäos gewesen, und warum er in Susa festgehalten war, eröffnet haben. Schicklich erklärte seine erste einführung an dieser stelle, inwiefern Aristagoras nur sein vertreter in der verwaltung Milets war, und leitete zugleich die bald (cap. 35) folgende erzählung von seiner listigen botschaft an Aristagoras ein. Dann folgte also ursprünglich jenem anfange der auskunft über Histiäos, der jetzt recapitulation scheint, die erwähnung seines verdienstes, der belohnung desselben, des gefährlichen gebrauchs, den er von der

letzteren machte, --- und daher die entschliessung des königs, ihn freundlich in Susa zu fesseln. Als aber Herodot den Skythen-feldzug ausführte, musste er in diesem gleichfalls und umbändlich das verdienst des Histisos und am ende des feldzugs die belohnung erzählen. Und als er hei nachmaliger ausarbeitung des gesamtwerks den Skythenfeldzug in den zusammenhang des ganzen aufnahm, bot sich ihm zur verknüpfung seines ausgangs mit der entschliessung des königs, die den Histikos in Susa hält und hierdurch dessen listige botschaft an Aristagoras, die mitarsache des Ionieraufstandes, veranlasst, die vermittlungsfigur des Megabazos dar. Denn Megabazos, da ihn Dareios im ausgange des Skythonfeldzugs in Thrake liess, um es zu unter-werfen, konnte des Histiäos befestigung seiner thrakischen stadt in der nähe und mit natürlichem argwohn sehen. Seine waruung gab ein motiv, den entschluss des königs zur berufung und festbaltung des Histikos in entwickelter weise zu erzählen, nad diese erzählung führte vom ende des Skythenfeldzugs in den beginn des lonier-aufstandes hinüber. Bei dieser abfassung erhielt denn die erwähnung von der wahrnehmung des Megabasos, indem deren gegenstand deutlich zu machen war, die wiederholte angabe, welches landstück, und wofür, Histiaos geschenkt bekommen habe. Und indem hierauf die warnung des kënigs, und wie er den Histinos berief und mit sich fortnahm. erzählt wurde, war hiermit das vorweggenommen, was über den Histiaes in der ursprünglichen redaction des lonier-aufstandes an der stelle zusammengefasst war, die mit jenen worten:  $\dot{o}$ γάς Ίστιαΐος τύραννος ήν Μιλήτου καὶ έτύγχανε — έων έν Σούcolor sich eröffnete. Natärlich strich also jetzt Herodot dies weitere. Nur die anfangsworte liess er stehen, deren sinn allerdings bierhergebörte, von deren form er aber, bätte er das ganze ursprünglich in diesem zusammenhange verfasst, den anschein überflüssiger und unbewuszter wiederholung entfernt und etwa gesagt haben wurde: - 'loriaiov rou Avoayogam, ror Meλήτου έόντα τύραννον, ώς και πρότερον μοι είρηται, ὁ Δαρείος έν Σούσοισι κατείγε.

Achnlicher stellen, die auf frühere unabhängigkeit der theile von einander schliessen lassen, gibt es nicht wenige. Rin paar füg' ich noch bei. VIII, 27 wird in einer episode zum Xerxeskrieg, von der Phoker- und Thessaler-fehde, das heiligthum zu Abä genannt, als aufstellungsort eines weihgeschenks der Phoker. Bald darauf, cap. 33 folgt, ohne rückblick hierauf, die wiedererwähnung: "die sengenden Perser kamen nach Abä, wo ein reiches Apollonheiligthum war, voll schätze und weihgeschenke", und nun der beisatz: ἡν δε καὶ τότε καὶ νῦν ἐστὶ χοφτάτηριον αὐτόθι — als wäre es nicht als orakel ebenfalls bereits vergekommen unter jenen, die Krösos befragen liess (1, 46). Macht doch Herodot bei wiedererwähnung des Branchidenorakels

and seiner sohätze, V, 36 und V, 19, beidemal die bemerkung, dass bereits davon die rede gewesen, nämlich zuerst 1, 92. Hier aber ist die bemerkung eine spur der nachträglichen zusammenarbeitung zum gesammtwerk, eben weil sich eine solche in jemem parallelen fall und ähnlichen nicht findet.

Das beispiel mit Histiäos gehört zu andern beweisen dafür, dass Herodots Jonier-aufstand und skythischer leges ursprünglich unabbängig von einander gefasst waren; das mit Abä gehört zu vielen andern zeichen der ursprünglichen unabbängigkeit des Xerxeskriegs vom jetzigen ersten logos. Innerhalb einem und demselben logos aber, dem akythischen, begegnet folgende wiederholung, die eben so wenig vom schriftsteller als solche bezeichnet ist.

IV, 9: — ἐς τὴν 'Τλαίην καλεομένην γῆν — 18: διαβάντι τὸν Βορυσθένεα, ἀπὸ θαλάσσης πρῶτον ἡ 'Τλαίη — 19: ψιλὴ δὲ δενδρέων πᾶσα αὕτη γῆ πλὴν τῆς 'Τλαίης — 54: Παντικάπης — ἐκδιδοὶ ἐς τὴν 'Τλαίην — 55: 'Τπάκυρις ἐς δεξιὴν ἀπέργων τὴν τε 'Τλαίην καὶ τὸν 'Αχιλλήϊον καλεόμενον Δρόμον. Und nun: 76: — καταδὺς ἐς τὴν καλεομένην 'Τλαίην · ἡ δ' ἔστι μὲν

76: — καταδὺς ἐς τὴν καλεομένην 'Υλαίην ἡ δ' ἔστι μὲν παρὰ τὸν Άχιλλήϊον Δρόμον, τυγχάνει δὲ πᾶσα ἐοῦσα δενδρέων παντοίων πλέη.

Die letztere stelle in der episode vom Anacharsis scheint also die vorausgehende landesbeschreibung, welche die hier angegebene lage und beholzung der Hyläa schon enthält, nicht vorauszusetzen. Es lässt sich auch sonst die annahme stützen, dass die skythischen logoi uicht in einem zuge verfasst seien. vorliegende fall gestattet indessen wohl noch eine andre auffassung. Vielleicht enthielt die erzählung vom Anacharsis diese bestimmte angabe ibres lokals (die, als wiederholung betrachtet, ja doch zu kurz ist, um beschwerlich zu fallen) mit zu ihrer rundung darum, weil sie, unerachtet ihrer einverleibung in die schilderung von skythen-land und volk, gelegentlich auch unabbangig von dieser sollte gebraucht und mit einer andern gruppe verknüpft werden können. Die kleine erzählung ist in sich geschlossen und steht nebst der ihr beigegebenen abweisung der Peloponnesiersage über Anacharsis unter dem satze, dass die Skythen fremder sitte widerstehen. Ein sweiter beleg für denselben ist die nächstfolgende erzählung vom Skyles. Gleich starke verabscheuung fremder sitte schreibt Herodot den Aegyptern zu (II, 79.-91), von deren gewohnheiten er II, 35 eine komische übersicht, so weit sie gerade die umgekehrten der anderwärts üblichen sind, zusammenstellt. Dann wiederum giebt er III, 20-28 in der episode von den lang lebenden Aethiopen die reizend mährchenhafte achilderung eines in seiner sitte festen, naivweisen naturvolks. Und III, 58 belegt er das thema, dass jedem volk seine sitte heilig sei durch eine anekdete, welche den gänzlichen gegensatz zweier völker in einem sittenpunkt höchst witzig veranschaulicht, und schliesst mit der einstimmung in Pindars τόμος πάττων βασιλεύς. War es nicht ein leichtes, aus einer gruppe solcher kleinen sitten anekdoten, welche der herodoteische vorrath noch weiter abzuwandeln erlaubte, eine anmuthige epideixis

von mässigem umfang und einigem thema zu bilden?

Wie dem sei: dass wir in Herodots gesamtwerk so oft dieselben erklärungen, beibemerkungen, angaben an mehren orten antreffen, darf, neben dem durchgängigen abfassen der kleineren und kleinsten theile auf abschliessung in sich, als beweis gelten, dass er die lösbaren gruppen zu mannichfaltigen vorträgen gebraucht.

gen gebraucht Weimar.

A. Schöll.

# Zu Hesychios.

Man liest bei Hesychios s. Κατὰ πρωτηρας. ἡλικίας ὅτομα, ei Πρωτήρες, παρά Λακεδαιμονίοις: nach Schow hat aber die handschrift καταπρωτείρας und dann πρωτείρες: an diese LA. geht Photios im Lex. nahe beran: καταπρωτείρας: πρωτειοαι [sic] οι περί είχοσι έτη παρά Λάκωσι. Die form πρωτείραι haben unch Schneider's (ad Xenoph. de Rep. Laced. 6, 1) vorgang O. Muell. Dor. II, p. 301. Fr. Haas. ad Xen. de Rep. Lac. p. 66, jetzt auch G. Dindorf. ad Steph. Thes. L. Gr. s. v. gebilligt: aber durch des cod. Hesych. nowreiges wird die form mehr als zweifelhaft, zumal da sie durch das simplex eigne nicht gestützt wird. Daher ware schon besser gewesen, πρωτείρενες nach einem fingerzeig bei Schneid. l. c. zu schreiben, da grammatiker sigeres als dorische form angesehen: v. Gloss. Herodot. p. 608 Fr.: allein da Hesychios die eigentlich dorische form ίραveς kennt: cf. s. ίρανες, s. ίρινες, s. μελλίρην; add. Ahrens Dial. Der. p. 116: so ist sie, zumal da auch andre lexikographen sie hatten, wie die etymologie des worts am schlusse des artikels ther signs im Etym. M. p. 803, 40 zeigt, auch hier berzustellen und darnach bei Hesychios κατά πρωτίρ[αν]ας und πρωτίρ[αν]ες, bei Photios aber, in welchem der accent wohl zu beachten ist, κατὰ πρωτίρα[τα]ς und πρωτίρα[τες] zu ergänzen, die form πρωτεραι also ganz zu verbannen. Wie über die form, so haben aber die neuern auch über die hedeutung nicht richtig geurtheilt: sie will ich weiter unten näher und richtiger zu bestimmen versuchen.

Brnst von Leutsch.

### XXXI.

Erklärung des Epitaphios bei Thucydides II, c. 35—46, als praktischer beitrag zur förderung der methode für die erklärung des Thucydides, nebst übersetzung.

#### An Theodor Kock.

Das andenken an jene auch Dir werthvollen tage jugendfrischen zusammenstrebens und gegenseitiger förderung in beruf und wissenschaft, die uns und anderen freunden eine zeitlang am Friedrich-Wilhelms-gymnasium zu Posen geschenkt waren, hat sich mir oft bei dieser arbeit erneuert, welche mit so maschen edlen wurzeln in jene zeit und in die geister jener freunde zurückgreift. Dir, Du werther, damals uns zuerst entrissener freund, reiche ich sie als eine erinnerungsgabe dar. Möchtest du sie zugleich als ein vollgültiges symbolon eines tretz zeit und ferne ungeschwächt fortwirkenden geisterbundes erkennes. Lebe wohl.

## Vorerinnerungen.

1) Der verfasser hat die überzeugung gewonnen, dass die erklärung des Thucydides bis jetzt weder im verfahren den denk- und darstellungsverfahren des schriftstellers, noch in den ergebnissen dem aussererdentlich fruchtbaren gedankengehalte des Thucydides hinreichend entspricht. Diese überzeugung drängte sich dem verfasser namentlich bei mehrmaliger, durch den beraf veraulasster interpretation des epitaphios auf. Deshalb leitete bei abfassung des nachstehenden commentars der wunsch, an diesem einzelnen beispiele jene überzeugung zum besten der sache nachdrücklich zur anschauung und geltung zu bringen und durch das jedesmal sorgfältig mitdargestellte verfahren einen fortschritt der Thucydideserklärung anzuregen.

Für diesen zweck ist es aber nicht minder dienlich, von dem, was beim erklärungsverfahren den verfasser mehr als die übrigen erklärer dieser rede geleitet hat, eine kurze rechenschaft verauszugeben, die sich theils auf einen allgemeineren, dem überall waltenden darstellungscharekter des schriftstellers entnommenen erklärungscanon, theils auf die besondere, der eigenthümlichkeit grade dieser rede entspringenden quellen der erklärung beziehen wird.

Jener bei Thucydides überall nachdrücklich in anwendung zu bringende, aber noch oft vernachlässigte canon der erklärung ist der susammenkang. Kein schriftsteller nämlich weist selber dringender auf die ausgedehnteste anwendung dieses erklärungsmittels hin and lount dieselbe ergiebiger, als Thucydides. Denn bei allem beziehungsreichthum seiner einselnen gedanken und bei aller strenge und geschlossenheit ihrer innern logischen verbindung unterlässt dennoch der in dieser binsicht mehr mit instinkt als mit reflexion verfabrende schriftsteller in der regel den bestimmteren ausdruck der logischen verbindung und zieht der hypotaktischen satzverbindung mit logischen conjunctionen die mehr plastische, auf gleichartigkeit oder gegensatz sich beschränkende parataxis fast immer vor, so dass den näheren aufschluss über das logische verhältniss einzelner gedanken zu einander eben nur der zusammenhang geben kann. — Aber auch über die logische natur emgedehnterer verbindungen zu einer größeren gedankenreihe, über das, was hierin hauptgedanke und sweck, und was nebengedanke und mittel ist, giebt der zusammenhang vielfach die cinzig sichere entscheidung; da das in diesem falle allerdings sehr häufig von Thucydides angewendete mittel der ankündigung and recapitulation doch oft nicht ausreicht, wie alle missverstebende erklärer durch die that beweisen, es vielmehr zur erkenaung und richtigen benutzung dieser vom achriftsteller gebotenen bandhaben vielfach wieder des zusammenhangs bedarf. --Vollends kann - schon deshalb weil sie auf den beiden vorigen punkten beruht — die erkenntniss des gesammten aufbaues eines grossen redegansen, wie der vorliegenden rede, nach allen deasen gliederung und anerdnung bestimmenden derstellungsmotiven des schriftstellers nur durch den zusammenhang erlangt werden. - Aber nicht blos über die verbindung der gedanken in engeren, im weiteren und im weitesten umfange giebt solchergestalt der zusammenhang bei Thucydides in der regel den entscheidenden aufschluss, sondern nicht selten gewährt dieser allein auch für den einzeleinn und das ihm oft höchst eigenthümlich, ja scheinbar eigensinnig geliehene wort die erklärung, indem der zusammenhang die geheimen in der seele des schriftstellers hinter den worten zurückbleibenden motive für die vorstellung und den anadruck enthüllt und also recht eigentlich hinter die worte kommen lehrt. Hinter die worte, in jenen tiefen hintergrund, den jedes redewerk eines grossen geistes hat, in welchem allezeit vieles unausgesprochen zurückbleibt, führt der zusammenhang. Er lebrt in die gedankenwerkstatt des denkers blicken, den gedanken noch warm gleichsam vom feuer des ersten werdens erfassen, oder die verborgenen wurzeln erspähen, aus denen des erwuchs, was im seelenvollen worte ahnungsvoll verlautbart. Und so ist denn auch die erschöpfende tiefe der erklärung, wie sie Thucydides erfordert ohne den zusammenhang nicht möglich.

Von diesen, hoffentlich allen erklärern des Thucydides bekannten, dingen hat man seltsamer weise die auszeichenden consequenzen für das erklärungsverfahren nicht gezogen. Vielmele ist kein theil der Thucydideserklärung mehr vernachlässigt worden als gerade dieser logische theil, ohne welchen auch die den übrigen theilen gewidmete sorgfalt oft ohne den nöthigen erfelg bleiben musste. Statt dessen kam, was obne jenen die windrese gelehrter meinungen regulirenden canon bei der natur des schriftstellers kommen musste: bei jeder wichtigeren stelle jenes sinverwirrende getümmel durcheinander kreuzender Ansichten, von welchem Poppos getreue zusammenregistrirung die erschreckende anschauung gewährt, und das dem endsweck der erklärungskunst entgegengesetzte resultat, dass an vielen schwierigeren stellen mit ihren nach and nach aufgehäuften meinungen die er klärer dem leser mehr noth um das verständniss machen, als der schriftsteller selbst!

Der dem Epitaphios insbesondere zugehörenden erklärungequellen sind zwei. Die eine ist die von Aristoteles in der rhetorik gegebene theorie der lobrede, zu der in den wichtigstes
beziehungen unsere rede das vollkommenste paradigma ist, so
sehr passen beide zu einander. So hat diese theorie denn anch
zur erklärung mehrerer nicht unerheblicher und bisher unrichtig
eder unsicher gedeuteter stellen dem verfasser sehr willkommene
und völlig sichere beweismittel hinzugebracht. — Die vergleichung der anderen uns aufbehaltenen epitaphien hat dem verfasser fast nichts ergeben können.

Die andere und eigenthümliche quelle der erklärung greie für diese rede ist dieselbe, aus welcher das werk mittelbar selbst geflossen ist: der pericleische geist. Für die ethisch politische grösse dieses geistes hat Thucydides selbst in der bekannten stelle des zweiten buches den maassatab hingestellt. Dieser hat des verfasser namentlich im proömium zu einigen abweichenden auffassungen geleitet. Die intellectuelle grösse des Pericles aber hat ihn öfter dazu bestimmt. Das wesen derselben wird klar genug aus dem, was Plato im Phädrus p. 270 cf. p. 269 usi Cicero (de or. III §. 71, §. 138) über den grossen schäler des Auaxagoras gerade in rhetorisch-dialoktischer hinsicht urtheiles, womit auch Plutareh V. Pericl. 154, 156 a übereinstimmt. muss behaupten: auf naturanlage, speculative bildung und eine alles andauernd überschauende lebensstellung auf gleiche weise gegründet, bestand die intellectuelle grösse dieses synoptisches geistes (cf. Plat. Rep. p. 587, c) in der gewaltigsten, auf gene-

ralität gerichteten expansionskraft des vorstellungsvermögens, welcher somit ein reichthum umfassendster und bedeutungvollster begriffe entsprang. Und dieser vorzug fand gerade in der vorliegenden gattung noch mehr als in den praktischen civilreden seinen freisten tummelplatz, da das wesen jeglicher lobrede nach des Aristoteles trefflichem nachweise das xalor und somit die idealisirende auffassung des gegenstandes erfordert. Dem allen gemäss hat der erklärer überall da, wo er fühlt und fühlen muss: hier weht in den worten dieser pericleische geist, demselben auch schritt zu halten und in gleichem geiste den ausdruck, soweit nur die sprache es duldet - und von einem Pericles doldete sie vieles - auf die universellsten, grossartigsten oder beziehungsreichsten begriffe zu deuten. Hier beginnen die grossen weihen der erklärungskunst für diese rede - und die gefahren. Denn πολλοὶ μὲν ναρθηκοφόροι, βάκχοι δέ γε παῦροι. Hier muss gewagt werden, auf einer nicht in allen ihren windungen sicher berechenbaren linie zu wandeln. Ob dem verfasser dies gelungen oder nicht, entscheide, wenn sie kann, die kritik. Das eine, auch für den forscher der culturgeschichte erwägungswerthe ergab sich so: bei solcher betrachtung zeigt diese rede einen ungleich ausgedehnteren geisteshorizont und zwar nach der seite moderner lebensanschauungen herüber, als ohne sie. —

- 2) Ueber die ausdehnung, die viele der nachstehenden interpretationen gewonnen haben, ist noch ein wort zu sagen. Jenes maass war nothwendig durch die vollständige abbildung des interpretationsverfahrens gegeben, zu welcher wiederum der zu anfang angegebene zweck nöthigte. Zu dieser aber bestimmte den verfasser auch noch ein allgemeinerer zweck, ohne den niemals eine wissenschaftliche darstellung unternommen werden sollte. Bin geschenktes gut taugt minder als ein erworbenes. Die blossen resultate können den empfänger erfreuen; aber eine tiefere, dauernde und fruchtbare wirkung verbürgen sie nicht. Eine solche wird erzielt durch die darstellung des verfahrens, wenn anders dieses, wie bei der erklärung des Thucydides in der regel nothwendig ist, zu dialektischem process, zu lebensvoller wechselrede des für und wieder sich gestaltete. Die abbildung eines solchen verfahrens macht allezeit den leser zum mitstreiter, zum mitschöpfer des resultats und befruchtet so durch schöpferischen anstoss zu eigenem denken seinen geist auf die dauer. Auf solchem streben beruht ja die darum auch oft gedehnte—form der platonischen werke und ihre unverwelkliche geistesblüthe. Nach demselben Ideale gestaltet, wird die erklärung des Thucydides zur würdigsten vollstreckerin seines willens: nicht ein ἀγώνισμα ἐς τὸ παραχρῆμα zu gewähren, sondern ein κτῆμα ich die den ein ἀγώνισμα ἐς τὸ παραχρῆμα zu gewähren, sondern ein κτῆμα
- 3) Bine übersetzung halten wir bei dieser rede für eine nothwendige ergänzung der interpretation, damit, was diese im

einzelnen ergeben, auch dem gesammteindrucke nach zur anschauung und prüfung komme. In ihrer form sollte die beigegebene übersetzung eben so wenig den deutschen aprachgeschmack verletzen als es vergessen machen, dass ein fremdes eriginal, das denk - und redewerk einer anderen welt, ihr zu grunde liegt, zu dessen eigenthümlichkeiten noch insbesondere eine grosse herbigkeit der form gehört. Auf diese weise steht sie in der mitte zwischen den beiden einander entgegengesetzten richtungen der übersetzungskunst, deren eine von Heilmann und Döderlein — mit in ihrer art vortrefflichen übersetzungen —, die andere etwa von Kämpf vertreten wird.

### Erklärungen.

Cap. 35. Ἐπαινούσι τὸν προςθέντα τῷ νόμφ τὸν λόγον τόνδε — έμοι δ' ἀρχοῦν ἂν ἐδόκει. Thucydides behandelt die bestattung der für das vaterland gefallenen wesentlich als die bethätigung einer überlieferten sitte, nicht aber als die wirkung eines gesetzes. Darauf weist in den die bestattung ankündigenden worten (cap. 34. zu anfang) sowohl die beifügung des naτρίφ zu τόμφ, als auch die wahl des wortes γρώμετοι hin, das in gleicher verbindung mit νόμφ auch später wiederkehrt (ὁπότε ξυμβαίη αὐτοῖς, έχρῶντο τῷ νόμφ), aber an beiden stellen unpassend gebraucht wäre, wenn νόμος dort "gesetz" bedeutete, in welchem falle nachher 35, 3 ἔπεσθαι gebraucht wird (ἐπόμενον τῷ τόμφ). Darauf weist ferner hin die ganze in cap. 34. gegebene beschreibung des verfahrens, in welcher alle darstellungsmittel, namentlich das tempus und die syntactischen structuren so gewählt sind, dass das bild sich oft wiederholenden, gewohnheitsmässigen handelns, also das bild einer sitte entsteht. Hiernach muss auch an unserer stelle das wort young, wenn anders es ebenfalls wie an beiden vorigen stellen auf die bestattung der gefallenen geht, sitte, brauch bedeuten, und unstatthaft ist Krügers erklärung: "zφ νόμφ dem genetz über die öffentliche bestattung der gefallenen". Ob überhaupt ein solches - abgesehen von der gesetzlichen leichenrede - existirt habe, wird nach obigem mehr als fraglich, zumal auch die stelle des Diog. Laërt. Solon. §. 55, auf die man eine solche vermuthung gegründet hat (Huepeden in der Disputatio de Periclis laudatione funebri p. 7. u. 9.), nur von der öffentlichen erziehung der hinterbliebenen redet. - Wie nun aber, wenn unser wort gar nicht auf die bestattung ginge? Dann hiesse rouog dennoch gesetz, nämlich so: "sie loben den, der durch das gesetz diese rede hinzugethen hat". Dieser fall bleibt noch zu prüsen. Und in der that tritt auch weiterhin die absicht und gesinnung des Pericles deutlich herver, gegenüber den privatmeinungen und subjectiven bedenken, die er hinsichtlich einer solchen lobrede begen möchte, gewicht zu legen auf das die rede gebietende gesets. Darum sagt er am

schlusse des procemiums (85, 8) und zwar im offenbaren rück, blick auf dessen anfang ἐπειδή δὲ τοῖς πάλαι οὖτως ἐδοκιμάσθη χρή καὶ ἐμὲ ἐπόμενον τῷ νόμφ πειρᾶσθαι κτλ., worin das die rede verschreibende gesetz gemeint ist. Und mit eben so offen-baren rückblick auf den anfangsgedanken sagt er am schlusse der ganzen rede 46, dieselbe als eine wirkung des darüber gegebenen gesetzes bezeichnend: είρηται καὶ έμοὶ λόγφ κατὰ τὸν rόμον. Mit derselben objectiven gesinnung endlich, welche das subjective meinen dem gesetze absichtlich unterordnet, führt der redner im zweiten satz des procemiums seine privatmeinung nur so ein: έμοι δ' άρχοῦν αν έδόχει είναι, das heisst: nicht als eine solche, die er zwar mit bescheidenheit limitirt, aber dennoch festhält, sondern als eine solche, die er gar nicht hegt und nur hegen würde, wenn nicht das gesets es anders wollte, eine bedingung, die, nur in anderer form, später unten in den schon angeführten worten έπειδη δε τοις πάλαι ούτως έδοχιμάσθη nachfolgt. Das ist der treffliche und volle sinn des conditionalen indicativ mit ar, und nach einer solchen einführung ist alles in diesem prooeminm zuletzt nur zu ehren des gesetzes geredet, wogegen die verbindung ar elvai, d. h. die annahme einer potentialen behauptungsform die gesinnung des redners verwischt, ja ihn sogar zu einem bemäkler des gesetzes macht. Weil also diese drei stellen ihre klare beziehung und volle ethische wirkung verlieren würden, wenn nicht an der stelle, auf die sie hinweisen, das die lobrede gebietende gesetz gemeint wäre, so hält der verfasser diese seine erklärung für die rathsamste: "sie loben den, der durch das gesetz diese rede hinzugefügt hat". Das, was so den beziehungsbegriff zu προςθέντα zu bilden hat, die gegenwärtige feier oder die eben bewirkte beerdigung, wird nicht weiter ausgesprochen, weil es thatsächlich vorliegt. - Ganz wie hier wird auch im Menexenos die rede mit dem gegensatz von that und rede eröffnet und wegen letzterer auf das gebietende gesetz ver-Der hauptgedanke des procemium ist nun der: ich wirde — aus gewissen gründen — das hinzutreten einer rede zur thätlichen anerkennung der gefallenen für überslüssig und bedenklich halten, wenn nicht das gesetz anderer meinung wäre. lhm habe ich folge zu leisten.

Καὶ μὴ ἐν ἐνὶ ἀνδρὶ πολλῶν ἀρετὰς κινδυνεύεσθαι, εὐ τε καὶ χεῖρον εἰπόντι, πιστευθῆναι. 1. die wendung ἀρετὰς κινδυνεύεσθαι πιστευθῆναι ist eine rhetorische modification des einfachern und gewöhnlichern gedankens: κινδυνεύεσθαι τὸ ἀρετὰς πιστευθῆναι, κ. τὴν ἀρετῶν πίστιν, "aufs spiel gesetzt ward der den verdiensten zukommende glanbe." Die modification besteht darin, dass die gefährdung bloss des glaubens oder der glaublichkeit der verdienste zugleich als eine gefährdung der verdienste selber dargestelltwird; und das sprachliche mittel hierzu ist die unmittelbare verknüpfung des ἀρετὰς mit κινδυνεύεσθαι, ein verfahren, das man

grammatisch ebense gut mit Krüger durch anticipation (prolepsia) des eigentlich zu πιστευθηκαι gehörenden subjectbegriffen άρετάς, als mit Poppo durch einen epexegetischen gehrauch des infinitivus πιστευθηναι, der dann eine subjectserweiterung (su agerag) wird, erklären darf. - 2. Die zwischen beide infinitive eingeschobenen worte ev ze xai resoor elaors hat Poppo mit unrecht für einen theil seiner epexegese erklärt und damit von nicsevoneau abhängig gemacht. Gegen diese verbindung spricht der so entstebende, von Poppo in felgende werte gefasste gedanke: müsse nicht die trefflichkeit vieler durch einen einzelnen mann aufs spiel gesetzt werden, nämlich (so) dass sowohl, wenn er gut, als auch, wenn er schlechter spreche (prepr. gesprechen habe), geglaubt werde." Wer könnte das fassen? Dass aber diese unfasslichkeit nicht in den worten der gewählten übersetzung liegt, sondern in der verbindung selbst, zeigt z. b. Kämpfs dieselbe verbindung wiedergebende übersetzung: nicht sollte in einem manne vieler heldentugend aufs spiel gesetzt werden, dass sie ihm, mag er gut oder schlechter gesprochen haben, geglaubt werde." Nein, von einem in beiden fällen statthabenden geglaubtwerden kann gar keine rede sein; denn der schlechtere redner erreicht eben das miorevonvai micht, und dadurch eben wird die in rede stehende gefahr möglich. 3. So nothwendig es nun hiernach zum behufe richtiger vorstellung ist, dass der ausdruck st τε καὶ γείρον είπόντι von πιστευθήναι getrennt wird, so erforderlich ist er andererseits als ergänzende bestimmung zu er éri άτδρί, also als attribut zu diesem dativ, damit klar werde, warum bei einem lobredner für die verdienste und den ihnen zukommenden glauben gefahr eintrete. Diese gefahr nun tritt entschieden darum ein, weil der lobredner eben sowohl gut als minder gut sprechen kann: nur wird diese bestimmung von Thucydides selber in solcher fassung nicht ausgesprochen. Die eigenthümlichkeit seiner fassung liegt in der wahl des aorists sinort: seben der verbindung ve-xai. Diese beiden ausdrucksmittel in ihrem eigensten sinne unverändert neben einander festhalten ohne substituirung verwandter ausdrucksmittel, das allein heisat den gedanken des schriftstellers wieder denken. Darum darf weder  $\tau \epsilon - \kappa \alpha i$  für  $\eta - \eta$  genommen werden, woran man wegen der doch anders beschaffenen wendung Lucians Piscat. 23: 20 σοὶ τὰ πάντα ทุ่นดีร มเรชิบระบ์อาณ ที่ ธอนรองสาน ชื่อรู้นเ ที่ รอเนบาน พเธาอบชิทุรณ สูงdacht hat, und worauf auch Krügers und Döderleins erklärung: "εἰπόντι je nachdem er — gesprochen" binausläuft; poch darf είπόντι so genommen werden, als ob eine potentiale behauptungsform dastände. Dafür ist auch Poppo nicht. Er sagt: "neque vero aoristi participium einóese vituperandum, quamquam primo adspectu λέγοντι vel adea λέγοντι αν, qui dicat (der eben so leicht schlecht als gut sprechen dürfte), exspectemus." Was heisst also eluorei ? Poppo meint: "eluorei valet: qui dixerit, quod pronuntiata

denum eratione virtutibus defunctorum non consentanea periculum illud, as quis de his virtutibus dubitet, oritur. Er fasst alse als die mit sirrorre gemeinte zeit das futurum exactum, die zeit, wo der betreffende gesprechen haben wird. Aber der angegebene grund ist misslich. Denn pronuntiata eratione ist der fall offenhar schon entschieden, der schaden für die verdienste ist dann entweder eingetreten oder nicht eingetreten; von gefahr laufen aber kann bei schon entschiedenem falle nicht mehr die rede sein. Was bleibt also übrig? Einorze ist in seiner gewöhnlichen aoristbedentung zu nehmen, in der es auf die in der erfahrung vorliegenden falle des gut- wie schlechtsprechens auftretender lobredner hinweist; und hiermit trifft auch die wahl der verbindung za dides so: "nicht sollen die verdienste vieler, dass sie nämlich geglaubt werden, in die bei einem manne, dem jedesmaligen lobredner, obwaltende gefahr gebracht werden, welcher ja (da ja ein solcher) nach den gemachten erfahrungen ebensowohl ein guter als auch wieder ein schlechterer redner war," eine erfahrung übrigens, die man ebensogut auf das abwechselnde sonusosie and δυςημερείν eines und desselben redners, wie auf den wechsel verschiedener, theils guter theils schlechter redner - denn éré ist bloss wegen πολλών da - beziehen darf.

Χαλεπόν γάρ το μετρίως είπεῖν, έν φ μόλις καὶ ή δόκησις τῆς άληθείας βεβαιούται. 1. es ist rathsam, mit dem zweiten satze zu beginnen. Die vielen, sehr mannichfaltig sich schattirenden auslegungen der worte ή δόκησις τῆς ἀληθείας βεβαιούται weisen dringend auf die nothwendigkeit hin, zuerst desjenigen punktes, der für die auslegung der stelle wahrhaft entscheidend ist, sich zu versichern. Für diesen punkt halte ich die frage, was mit doupois für ein meinen gedacht sei. Hierüber muss der zusammenbang auskunft geben. Es folgt nämlich ein satz ő τε γάρ etc., der für nichts anderes als die erläuterung der zunächst vorausgehenden behauptung μόλις ή δόκησις τ. ά. βεβαιούται genommen Dieser erläuternde satz entwickelt das resultat: der zuhörer (ἀκροατής) wird gar leicht, je nach dem erkenntsissmaasse und der gesinnung, die er zur rede mitbringt (einerseits ξυνειδώς και εύνους, andererseits απειρος und δια φθόνον), die mittbeilung des redners (δηλούσθαι) entweder hinter der wahrbeit zurückbleibend (ένδειστέρως) oder über die wahrheit hinausgehend (nleoralsovat) betrachten. Von dem also, was der suhörer meint und nicht der redner, handelt ihrem resultate nach die erläuterung und so dann nothwendig auch das wort δόκησω. - Näher bestimmt wird dieses durch den objectiven genitivus εής άληθείας. Welches object hat hiermit das meinen? Die erlänterung erwähnt zwar auch das meinen des zuhörers von der sache selbet, aber doch nur als ausgangspunkt und grundlage für sein danach sieh stellendes meinen über die mittheilung des redpers; somit ist auch ή δόκησις τῆς άληθείας dessen meinen über die wahrbeit des vom redner gesagten und nicht über die sache an sich und deren wirkliches verhalten. - Eine weitere und die einschränkendste bestimmung erhält der begriff doxyou endlich durch denjenigen ausammenhang, nach welchem der verfasser diese δόκησις της άληθείας als ein trotz aller schwierigkeit von redner nothwendig zu erstrebendes, als einen zu sichernden erfolg betrachtet. Als ein solches ziel für den redner ist domese nicht mehr das bald so bald entgegengesetzt ausfallende sondern das sustimmende meinen, das heisst: ή δόκησις της άληθείας ist schliesslich so viel als to doneir (to angous) alntie elect to δηλούμετος. 2. Diesa festgestellt, wird sich leichter entscheiden lassen, welche anforderung und schwierigkeit vom redner in dem ersten satze (χαλεπόν το μετρίως είπεῖν) gemeint ist, und worauf es wegen xai ankommt - in welchem verhältniss sie zu der zweiten, eben erklärten anforderung steht. Nun scheint es nahe zu liegen, μετρίως mit rücksicht auf die später folgenden manssbestimmungen ένδεεστέρως und πλεονάζεσθαι auf das zwischen diesen in der rechten mitte liegende maass der darstellung su bezieben, wie Gottleber (modum tenere in dicendo, media via incedere inter nimium et parum) und noch viele ausleger z. b. Krüger gethan haben. Aber so käme von zadenór bis axores folgender sich im kreise herumdrehender gedankengung heraus: es ist schwer, das rechte mates in der darstellung zu halten, wenn der zuhörer sich schon von der wahrheit der darstellung kaum überzeugen lässt, von der er nämlich bald auf die eine bald auf die andere weise glauben wird, dass sie das rechte maess nicht einbält (ἐνδεεστέρως und πλεονάζεσθαι). Man sieht, dass der redner zu der verstellung des rechten masses erst durch die erläuterung seiner zweiten behauptung (ἐν ἡ μόλις — βεβαιουται) geführt wird. Μετρίως muss also auf etwas anderes gehen. Auf dieses nun leitet der zusammenhang mit dem vorigen, da die worte μετρίως γάρ κτλ. - offenbar die erlänterung sein sollen zu dem in so ze xai yespor sinores angeregten gedanken: eine lobrede falle nicht immer gut aus. Mercios muss daber von gleichem umfang sein wie so und also wenigstens das alles befassen, was von einer lobrede, um die es sich hier handelt, gefordert werden muss. Und für eine lobrede ist es ja wesentliches erforderniss, dass ausser der für jede redewirkung unumgänglichen überzeugung von der wahrheit alles mitgetheilten auch die überzengung von der würde und schönkeit des angeführten im zuhörer bewirkt werde. Denn wie Aristoteles Rhet. I, 3 in der mitte (cf. I, 9 zu anfang und zu ende) nachweist, und wie auch die ganze vorliegende lobrede gemäss ihrem ausgesprochenen zweck: τὰς τιμάς δηλοῦσθαι (35, 1) - aufs glänzendste bestätigt, ist der unterscheidende zweck dieser gattung von reden in den nachweis des xalós, honestum, zu setzen.

siane haben wir perging auf die dem meck und wesen einer lobrede angemessone benchaffenbeit zu deuten. Die wahl aber der ausdruckes µereime für den so beschaffenen begriff fand auch in dem sonst gebräuchlichen sinne des wortes kein binderniss, sei es dass man mit dem scholiasten an den gebrauch im sinne von άξίως denkt, sei es dass man den graduell geringern wortsinn: "ansreichend, genügend" vorzieht, wie er z. b. in IV, 20, 2 ξυμφορὰ μετρίως κατατιθεμένη "ein noch grade ausreichend, oder leidlich, beigelegter unfall") vorliegt. Und letzteres verdient den vorzug, weil so der redner mit einer gewissen bescheidenheit auf den geringsten grad, der in der erfüllung jener anforderung allenfalls noch statthaft ist, herabgeht und doch so grade die vorstellung von der - selbst bei solchem maassstabe noch obwaltenden - schwierigkeit verstärkt. 3. Durch die in pergios ermittelte beziehung auf das dem zwecke einer lobrede angemessene tritt nun auch das mit xai angedeutete verbältniss beider anforderungen in klares licht. Die ersté ist offenbar die schwierigere, weil sie noch ausser der zweiten zu erfüllen und von deren erfüllung mit abhängig ist. Das abstufende xai deutet also folgende schlussform an: wie sehwer wird es dem lobredner werden, der würde seines gegenstandes zu genügen, wenn schon das von jedem redner und vor allen dingen zu leistende, dass die thatsächliche wahrheit des angefährten einleuchte, für den lobredner sehr schwierig ist; der sich ja in einem falle befindet. wo der zuhörer aus vorliebe oder neid schon für oder wider parthei genommen und danach auch über das maass des für thatsächlich zu haltenden bei sich entschieden hat. 4. Endlich & o kann nur beissen: "in einem falle, wo," welcher fall—
es ist eben der dem lobredner in der regel und dem Pericles gegenwärtig vorliegende - mit δ τε γάρ ξυτειδώς u. s. w. nä. her erläutert wird.

Τῷ δ' ὑπερβάλλοντι αὐνῶν φθονοῦντες καὶ ἀπιστοῦσιν. Wie ist αὐτῶν zu deuten? 1. Von den einen, so auch von Meyer, wird es durch ἐπαίνων erklärt und somit als ein partitiver oder pessessiver genitivus zu τῷ ὑπερβάλλοντι betrachtet. Damit aber wäre eine sehr entbehrliche bestimmung gewonnen, die auszudücken ein so gedrängter darsteller, wie Thucydides, schwerlich erst für nöthig erachtet hätte. Dasselbe gilt von Krügers dem genitiv dieselbe syntaktische natur lassender erklärung: αὐτῶν = ὧν (ἔκαστος) ῆκουσεν. — 2. So entbehrlich aber αὐτῶν bei derartiger fassung ist, so dienlich ist es als object von ὑπερβάλλοντι; denn ohne object konnte leicht, wie auch von einigen geschehen ist, ὑπερβάλλειν in dem bei intransitivem gebrauche häußgen sinne: "übermässig sein" verstanden, damit aber der sinn blossen übertreffens eines gegebenen maasses verfehlt werden, welchen der zusammenhang fordert; denn τῷ δ' ὑπερβάλλοντι αὐτῶν steht einmal parallel dem früheren εἴ τι ὑπὲρ τὴν ἐαντοῦ

griger anover, sodann gegentätzlich gegenüber dem és ősor år nai auros inagros einrai inanos eleas etc. Auch erwächet koine grammatische schwierigkeit für diese erklärung. Denn entweder regiert das verbum kraft seines eigenen begriffes nach analogie anderer verba des übertreffena s. b. enepezeu, magizivesovai hier den genitiv wie an der von Göller angeführten stelle: Plat. Gorg. 475, c (ὑπερβάλλει τὸ ἀδικεῖο τοῦ ἀδικεῖσθαι); oder das substantivirte participium ist gans eben so behandelt wie ein wirkliches verbalsubstantiv: cf. Poppo I, p. 100 (so insoballer = ή ὑπερβολή), und nimmt in dessen weise einen genitivus objectivna zu sieh. 3. Welcher begriff ist nun unter avrev als object zu ὑπερβάλλοντι zu denken? Man könnte αὐτών — waran auch Poppo gedacht hat - persönlich verstehen, auf die odoroverag und aniproveres "selber" gehend; aber natürlicher ist und dem angegebenen zusammenhange viel deutlicher entsprechend, das pronomen sächlich zu nehmen als die unbestimmt gehaltene und nicht gans adäquat ausgedrückte erneuerung des eben umachriebenen begriffes: es őoor ar xai avròs exacres cinrai ixarès eleat doacai et, woraus für avear zu verstehen ist: rocovear. όσα αν — εκαστος οίηται ίκανὸς είναι δράσαι. Mit einer ähnlichen ungenauigkeit erneuert in c. 43, 1 avrà das vorbergebende δύναμις und noch unbestimmter steht αντά in c. 26, 3. Ueber enallagen dieser art cf. Poppo I. p. 105-6. Für diese von Kistemaker, Bloomfield, Heilmann und Döderlein gewählte erklärung führt Poppo, obwohl er selbst unentschieden bleibt, die sehr passende parallele Sallust. Cat. 3 an: quae sibi quisque facilia facta putat, aequo animo accipit; supra es veluti ficta pro falsis putat.

Της έκαστου βουλήσεως τε και δόξης τυγείν. - 1. Βούλησις bezeichnet den affect, diejenige seite auf welche das movere und flectore in der kunst des reduers sich hinrichtet, eine sphäre. welcher vorher die gegensätze φθόνος und εύνοια angehörten, also; die stimmung des hörers (voluntas). Δόξα bezeichnet die intellectuelle seite, auf welche das docere und probare des redners sich richtet, und welcher vorher die gegensätze anziges und Euraidos angehörten, die meinung, ansicht des zuhörera. 2. Heiasea nun die obigen worte das; "die stimmung und meinung eines jeden zu treffen (ihr zu entsprechen)" oder: "die meinung u. s. w. zu gewinnen (glücklich zu erlangen)" für den ersten fall scheinen seit dem scholisaten sämmtliche erklärer und übersetzer -Döderlein nicht ausgeschlossen - sich entschieden zu haben. Der unterschied ist wichtig: im ersten falle trachtet Perioles danach, seine darstellung den verschiedenartigen von den zuhörern mitgebrachten meinungen und ansichten möglichst anzubequemen, also in dem hierzu erforderlichen umfange die eigene auffassung aufzugeben. Im zweiten falle strebt Pericles umgekehrt, seine eigene auffassung beim zuhörer zur geltung zu bringen und also dessen auffassung, so weit aie abweicht, nach der seinigen umzugebinliten. Für diesen zweiten fall entscheide ich mich aus folgenden gründen: a. es ware bei der entgegengesetzten natur der von den zuhörern mitgebrachten anforderungen mit einer dieselben gleichmässig berücksichtigenden daratellung keinem theile genügt worden; noch weniger aber wäre es bei solchem verfahren möglich gewesen, ein selbständiges und mehr als mittelmässiges redeproduct au liefern. Dagegen trägt unsere rede den charakter der freisten originalität und eine grossartigkeit in der auffassung ihres gegenstandes an sich, die jedes mittlere durchschnittsmaass weit hinter sich zurücklässt. -b. Pericles kann der einen von beiden dargelegten auffassungsweisen seiner zuhörer in der that keinen anspruch auf berechtigung beimessen, derjenigen nämlich, die er aus dem neide und swar aus derjenigen unwürdigsten art des neides herleitet, welche ibren grund in der eigenen mittelmässigkeit des neiders hat. - c. Dasjenige, was im ersten falle herauskommt, that nimmer oin Pericles, wie ihn uns Thucydides selber an der bekanntes stelle als redenden staats- und volksleiter characterisiet: "er. mächtig durch seine würde und seinen geist - hielt die menge in sehranken mit eigener unabhängigkeit und liess sich nicht sowahl von ihr leiten, als er vielmehr selber der leitende war dadurch, dass er nicht, indem er etwa mit ungebührenden mitteln seine macht bätte in besitz bebelten wollen, den zuhörern su gefallen redete, sondern, festhaltend an einer achtung gebietenden haltung, sogar auf die gefahr hin, zu erbittern, in gar manchem widersprach." Dieser charakter des Pericles und die daraus erwachsene thatsache: "es war dem namen nach eine demokratie, der that nach eine herrschaft des vorzäglichsten mannes" entkräftet den etwaigen einwand, als sei Pericles wegen der demokratischen verfassung und sitten auf jenes verfahren als redner nothwendig angewiesen gewesen. Vermochte doch selbst Demosthenes, obschon einem noch viel verwöhnterem und zügelloserm demos gegenüber diese würdige und freie baltung zu bewahren in dem maasse, dass iene charakteristik des Pericles auch auf ihn als staatsredner passt. d. Auch gegenwärtig als lobredner hatte Pericles allen grand diese selbständige haltung zu bewahren, da er mit dieser rede auch die ernate absicht hatte, dem athenischen demos in beziehung auf den unternommenen krieg und dessen unvermeidliche unfälle meinungen und gesinnungen erst wieder einzustösen, die demselben jetzt in der that fehlten, aber zu energischer fortführung des krieges ihm nicht fehlen durften.

Cap. 36. Aççopas & and ron nooyóren u. s. w. Weber und Meyer nehmen dieses capitel noch zum eingange der rede. Dem widersprechen folgende gründe: a) wenn der redner, nachdem er schon (im 35. cap.) einen einleitenden gedanken behandelt und bis zu einem vollständigen abschlusse durchgeführt hat, dann beim weitergehen ausdrücklich erklärt, nun anfangen zu

wollen (ἄρξομαι): so liegt darin doch klar gesug ausgesprechen, dass die einleitung wun zu ende sei und die sache selbst, die eigentliche rede, jetzt beginnen solle. - b) Der nächste inhalt ferner dieses capitels verbietet dessen verweisung in dea eingang. In diesen gehört nicht, was schon ein wesentlicher theil des gegenstandes selbst und ein nethwendiges glied in dessen eigentlicher ausführung ist. Das ist aber der fall mit dem in diesem capitel ausgesprochenen lobe zuerst der ältern, sodan der jungern vorfahren (πρόγονοι und πατέρες). Denn die vergleichung der andern uns noch erhaltenen exemplare dieser gattung von lebreden zeigt, dass diese den vorfahren geltenden belobungen einen stehenden, zum charakter der gattung gehörenden, darum auch mehrfach sehr gestissentlich ausgeführten steff und theil dieser reden bildeten, indem man die thaten und opfer der zuletzt gefallenen nur als das letzte glied der langen in ältester zeit beginnenden kette öffentlicher verdienste betrachtete. Es hiesse also unserer rede ins fleisch und leben schneiden, wenn wir diese belobigungen aus der eigentlichen rede ausscheiden und in das procemium verweisen wollten. - c) Auch der übrige inhalt des capitels, so gewiss dieser zum theil vorbereitender und ankundigender natur ist, gehöft dennoch nicht in ein proomium zur ganzen rede. An jene beiden belobigungen nämlich (der πρόγοτοι und πατέρες) reiht der redner, dem gange der zeit folgend, als drittes lob eine kurze lobpreisung der jetztlebenden (queiç oide oi rur ert orreg u. s. w.); zugleich aber bereitet er durch diese, weil sie die träger des gegenwärtigen staates und seiner jetzigen grösse sind, sich die bahn zu dem vierten lobe, einer ausführlicheren verherrlichung der gesammten athenischen staats- und lebensordnung in ihrer gegenwärtigen gestalt. Und diesen gegenstand beginnt er mit einer vorbereitenden übersicht seiner drei haupttheile (έπιτήδευσις, πολιτεία, τρόnot), womit er noch die ankündigung verbindet, dass auf diesen gegenstand das besondere lob der gefallenen - dies ist das funfte und letzte - folgen werde. Was somit einleitendes in dem capitel ist, das bleibt alles nur in dem bereiche eines bis cap. 42. gehenden haupttheiles, den man im engern sinne den έπαινος nennen kann, umfasst aber auch diesen noch nicht gans, sondern kündigt nur die beiden letsten und ausgedehntesten hauptobjecte desselben an, nachdem drei andere, zwar kürzer gefasste, aber logisch ihnen durchaus beigeerdnete hauptobjecte dieses theiles schon vorher behandelt sind. Und nun folgt vom cap. 43. an bis zum schluss noch erst der ganze zweite haupttheil der rede, die an die verschiedenen klassen der zuhörer gerichtete und hiernach sich gliedernde nagaireoig! - In der that das procemium unserer rede verriethe einen gar mittelmässigen redner und enthielte auf der einen seite zu viel (b), auf der andern seite zu wenig (c), wenn cap. 36. zum procemium gehôrte. Die verstehenden gründe sprechen zugleich auch gegen die mehr vermittelude ausicht Poppos: Proprie hoc caput transitum ab exordio ad τὰ κεφάλαια parat, et modum tractationia universum atque dispositionem orationis proponit. Fortasse igitur propositie rectius appelletur cum Winsemio.

Δίκαιον γὰφ αὐτοῦ, καὶ πρέπον δὲ ἄμα ἐν τῷ τοιῷδε τὴν

Δίκαιον γὰς αὐτοῖς καὶ πρέπον δὲ ἄμα ἐν τῷ τοιῷδε τὴν τιμὴν ταύτην τῆς μνήμης δίδοσθαι. Warum und mit welchem unterschiede diese beiden aussagen δίκαιον und πρέπον? "es ist gerecht, dass den vorfahren dieser vorrang der ersten erwähnung (so mit Bloomf.) zu theil werde," weil sie nicht nur der zeit nach die ersten waren, sondern auch die erste bedingung, die nothwendige grundlage aller künftigen größe, χώςαν έλευθέραν, gewährten. Und "es ist zugleich auch grade bei einer solchen gelegenheit gebührend", ihnen diesen vorrang zu geben, weil es bei solchen epitaphien herkömmlich und also der sitte oder dem herrschenden gefühle entsprechend war, die vom lobredner zu durchlaufende kette öffentlicher verdienste an die ältesten anfänge anzuknüpfen. Man sieht, dass ἐν τῷ τοιῷδε nur zu πρέπον gehört, wodurch letzterer begriff vor δίκαιον ausgezeichnet und ao auch die dem ganz entsprechende verbindung καὶ — δὲ sich erklärt.

Τήν γάρ χώραν άδι οἱ αὐτοὶ οἰκοῦντες διαδογή των ἐπιγιγνομέτων μέχρι τοῦδε έλευθέραν — παρέδοσαν. 1. Das abstreisen alles unverbürgten sagenstoffes einer vorhistorischen zeit unterscheidet grade diese rede von andern epitaphien, und diese eigenthümlichkeit steht sowohl mit dem historischen sinne und kritischen geiste des Thucydides (cf. 1, 20), als mit dem politischen redexweck des ganz dem ernste der gegenwart zugewendeten redners im besten einklang. So ist eben auch in der bezeichnung dei of abrol eine hindeutung auf autochthonischen ursprung, welche noch neuere darin gesucht haben, ganz und gar nicht enthalten, da die worte vielmehr, wie der zusammenhang lehrt, nur mit bezug auf möglichen späteren wechsel der vorhandenen landesbevölkerung oder mögliche vertreibung des einmal angesessenen volksstammes gesagt sind, ganz ebenso deutlich, wie of avzoi ast in I, 2, 2. Wir übersetzen daher: "dessen bewohner sie stets unverändert blieben." 2. Womit ist μέχοι τοῦδε zu verbinden? Nicht mit παρέδοσαν, sondern bloss mit έλευθέραν. Das den πρό-70ro: zugeschriebene überliefern nämlich wird nicht bis in die gegenwart (μέγρι τουδε) reichend gedacht; denn zwischen den rvr orres und jenen stehn, eine besondere epoche bildend, die sariess, und bis zu denen reicht es, da diese gegenüber jenen überlieferern der χώρα έλευθέρα als die empfänger (εδέξαντο) der gabe dargestellt sind. Wohl aber sollen an das verdienst, welches die ngóyosos durch jene damalige vererbung mittelbar auch um die gegenwärtigen sich erworben haben, letztere durch den eigenen genuss der noch bis heute bestehenden freiheit lebhaft erinnert werden. So ist der sinn: sie haben das land als

ein freies, das ein solches noch bis auf den heutigen tag ist, (den vätern) überliefert. Ich sehe, dass auch Döderlein in diesem sinne verfährt. 3. Wenn die darstellung, wie wir eben sahen, zu den eigentlichen empfängern des von den πρόγονοι überlieferten erbes die πατάρες macht, so entscheidet diese anschauung auch über die wegen des dativus διαδοχῷ τῶν ἐπιγιγνομένων aufgeworfene frage; indem dieser ausdruck solcher anschauung gemäss gar nicht den die überlieferung empfangenden theil bezeichnen kann, sondern nur wie Mehlhorn will und wegen des fehlenden artikels auch Poppo meint — den die überlieferung vermittelnden umstand. Also: "durch aufeinanderfolge" — oder noch erschöpfender: "durch aufeinanderfolgendes übernehmen — der jedesmaligen nachkommen"; freier: "von geschlecht zu geschlecht (haben es die vorfahren an die väter überliefert)."

Κτησάμετοι γάρ (οἱ πατέρες) πρὸς οἶς ἐδέξαντο, όσην ένομε άργην ούκ απόνως ημίν τοῖς νύν προςκατέλιπον. 1. Κτησάμενοι wäre logisch entbehrlich; denn was die väter hinterliessen (Some έγομεν ἀργής), obne es von andern überkommen zu haben, das müssen sie selbst erworben haben. Aber das auch durch die stellung bervortretende wort ist rhetorisch sehr wirksen. Es bezeichnet die väter ausdrücklich als mehrer der athenischen grösse, indem sie ihrem ephebengelöbniss treu waren. Dieser gedanke an das ephebengelöbniss, den ich meinem freunde O. Hanst verdanke, schwebt dem redner auch bei den worten sa de aleim abτης — έπηνξήσαμεν vor. Im ephebeneide heisst es: την πατρίδα δε ούκ ελάσσω παραδώσω, πλείω δε και άρειω, όσην θε παραδέ ξωμαι: cf. Lycurg. c. Leverat. §. 77. Dasselbe vollgewicht des wortes κτήσασθαι gab Demosthenes seinen zuhörere zu vernehmen in Olynth. II. &. 26, wo ihm quaarren gegenübersteht. 2. Wenn Krüger mit Mehlhorn προς κατέλιπος so übersetzt: "sie haben uns die herrschaft in dieser erweiterung hinterlassen;" so möchte ich wissen, welche erweiterung hier an der kerrschaft, so wie sie von den vätern binterlassen wird, gemeint sein könnte. Derartiges (zà nheiw aving) wird erst dem gegenwärtigen reschlechte zugeschrieben. Den vätern dagegen wird nur diess zugeschrieben, dass sie die herrschaft zu dem ihnen überkommenes besitze des freien landes (πρὸς οἶς ἐδέξαντο) hinzuthaten und sammt diesem überkommen binterliessen; wonach die präposition beide mal dieselbe bedeutung hat. Und mit gutem grunde wird letuteres vom redner hervorgehoben; denn in diesem gemeinsamen hinterlassen ebenso des überkommenen, wie des neu erwerbenen liegt das zweite lob, dass die väter ebenso zu erhalten wie 2n mehren wussten, also das bedeutende verdienst einer conservativen stetigkeit in der machtentwickelung ihres gemeinwesens sich erwarben. Den späteren, nur auf das mehren der macht bedachten Athenern rieth Nicias vergebens τὰ ὑπάργοντα σώζει» V1, 9.

Tù dà nheim mòrng nùroì nung oide oi rur हैरा है res -innutricaus. Da hier wegen des früheren done stouse an geographische erweiterung nicht zu denken ist, diese auch gar nicht das wesentliche in der letzten entwicklung der athenischen hegemonie war, so ist man mit recht der ansicht, dass an deren innere aushildung und hefentigung zu denken ist. Auch betrachtet Thucydides selber die fortbildung der hegemonie von einer blossen leitung gleichberechtigter staaten zu einer wirklichen beherrschung anabhängiger bundesgenossen als eine besondere epoche in der machtentwicklung Athens, sowie auch hier die worte za de alsia - έπηυξήσαμεν eine besondere epoche bezeichnen, und stellt sie im I. buche dar: nachdem er dort in kap. 95 --- 96 jene erste, freiere form der begemonie behandelt hat, eröffnet er einen besonderen abschnitt 97 - 118, um die weitere entwicklung der athenischen macht und hierin namentlich die bezeichnete ausbildung der begemonie darzulegen. Hier deutet er schon in der ankundigung des abschnittes (97) an, welche umwandlung mit der begemonie in dieser epoche vorging: Ἡγούμενοι δὲ αὐνονόμων το πρώτος τώς ξυμμάχως και από κοινώς ξυνόδως βουλευός. των τοσάδε έπηλθον πολέμφ τε καὶ διαγωρίσει πραγμάτων. ---Dann legt er durch die betreffenden ereignisse, aber auch in einer allgemeinen entwicklung der überall sich wiederholenden um-stände c. 99, den fortgang bis zu ganz unbeschränkter beherrschung der bundengenossen dar; und am schlusse giebt er das allgemeine resultat dieser entwicklung dahin an (118): ir freet πεντήποντα μάλιστα μεταξύ της Ξέρξου άναχωρήσεως καὶ της άρ-χης τοῦδε τοῦ πολέμου — 'Αθηναῖοι τήν τε άρχην έγκρατεστέραν navecrijaareo nai avroi èmi µéya exwoquem dorapews. Es stimmt also jene erklärung mit des Thueydides eigener auffassung von dem wesen der letzten machtentwicklung Athens vor dem peloponnesischen kriege überein.

Kaì is πόλεμον καὶ is εἰρήνην αὐταρκεστάτην. Die beiden substantiva sind parataktisch verbunden, obgleich das erstere, wie die übersetzung ausdrückt, das rhetorische übergewicht hat. Namentlich wirkt die verstellung is πόλεμον αὐταρκεστάτην berühigend auch in beziehung auf den vorliegenden krieg, für welchen ja auch diese rede die Athener mit muth und ausdauer erfüllen selte.

Aπὸ δὲ οἴας τε ἐπιτηδεύσεως ἦλθος ἐπὰ αὐτὰ, καὶ μεθ' οἴας πολιτείας καὶ τρόπως ἐξ οἴως μεγάλα ἐγέσετο. Warum bedärfen diese worte einer erklärung ? Da hier mit den drei wörtern ἐπιτήδευσις, πολιτεία, τρόποι von Thucydides unleughar die gattungsbegriffe aufgestellt werden, nach denen er seinen nächsten stoff zu zerlegen und dessen darstellung zu gliedern gedenkt; so sind diese wörter in solcher bedeutung erst dann verstanden, wenn alles das, was der schriftsteller unter jedem dieser begriffe im folgenden subsumirt hat, sieher nachgewiesen, und solcherge-

stalt denn auch die von ihm beliebte abgrenzung eines jeden der theile, sowie ihre reihenfolge featgestellt ist. Ein so objectiv gehaltenes analysiren ist, auch wenn der schriftsteller nicht auf eine so ausdrückliche weise zur analyse aufgefordert bätte, bei einem mit so bewusster dialektischer architektonik angelegtem redewerke ein wesentlicher bestandtheil der erklärung. Dazu kommt, dass -- trotzdem -- gerade dieser bestandtheil bei erklärung unserer rede noch nicht tiefgebend genug, wie schon eine frahere stelle zeigte, bis jetzt berücksichtigt worden ist. berücksichtigt in seiner über den capiteln hinlaufenden steffanalyse die von Thucydides aufgestellte dreitheilung dieses abschnittes nicht, während er sie doch unter den worten zai es ens υποψίαν recht wehl beachtet; sonders nimmt den sises von des drei begriffen des Thucydides zum allgemeinen gattungsbegriff für den ganzen abschnitt, indem er diesen Enairo; eng nodireias überschreibt, und schliesst sich bei dessen speciellerer gliederung den überkommenen capitelu an, wobei zwischen den jedesmal als summe darübergesetzten begriffen ein klares und nothwendiges logisches verbältniss nicht einlenchtet. Auch Meyer setzt in seiner vorausgeschickten analyse an stelle des dem werke eingebarnen, von dessen schöpfer gewollten gliederwuchses ein selbstgeschaffenes, den einzelnen capiteln abatrahirtes schema. Zwar macht er nicht wie Poppe den einen begriff nolusie um gattungsbegriff des gansen abschnitten; einerseits aber dehnt er den zu selizeia genommenen theil zu weit aus, über das ganze cap. 37., andrerseits ordnet er diesem theile statt der seei von Thucydides angekündigten theile vier andre bei, - nach der zahl der noch übrigen capitel, und stellt überdies diese theile unter begriffe, die - was sie beides sollten - weder mit legischer stetigkeit fest an einander schliessen, noch mit schärfe sich ausschliessen. Man vergleiche z. b. seine theile c. und d. "c. Laudes fortitudinis junctae cum vitae cultu et animo liberaliori cap. 39. et 40. init. — d. liberalitatis; ea cernitur a. in infimis civium a re publica non alienis;  $\beta$ . in conjunctione Atheniessium cum aliis civitatibus cap. 40. — Indem nun durch ein derartiges analysiren mehr der eindruck einer sufälligen gestaltung erzeugt wird, geht das gepräge absichtsvoller kunstgestaltung verloren, das zum wesen dieser rede gehört. Auch darum muss hier - und zwar unter anleitung der obigen drei eintheilungsbegriffe und der sonstigen von Thucydides hingestellten wahrzeichen, - seine eigne gestaltung dieses abschnittes nach inhalt, maags und reihenfolge der glieder ermittelt werden. Zugleich haben wir hiermit die fortsetzung dessen, was zu cap. 36. unter aggonal begonnen ward. Jetzt zur sache! A. Zuerst wird unter dem angekündigten begriff nolitsia die form und der geist der staatsverfassung in cap. 37. abgehandelt, jedoch nur bis su den worten αφανεία κεκώλυται. Hierauf nämlich folgt ein zwei-

theiliger correlativisch (τε — καί) geformter natz, desnen erster theil das über die πολιτεία gesagte in ein resultat recapitulirend susammenfasut: έλευθέρως δὲ τά τε πρὸς τὸ κοινὸν πολιτεύομεν: Der zweite theil des satzes dagzgen καὶ ἐς τὴν πρὸς ἀλλήλους των καθ' ήμέραν έπισηδευμάτων υποψίαν u. s. w. hat effenbar mit der verfassung nichts mehr zu thun, da sein inhalt in die personliche lebenssphäre des individuums fällt, so jedoch, dass die auf dem gebiet der staatsverfassung waltende freiheit durch das gemeinseme sheed doos auch auf dies neue gebiet ausgedehat wird. So haben wir denn in diesem antze mit seinen zwei theilen (37, 2) gleichsem das gelenk, durch welches an das erste glied des gesammten absehnitts das zweite innig sich anschlieset. B. Gehen wir nun zur betrachtung des letzteren über. Wir finden von 37, 2 an dargestellt: 1) das freis walten der individualität im persönlichen leben der Athener, a. nicht eingeschnänkt durch engbessigkeit herrschender verurtheile oder sitten (37, 2), b. wohl aber eine innere schranke gegen jede ungesetzlichkeit findend in den ungeschriebenen gesetzen und der nittlichen scheu des individunms solbst (37, 3); 2) die dem individuum durch die allseitigste amestattung des lebens dargebotene befriedigung, deren wesentliche mittel sind: a. die gaben einer mit der kunst  $(\alpha\gamma\tilde{\omega}\sigma\iota)$ verschwieterten religion, b. die annehmlichkeiten geschmackvoller häuslichkeit, c. die früchte des ergiebigsten weltverkehrs. (c. 38.); 3) die freie entwickelung des individuums, die, von den Athesern allen zwengsmässigen verweltungs - und erziehungsmaximen vorgenogen, den freien, auf individueller selbsthestimmung berubenden charaktermuth zu schutz und trutz wider alle feinde reichlich erzeugt (39). Diese ebensowenig unter den begriff von zooποι (charaktereigenschaften) wie unter πολικαία gehörenden drei stücke müssen das oben unter esusydeusig befasste sein. Fassen wir nämlich diese stücke selbst zusammen, so ergiebt sich als die ihnen allen gemeinsame sphäre: das leben des individuums, näher die in solchen dzei momentan sich bestimmende, wie äuseernde eigenthümlichkeit der gesammten lebensrichtung des individums. Und gerade dieser begriff der persönlichen lebensrichtung ist es, in welchem Thucydides das wort έπετήδευσις auch da gebeaucht, wo er es nech einmal anwendet: in VII, 86, das geschick des Nicias beklagend, ηκιστα δή άξιος ών των γ' έπ' έμου Ελλήνων ές τούτο δυστυχίας άφικέσθαι διά πάσαν ές άρετην νε-ச்ஷாரும்சுற கோர்டுக்கமு. Und so hat denn auch entschieden Thucydides an anfang dieses benondern abschnittes mit dem an intτήδευσες erinnernden worte έπιτηδεύματα uns ein wahrzeichen zur richtigen abgrenzung seiner gliederung setzen wollen; wobei er übrigens ans logischem grunde an der sweiten stelle den schon des pluzals wegen concreteren ausdruck wählte, weil er hier begiunt, die einzelnen momente, thatsachen, äuszerungen der lebenariebtung --- das sind eben die ensryderpara --- darzulegen, während es ihm an der ersten stelle nur um die bezeichnung des diese concreta umfassenden abstracten begriffes zu than sein konnte. - C. Nun zum dritten, nothwendig für die sponen übrigbleibenden theile. Er ist zunächst nach vorn hin genau in sinne des Thucydides abzngrenzen. Den übergang zu diesen theile macht der schriftsteller unverkennbar in der letzten periode des cap. 39.: καίτοι εἰ ἡαθυμία u.s.w. Denn nach charakterisirung der in der erziehung waltenden richtung auf die freie entwickelung der individualität führt ihn das von solcher entwickelung hergeleitete resultat, der selbsthätige charaktermuth, sehr füglich, wie von selbst, zu den charaktereigenschaften (zoosos) hinüber. Daber giebt er denn in dieser periode der ardoia ansdrücklich das attribut zoóxoz, so dass auch dieses, wie verber έπιτηδεύματα zur erinnerung an die früher gegebene disposition und als wahrzeichen richtiger abgrennung dient. Und ein ferneres zeichen dieser art erblicken wir in dem letzten correlativen gliederpaare dieser periode, worin - gans nach demselben verfahren, wie zwischen dem ersten und zweiten theile — das erste satzglied ein das vorige umfassendes prädikat ausapricht: ir es τούτοις την πόλιν άξίαν elvas θαυμάζεσθαι, während das zweite glied, dasselbe prädikat zur verbindung festhaltend, den neuen theil kurz anmeldet: xai er er alloig. Diese gelenkartige verbindungsform ist mit bewusstsein ausgeübt, da sie Thucydides an solchen grenzpunkten seiner gliederungen fast regelmässig anwendet. Auch um solche, gar nicht kleinliche eder erklügelte dinge aber hat der erklärer sich zu kümmern, wenn er den oft versteckten schöpfungsplan des schriftstellers sicher herausfinden und so zu einer objectiven analyse der composition statt eigener einfälle gelangen will. Jetzt wissen wir genau, dass alles zunächst hierauf folgende von Thuevdides als τρόποι gefasst wird. Näher ist der umfang dieses begriffes der ankündigung dem nmfang des dritten theils gemäss folgender: 1) liebe des schönen, gepaart mit echter geschmacksnüchternheit. - 2) Sinn für bildung, verbunden mit unverweichlichter kraft. - 3) Angemessene würdigung des reichthums ohne herabwürdigende beurtheilung der armuth. - 4) Gleiche meisterschaft ebensowohl für häusliche verwaltung und privaterwerb, als für pflege oder beurtheilung der öffentlichen angelegenheiten. — 5) Besonnenste re-Aexion im seltensten bunde mit unmittelbarster kühnheit. — Aufopferndes wohlthun für andere und dennoch kein engherziges zählen auf dank. - 7) Alles in allem: die reichste vielseitigkeit der persönlichen virtuosität. (Dies alles in 40-41, 1). Worauf das schlussjuwel dieser strahlenden kette schon selbst hinleuchtet: die ganze znsammenstellung arbeitet auf den eindruck eminentesten charakterreichthumes und charakterumfanges hin, und auf diesen eindruck ist diejenige weise der anordnung berechnet, dass immer je zwei einen gegensats bildende verzüge paarweise verknüpft sind. — D. Den schluss dieses dritten absatzes hat wieder Thucydides da, wo wir ihn angenommen haben, auf's deutlichste markirt durch ein den beiden schon betrachteten übergängen ganz ähnliches mittel (41, 1 zu ende): καὶ ὡς οὐ λόγων ἐν τῷ παρόντι κόμπος τάδε μᾶλλον, ἢ ἔργων έστιν αλήθεια, αθτή ή δύναμις της πόλεως, ην από τωνδε τών ερόπων εκτησάμεθα, σημαίνει. Denn hier haben wir noch einmal den das vorige wieder zusammenfassenden und abschliessenden begriff τρόποι und damit in verbindung den das neue ankündigenden begriff αὐτη ή δύναμις. Was solchergestalt abgesondert wird, die hier folgende lobpreisung der als resultat des vorigen bezeichneten machtgrösse Athens (bis 41 zu ende) muss somit als ein vierter theil und zwar als das angemessenste schlussglied unseres ganzen, oben angekündigten abschnittes betrachtet werden. Man wird jetzt auch dieses glied schon in jener ankündigung angedeutet erkennen darin, dass es dort nicht heisst: οία ἐπιτήδευσις ήμῖν ἐστι καὶ οία πολιτεία etc., sondern: ἀφ' οίας ἐπιτηδεύσεως ήλθον ἐπ' αὐτὰ καὶ μεθ' οίας — μεγάλα ἐγένετο, nämlich die macht, so dass diese selbst zum endziel des ganzen abschnittes gemacht wird, was sich dann hinten bestätigt. -E. Ueber die reihenfolge der nun nach grenze und inhalt betrachteten theile bleibt nur das noch zu bemerken, dass Thucydides durch diese hin ein genetisches, also auf dem causalnexus berubendes anordnungsprincip verfolgt und darum so ordnet: suerst als die nothwendige grundlage alles übrigen die versassung, sodann. aus ihrem geist entsprungen, die gesammte lebensrichtung der individuen, hierauf, durch beide bedingt, die charaktereigenschasten, andlich unmittelbar durch letztere (41, 1 ή δύναμις, ην από τωνδε των τρόπων έκτησάμεθα), mittelbar auch eben so sehr durch die beiden vorigen (36, 3 ἀπὸ δὲ οἶας ἐπιτηδεύσεως ήλθον ἐπὰ αὐτὰ καὶ — μεγάλα ἐγένετο) geschaffen, die macht der stadt. Auch kommt hiermit der wichtigste punkt, in welchem auch aller red-nerische glanz der darstellung wirklich seinen höhepunkt erreicht, au die letzte stelle. Und damit ist ferner auch für den folgenden baupttheil, das lob der gefallenen, der vortheilhafteste anknupfungspunkt gewonnen, da so auf ihnen der ganze abglanz dieser herrlichkeit verklärend ruht, welche absicht des redners sich auch in 42, 1 ausspricht. Diese genetische anordnung entspricht endlich auch dem charakter der ganzen rede, durch welche — dem historischen geist und blick ihres urhebers gemäss - eine wesentlich genetische gedankenströmung bindurchgeht: bei dem ällesten geschlecht in der vorzeit entspringend durch alle folgenden zeitstufen hin von welle zu welle immer mächtiger anschwellend, bis zum jungsten geschlecht, den unmündigen kindern der gefallenen, dem geschlechte der zukunft, unaufhalt-zam fortflutbend! — F. Nachdem wir so für das nöthige verständniss der anordnung gesorgt haben, bleibt nur auf eines noch aufmerksam zu machen. Wie reiht Thucydides die betreffenden objekte in der ankundigung? Anders als in der ausführung. Nämlich swerst έπιτήθευσις, dann πολιτεία, dann τρόποι. Warunt Diese frage, glaube ich, gehört gerade noch zu denen, die ein erklärer beantworten darf. Es entspricht diese anordnung der begriffe auf das zweckmässigste der einer jeden rednerischen ankundigung zu grunde liegenden absicht; docilem et attentum reddere. Zum behufe dieser wirkung wird hier nach dem bekannten rhetorischen anordnungs-princip dasjenige an die enden der reibe gestellt, was als das wichtigste für den redner auch die aufmerksamkeit des börers von vorn herein vorwiegend in anspruch nehmen soll, während das dem redner an sich minder wichtige in die mitte kommt. Und dieses dem redner minder wichtige ist in dieser lobrede in der that die noliteia: Darum geht er in der ausführung auch an ihr nur flüchtig vorüber, während er mit ungleich grösserer gestissentlichkeit bei dem preise der έπιτήδουσις und der τρόποι verweilt. Auch in der inversion τρόπων έξ οίων zeigt sich ein rhetorisches streben nach herverhebung, wie schon andere bemerkt haben.

Επὶ τῷ παρόντι οὐκ αν ἀπρεπῆ λεχθῆναι αὐνά. Die ersten worte haben einen dech wehl nicht unbeabsichtigten doppelsinn: "bei der gegenwärtigen gelegenheit" (der öffentlichen bestattung) und "in der gegenwärtigen lage", nämlich dem krieg mit den Peloponnesiern. Der letztere sinn entspricht dem politischen nebenzweck der rede, welchem entsprechend ja auch grade das, was hier angekündigt wird, in der ausführung so häufig mit herabsetzenden anspielungen auf staat und leben der Peloponnesier — zu dem resultat: μὴ περὶ ἴσον ἡμῖν εἶναι τὸν ἀγῶνα καὶ οἶς τῶνδε μηδὲν ὑπάρχει ὁμοίως (42, 1) — ausgestattet wird. Diesen doppelsinn giebt das deutsche "gegenwärtig" wieder. Cap. 37. Διὰ τὸ μὴ ἐς ὀλίγους ἀλλ' ἐς πλείονας οἰκεῖν. Poppe

und Krüger denken zu olxeis als subjecthegriff nolireia, indem sie an die ausdrucksweise ή πόλις (εὐ) οἰχεῖ mit dem sinne: "die stadt wird verwaltet" erinnern. Aber dieser sinn ist in letzterer formel vermittelt nur durch den begriff "wobnen", der auf molis als inbegriff der πολίται auch sehr wohl anwendbar ist (cf. Poppo I. p. 183: ἡ πόλις (εὐ) οἰκεῖ significat proprie: urbs, i. e. ejus cives, bene habitat; verum hoc potest valere: bene administratur). Auf nolizein dagegen scheint der begriff wohnen gar nicht anwendbar, insofern noliesia, wie entschieden hier, die blosse form des staates, die art seiner verfassung bezeichnet, von der sich nicht sagen oder denken lässt: sie wohnt. Ich nehme duber oixeir ausser dieser verbindung und lieber gleich direct und gans gewönlich im sinne von dioixele, administrare (nicht administrari), und erkläre das ganze, indem ich mich Bloomfield (dià tò nh elegi ές ολίγους τὸ οίκει») annähere: δια την μη ές ολίγους άλλ' ές πλείσνας ούσαν (οίκησω) διοίκησιν, "wegen der nicht an wenige nondern an eine grössere menge gelangenden verwaltung". Auch ist in janem falle die unmittelbare verbindung mit ές (ἡ πολιτεία νέκει administratur ές πολλούς) etwas sehr hartes und die von Poppo zum erweise dieser verbindung herangezogenen stellen (im commentar) bieten sämmtlich viel fügsamere verknüpfungen dar: VIII, 53 ἐς -ὀλίγους τὰς ἀρχὰς ποιήσομεν; VIII, 89 ἐς ὀλίγους ἐλθεῖν; VIII, 88 τῆς πόλεως πατ' ἀνάγμην ἐς ὀλίγου

πατεχομένης (zur oligarchie genöthigt). Μέτεστι δε κατά μεν τους νόμους προς τα ίδια διάφορα naoi so ioor nasa de sor aciocis - nenolveai. 1) Die wichtigen worte πρὸς τὰ ίδια διάφορα sind bisher von niemand auf eine zulängliche weise erklärt worden, so weit mir die erklärungen bekannt sind, und doch führen vorzugsweise diese worte zum verständniss des ganzen von der verfassung handelnden absatzes. - Müller übersetzt sehr ungenau: "in privatsachen", Heilmann: "in anschung besonderer angelegenheiten", Bredow zu Heilm.: "bei persönlichen streitigkeiten", andere ähnlich: "in besonderen rechtshändeln" oder "in den streitigkeiten der einzelnen bürger", "in privatstreitigkeiten" u. dgl. mehr. Auf einen audern begriff von διάφορα dagegen gingen andere wie Dukas aus, mit denen H. Kämpf wesentlich übereinstimmt, wenn er übersetzt "in bezug auf ihre privatinteressen." Poppo, der viele dieser ansichten anführt, giebt keine entscheidang, giebt aber später unter den worten κατά δε την άξιωσιν die übersetzung: "ad ea, quae hominibus privatis agenda sunt, empes aequalitate fruuntur." Krüger erklärt die worte gar nicht. Die vorliegenden erklärungen aber haben den gemeinsamen mangel, dass sie die zweckmässigkeit des zusatzes no. r. id. diag. nicht erkennen lehren, im gegentheil dessen wegbleiben sehr wünschenswerth erscheinen lassen. Denn während die hauptanssage: Métecti xarà toùs topous nadi to icor doch offeabar einen für das gesammte bürgerliche leben geltenden verfassungsgrundsetz, die isonomie, aussprechen soll, beschränkt der susats in seinen vorliegenden deutungen dieses prinzip gans wider dessen begriff und wesen nur auf ein einselnes gebiet des bürgerlieben lebens oder wohl gar auf den bereich der privatinteressen, hebt also die nothwendige wirkung der hauptaussage mehr oder weniger wieder auf. Man sieht hieraus, worauf es ankommt. Bine sichere erklärung kann nur durch beachtung der in dem gesammten betreffenden gedankencomplex vorliegenden absieht des redners gewonnen werden, welcher auch diese worte nothwendig werden dienen sollen. Diese absicht aber ist in dem bezeichneten umfange unleughar die: geist und wesen der athenischen verfassung durch umfassende und zugleich auch charakteristisch unterscheidende merkmale lobend hervorzuheben. Dieser absicht entspricht sunächst der vorausgeschiekte gegensatz ένομα μεν δημοκρατία κέκληται, welchem offenbar der gedanke zu grunde liegt: duss der übliche gattungsname depontaτία (über dessen währung s. bei Krüger) nicht für den unterscheidenden werth der atheuischen verfassung ausreichend sei, dass vielmehr die dem namen im folgenden (uersers de etc.) entgegengestellte sache in ihrem wesen eine modifikation des rein demokratischen charakters enthalte. Diese modifikation wird nun - dies ist offenbar die summe der in μέτεστι ... πεκώλυται folgenden charakteristik - gesetzt in die verbindung zweier entgegengesetzter verfassungsprinzipien: einerseits des eben rein demokratischen prinzips der in ausnahmsloser allgemeinheit geltenden gleichheit vor dem gesetz, andererseits des prinzips der in ihrer besonderung berechtigten individuellen personlichkeit. In der art aber, wie der lobredner diese verbindung darstellt, macht sich das streben geltend, ein jedes prinzip gerade mit demienigen maasse von nachdruck und selbständigkeit, welches jedem in seinen augen gebührt, dem anderen gegenüberzustellen. Daher das durch uer - de verbundene satzpaar, und in dessen erstem satze selbständig die aufstellung des ersteren prinzips μέτεσει κατά μεν τους νόμους πασι το ίσον, dann gegenüber die des sweiten, aber in einer viel nachdrucksvolleren, umfassenderen und gestissentlicheren darstellung: κατά δὲ τὴν ἀξίωσιν -xexώλυται: "was andrerseits die anerkennung anbetrifft, so wird jeder einzelne in dem maasse, wie er in irgend einem stücke sich auszeichnet, nicht sowohl von standes wegen, als vielmehr wegen trefflichkeit zum behuf des öffentlichen wirkens bevorzugt; auch findet er, hinwiederum den fall anlangend, dass er arm ist, wenn er dennoch etwas treffliches dem staate zu leisten vermag, in äusserer unscheinbarkeit kein hinderniss, ein anerkannter mann zu sein." Welcher sinn erwächst nun aus dem dargelegten zusammenhange für unsere im ersteren satze stehenden worte τὰ ίδια διάφορα? Sie sind die kürzeste formel für das hierauf weiter ausgeführte individualitätsprinzip, eine formel, die so gebildet ist, dass sie dem hauptausdrucke für das entgegengesetzte prinzip naat to ioor auf's schärfste gegenüber-Denn dem icor, der gleichheit oder unterschiedslosigkeit, genau gegenüber stehn die διάφορα und können daher nicht streitigkeiten oder interessen, sondern nur unterschiede (oder vorzüge) bezeichnen; den nacı aber klar gegenüber steht das attribut ίδια und hat also hier nicht sowohl den sinn des privaten, den es nur den δημόσια oder κοινά gegenüber hat, sondera bezeichnet das den individuen, den einzelnen personen der bürgerschaft im gegensatz zu deren gesammt und allheit angehörende. Wir übersetzen also: "die den einzelnen angehörendes unterschiede (vorzüge)." 2) Aber wie? In dem ersten, wesentlich doch dem ersten prinzip von uns zugetheilten satze findet sich ebenfalls das zweite prinzip und zwar schon hier den genauesten gegensatz gegen jenes darstellend? Wesu also nech

der sweite suts? Ja, dieser widerspruch scheint sich gar su verdeppela! Denn auch in dem sweiten satz, der ausführlicheren darstellung des sweiten prinzips, wird ein schärferes auge auch wieder andeutungen des ersten princips finden in den wendungen ούκ ἀπὸ μέρους, οὐδ αν κατὰ πενίαν, da die in ihnen enthaltene ausschliessung aller von stand und vermögen herrührenden bevorzugungen im stante, wenn irgend etwas dem prinzip der isonemie angehört. So glichen denn also auch unsere gedanken jenen wundersamen bildwerken des Dädalos in Platon's Euthyphron? Und was vorher gelichtet und geschlichtet schien, wäre um wieder in dunkelheit und verworrenheit zerfahren? Nein, unr weiter noch einen schritt auf dieser bahn! -- und wir gewinnen noch vollere wahrheit als vorher. Was lehren denn, recht besehen, die aufgestellten einwendungen? Antwort: innerhalb des schon nachgewiesenen darstellungszweckes noch eine besondere, feinere intention des darstellers answerkennen. Dieser nämlich bleibt bei der oben nachgewiesenen gesonderten aufstellung beider prinzipien noch nicht stehen, sondern er giebt in jedem satze dem darin aufgestellten principe durch einen begleitenden ausdruck noch das andere zur seite, damit an jedem gleich auch das zur darstellung komme: wie es, zum höchsten lobe für die athenische verfassung, an sein gegentheil als an seine nothwendige schranke gebunden sei. Wie nun also dieser inten-tion gemäss in dem sweiten satze das individualitätsprinzip an dem anderen näher die schranke findet, dass vermöge dieses letzteren alle den individuen durch stand und vermögen, also son aussen, anhaftenden unterschiede aller politischen geltung entzogen sind, und so nur die dem individuum selbst entstammen den vorzüge (ἀπ' ἀρετῆς, έχων τι ἀγαθὸν δρᾶσαι) mit politischer berechtigung übrig bleiben; so ist auch im ersten satze wiederum dem demokratischen princip an dem anderen seine schranke beigegeben in den worten πρὸς τὰ ἴδια διάφορα. Und so erklärt sich auch das letzte, die präposition. Hier vereinigt sich in neds mit dem vergleichenden sinne (im vergleich zu) der des entgegenwirkens (gegen, entgegen), ganz so wie oft in unserem: gegenüber. Diesen sinn hat die praeposition z. b. auch in VI, 11, 4 διά τὸ παρά γνώμην αὐτών πρὸς ἃ έφοβεῖσθε τὸ πρώτον περιγεγενήσθαι "dem gegenüber, was ihr aufangs fürchtetet (ihnen nümlich zu unterliegen), wurdet ihr wider erwarten ihnen überlegen", oder in IV, 92, 8 πρός τε γὰρ τοὺς ἀστυγείτονας. Unser satz heisst also: "was die gesetze anlangt, so steht gegenüber den persönlichen unterschieden der einzelnen allen das gleiche recht zu". - 3) Jetzt fordert ein rhetorischer punkt eine erläuterung. In dem die combination der beiden verfassungsprincipien darstellenden satzpaar bringt der redner die eigentliche darstellung des individualitätsprinzips in das sweite glied, also an die rhetorisch bevorzugte stelle, und giebt ihr auch durch die menge und wahl

der redemittel vor dem anderen prinzip das rhetorische übergewicht. Warum? Da Perioles selber ein an kruft und inneren reichthum ausserordentlich entwicheltes individuum war, und de er seiner gesammten ganz einzigen politischen atellung nach ain produkt - ja man kann sagen die höchste blüthe - dieses letzteren verfagsungsprincips Athens war, se war ihm anch dies natürlich das wichtigate. Und auf selche weise kommt dieses zugleich hier so zu stehen, dass an das gleiche nun dan gleiche sich anschlieszen kann und das ungehemmteste weitergleiten der rede zu der sofort folgenden darstellung der έπιτήδενοις gewährt ist, welche letztere ja wiederum das individuum, nur auf einen anderen gebiete seiner lebensentfaltung, wie schon geneigt ist, sum gegenstande hat. So hängt also anch hier wieder das eiszelne mit dem grossen ganzen der rede, und zwar mit einem ihrer bedeutungsvollsten charakterzüge fest susammen. Die neben anderen ideen in ihr waltende idee der individualität, der freien und innerlieben entfaltung des subjects, diese idee ist es ja, durch welche diese rede über die berrschenden maasse des autiken bewusstseins sich hoch erhebt und fast den standpunkt des modernen geistes - auf dieser seite - erreicht.

And µέρους. Wir sind oben ohne weiteres der ansicht Peppos, Krögers und der meisten anderen gefolgt, dass µέρος die klasse, den stand bedeute. Denn dieser begriff passt am basten zu dem dargelegten zwecke des ganzen satzes. Viel weniger stimmt dazu, was Meyer in dem werte sucht: µέρος, pars civium, opposita cunctis omnibus, factio est. Auch sind gar nicht die partheien die eigentlichen, für die verfassung vorhandenen theile des staatsganzen, sondern die stände oder klassen. Und dass in letzterem umstande dieser wortgebrauch bei Thucydides seinen grund hat, geht unzweifelhaft aus VI, a. 39, 1 hervor, wo gewisse dort unterschiedene bürgerklassen der gesmmmten bürgergemeinde als dem ξύμααν entgegengestellt und darum µέρη genannt werden. An partheien ist dort schon darum nicht zu denken, weil allen diesen klassen gleiche rechte inparhalb derselben

verfassung zuletzt zugeschrieben werden.

'Αξιώματος άφαεμα κακόλυται. Nach allen mir bekanntes erklärern soll άξιώματος zu άφαεμα gehören, so dass die sescheinbarkeit des ranges, standes gemeint wäre. Aber einmal ist dann άξιώματος vollkommen müssig; schon das eine άφαεμα könnte nach dem, was vorausgeht, auf gar nichts anderes als auf das nun mit beiden worten gesagte gezogen werden. Ferner, wo άξιωμα stand, rang bedeutet, da bedeutet es — wenigstens bei Thueydides — seiner grundbedeutung ganz entsprechend immer nur hohen rang, angesehenen stand, und somit ist die verbiedung in sich widersprechend. — Zur richtigeren erklärung führt folgender weg: es ist bei Thueydides heachtenswarth, dass zu anfang und zu ende, also an den rhetorisch correspondirenden

stillen ciaco und desselben natues, dert deimere, hier deimer stehe. Die so gestellten begriffe weisen auch durch die gemeinsankeit ihres atammbegriffes entschieden auf einander hin - was Pappo swar benehtet, aber nicht hiereichend benutzt -, und sollen darum ihrem sinne pach schwarlich weiter sich unterscheiden. als durch den unterschied der ableitungssilben angedentet ist. Diess befolgend, behen wir en dort wie bier mit der anerkennung su thun, nur dags sie dort in der form der wirkenden thätigkeit, gleicheam activisch, auftritt: als das anerkennen, bier dagegen in der form des durch diese thätigkeit gewirkten products, gleichsam passivisch erscheint: als das anerkanntsein. Was wird nun dort in der ersten aatzhälfte ausgesagt? Dass das anerkennen (der anerkennenden mitbürger und gesetze) bedingt ist allein durch die trefflichkeit der anzuerkennenden, nicht aber durch deren stand. Und diesem sinne der ersten satzhälfte wird welcher sian der zweiten am consequentesten entsprechen? Dass das enerkanntsein, wie in folge des früheren nicht durch den stand, se auch nicht durch die vermögeneuerhältnisse bedingt ist, oder - nach den vorliegenden worten ausgedrückt - nicht durch armuth gehindert soi. Samit ergiebt sich die verbindung des gonitivus mit xexoldvzas und unsere übersetzung: "Nicht ist er durch ausgese unscheinbarkeit (die gewöhnliche folge von zeria) gebindert, ein anerkannter mann zu sein."

'Elevθέρως δε — προστιθέμενοι. Die periode ist in beziehung auf den begriff έπιτηδεύματα und hinsichtlich der abgrenzung wie verbindung zwischen den die πολιτεία und die έπιτή-δενσις darstellenden theilen schon unter 36, 8 άπὸ δε οΐας ἐπιτηδεύσεως — besprochen. In allen übrigen der erklärung bedürfenden punkten trete ich den entscheidungen Krügers bei.

Διὰ δέος μάλισκα — φέρουαι». 1. Dem früher dargelegten, besonders in diesem und dem vorigen theile waltenden geiste der darstellung widerspräche es entschieden, wenn unter δέος, wie z. h. die drei übersetzer Heilmann, Hier. Müller und Kämpf wollen, furcht gemeint wäre, und nicht vielmehr, wofür auch wehl alle übrigen erkläser sind z. b. Krüger, sittliche zehen (verecundia, reverentia). Aber aus gleichem grunde ist es unpassend, wenn die letzteren dieses princip einer durchaus inneren selbstbestimmung des individuums dennoch nicht als das grundweit des hier gepriesenen verhaltens gelten lassen, sondern vielmehr den gehorzem, so dass sie diesen durch die causale deutung des dativs ἀκροάσει (wie solche namentlich Haacke und Krüger gans entschieden aussprechen) selbst auch zur ursache der sittlichen sohen machen. Zugleich wäre diess die Umkehr einer psychologischen thatsache. Denn nicht ist der gehorzem die psychologische quelle der aittlichen sehen, sondern umgekehrt ist jener, falls er nicht auf zwang oder gewohnheit beruht — und

von solchem gehorsam handelt hier der redner nicht - eine nethwendige frucht und ausserung der sittlichen schen. Und so meint es offenbar auch Sophocles in der von Gail angeführten stelle: Aj. 1072 sq. Wir fassen also den dativ als ausdruck derjenigen handlung, an und mit welcher jene kraft sich äussert: "mit geborsam," und ordeen diesen gebrauch den von Krüger in seiner grammat. §. 48, 15, a. 16 angeführten beispielen bei. 2. Indem solcher erklärung sufolge augleich auch alles in der periode ausgesagte von dieser idee sittlicher scheu seinen gemeinsamen ausgaugspunkt nimmt uud also auch alles von ihr aus zu verstehen ist, ergeben sich noch folgende zwei punkte: einmal, dass in der parataxis ocol to - xeireal und ocol - gegovoir der schwerpunkt auf das sweite glied fällt, das die argaφοι νόμοι und die auch bei Sophocles mit δέος verknüpfte aiorven enthält. - und darnach ist unsere übersetzung gewählt -; sodann, dass die bezeichnung ouologovuirne, in welcher auch das präsens wohl zu beachten ist, zu aloguene hier nicht bless die einstimmigkeit des allgemein herrschenden urtheils, wie sonst gewöhnlich, bezeichnet, sondern noch ausserdem das eigene eingeständniss des betreffenden ja auch in seiner brust gleich den anders die ἄγραφοι νόμοι tragenden individuums mit umfasst, das somit ebenso wie vor andern menschen sich vor sich selber schämt.

Cap. 38. Καθ' ἡμέραν ἡ τέρψις darf nicht heissen "täglicher genuss," denn diese vorstellung würde sich wenig mit der ausgesagten wirkung: τὸ λυπηρὸν ἐκπλήσσει reimen, da täglicher genuss an überdruss und dadurch auch an missmuth angrenzt und erinnert. Vielmehr ist zu dem, was durchs jahr hin geschieht, (διετησίοις θυσίαις), καθ' ἡμέραν der gegensatz und kann als dieser gegensatz zunächst nur das den tag über geschehende bezeichnen, jedoch so, dass der begriff tag hierbei etwas weiter als im engsten wortsinne gefasst ist. Dem jahr mit seinen festen tritt gegenüber der tag, oder das tägliche leben (alltagsleben) mit seinen erheiterungen, wovon die vorstellung eines an jedem tag sich wiederholenden genusses durchaus verschieden ist. S. die übersetzung.

'Eneigégyzται δè — ἀνθρώπων. Dieses lob ist ein trefflicher edelstein; aber nur bei voller beleuchtung strahlt er vollkommen. Passen wir nämlich alles in so weitem und hohem sinne, als die worte erlauben, so erhalten wir nicht bloss die materiellen gaben des handels, sondern auch die früchte des geistigen völkerverkehrs von Hellas, für welchen Athen ebenfalls der allgemeine umsatz- und stapelplatz war. Auch auf dem gebiete des gesammten hellenischen geisteslebens brachen die Athener die früchte und genossen jedes fremde gut durch eigene vollendende pflege als ihr eigenthum mit beimischem genuss. Denn fast alle bildenden und redenden künste und unter den disciplinen namentlich philosophie, geschichtschreibung und rhetorische theorie, nachdem

sie mehr im bereiche der peripherie, besonders in den colonicen. bis zu einem gewissen stadium, man kann sagen bis zu dem stadinn wuhrer fruchtfähigkeit sieh entwickeit hatten, gelangten dann nach dem für jede werdende geistesgrösse gewaltig anzie-benden centrum Athen und brachten dadurch und dort ihre edelsten früchte zur reife. So gewiss grade dadnrch Athen das ange von Hellas war, so gewiss würde dieser lobrede Athens das ange fehlen, wenn dieses lob --- und nur an dieser stelle kann man es finden - in der rede fehlte. Ein Hippias (bei Plato Protag. 387, d), da wo er des zusammenströmens der ge-bildetsten männer und sophisten nach Athen gedenkt, nannte diese statte της Βλλάδος αυτό το πουτανείον της σοφίας, und grade Pericles, welcher durch den geist seiner verwaltung man denke auch an das nachherige the molie xouthe maperoner c. 89 — diese geistige centralität Athens mit bewusstsein beförderte, hatte dieses lobes nicht gedacht? Ohne dieses hätte auch sein nachberiges παίδευσιν είναι την πάσαν πόλιν της Ελλάδος nicht die vollste wahrheit. - Energeogerar: die erste praposition möchte, wohl anschluss bezeichnend, nach dem folgenden zu deuten sein: έπὶ τοῖς αὐτοῦ ἀγαθοῖς.

Cap. 89. Διαφέρομεν δὲ καὶ ταῖς τῶν πολεμικῶν μελέταις τῶν ἐναντίων τοῖςδε. Die durch das ganze capitel hindurchgebende apsführung dieses ankündigenden gedaukens erweist, dass unter dem gattungsbegriff μελέται τῶν πολεμικῶν zweierlei befasst wird: theils das, was durch sicherstellende verwaltungsmaassregein für den krieg vorgekehrt, theils das, was durch erziehung für den krieg vorbereitet werden kaun. In beiden stücken wird den Athenern vor ihren feinden der vorzug grösserer liberalität zuerkannt. Dieses gemeinsame resultat wird in beziehung auf den ersten punkt in dem astze τήν τε γάρ — εὐψύχφ, und in beziehung auf den sweiten punkt von da ab in καὶ ἐν ταῖς παιδείαις u.s. w. entwickelt. Auf dieses καὶ weist das obige τε voraus.

'En' τοὺς ἐσοπαλεῖς κινδύνους χωροῦμεν. 1. Die erklärer dieser stelle theilen sich nach zwei ansichten. Nach der einen sind ἐσοπ. κίνδυνοι so viel als ἔσοι κ., gleich nämlich denjenigen gefahren, welche die Lacedämenier auch wagen; nach der anderen sind es gefahren, bei denen die Athener ihren feinden gewachsen sind. Die erste ansicht, der Poppo beitritt, verwirft Krüger aus dem grunde, weil die zweite worthälfte — παλεῖς dann hexiehungsles sei. Ich verwerfe sie, da ietzteres wenigstens der dichterischen rede nicht fremd ist, noch lieber deshalb, weil in der vom reduer selbst gegebenen erläuterung τεκμήριος δὲ etc. überall die gefahren auf seiten der Athener viel grösser dargestellt werden, als die der Lacedämonier, und sonach die behauptung viel weniger sagen würde als die ihr gegebene erläuterung. Die zweite ansieht dagegen, der Krüger beitritt, ver-

wirft Poppe, "stil ziedovog isonalýs pro zíed. io i sec isonalise eszi (sois moleniois) dici pesse negre nebis persuadenmus. Ich verworfe sie auch, und zwar auch deshalh, weil man unter gefahren, in denen jemand seinem gegner gewachsen ist, nicht eben ger erhebliche geschren versteht, und so wiederum ein missver-hältniss zu der nachsolgenden, doch offenbar recht erhebliche gefahren für die Athener meinenden erläuterung entsteht. Doch möchte man dem vielleicht damit answeichen wollen, dass isossalie allerdings in diesem zweiten sinne, jedoch in der weise eines proleptischen prädicats gesegt sei, und also gefahren berauskämen. denen die Athener so entgegen gehen, dass sie in ihnen den feinden alsbald gewachsen sind (werden). Allein bei solcher absicht hätte der redner ohne zweifel gesagt in iconaleic robe z nicht ini vove icon. x. - 2. Welche erklärung aber liesse sich statt der verworfenen finden? Nehmen wir zuerst ganz einfach, was nas zu allernächst vor augen steht; und es steht einmal da: "wir geben an die gewachsenen gefahren." Nun fragen wir: Wen denn gewachsen? Fehlt aber so ein begriff, so hat mas die ergänzung wiederum zuerst in der nächsten nähe zu auchen. bier also in ympouner. Aus diesem nehmen wir die person und baben nun: "gefahren die uns gewachsen sind, uns die spitze bieten können." Damit sind wir schon am siel! Grade solche gefahren, da sie wesentlich den sieg unberechenbar machen und fordern, dass gewagt werde, sind die probe für den kühnen sina. der da aufängt, wo die berechnung aufhört. Und so erfülkt diese erklärung auch die bedingung, dass sie im besten einklaage steht mit der zur erläuterung vom redner gegebenen schilderung von der bedoutenden höhe der gefahren, welchen die Athener entgegen gehen - wobei ihm dann die vergleichung mit den Leoedämoniern den zweckmässigsten maassetab hergiebt. - Die verbindung des sachbegriffes xirduros mit einem solchen adjectiv ist eine prosopopoje, äbnlich dem obigen viel kühneren πόλεμος έπιών 36, 3, zu welcher stelle man bei Poppo ausser πόλεμος and nivouras noch audere solche feindliche sachbegriffe wie xaxor, äledgog mit ähnlichen personificirenden attributen ansgestattet Sodet.

Ούτε γὰς Δακεδαιμόνιοι καθ' ἐκάστους, μετὰ κάντων δ' ἐς τὴν γῆν ἡμῶν στρατεύουσιν. Poppo aucht zu beweisen, dass jede erklärung der worte καθ' ἐκάστους unhaltbar sei, und will deshalb dem handschriftlich minder verbürgten καθ' ἐαυτούς den vorang einräumen; und auch Krüger betrachtet, wiewehl ehne angabe der gründe, die worte für "nicht füglich erklärber." Wir können nicht umhin, dieselben für eben so ächt als wehl erklärbar zu halten. — 1. Poppo führt seinen beweis zuerst gegen die erklärung soli, gegen die er ganz mit recht einwendet: sed καθ' ἀκάστους nunquam est soli, verum ubique singali. Aber er betrachtet den begriff soli zugleich als denjenigen, der

an diener stelle durch den zusammerhang gefordert sei: quae tamen notie hie requiri videter, quam Athenienses, Lacedaemouiis oppositi, statim praedicentur αὐτοί soli Peloponnesum invadere; weshalb ihm dann eben καθ΄ ἐαντούς allein übrig zu bleiben scheint. Aber so zwingend spricht der zusammenhang für den begriff soli nicht. Vielmehr steht καθ΄ ἐκάστους in dem allernächsten gegensatze zu μετὰ πάντων δὲ und erst in entfernterer süchsten gegensatze zu μενὰ πάντων δὲ und erst in entfernteret beziehung zu dem späteren αὐτοί, das auch erst zu dem genzen οὐ καθ' ἐκάστους μετὰ πάντων δὲ im gegensatze steht. Zu μετὰ πάντων aber bildet καθ' ἐκάστους einen viel schärferen gegensatz als καθ' ἐαὐτούς, welchem viel richtiger μετ' ἄλλων gegenüber stehen würde. Indem also der gegensatz πάντες genzu den bergriff der sereinselung fordert, der unbestreitbar in der formel καθ' ἐκάστους liegt, sind sprachgebrauch und zusammenhang wiesem herriffe die siehtige auxundung er machen. An diesen fehlt som begriffe die richtige anwendung zu machen. An dieser fehlt es bei Dukas, Hascke und Arnold, gegen welche Peppe demnachet sich wondet. Dukus nunich erkfürt: Auxeduinorioi deri und Bancke zieht als paraffele zu Λακεδαιμότιοι καθ' έκάστους; 'Αθησαίοι == 'Αθησαίοι καὶ οἱ ξύμμαχοι. Aber beide gelangen so zu einer bier unstattbesten ausdehnung des wortes Αακεδαιμόνιος; denn mit recht sagt Poppo, dans der schriftsteller dieses hier in dem engeren und gewöhnlichen wortsiene gedacht habe, da ja von ihm in emni hec loce instituta atque mores Atheniessium eum Lacedaemoniis solis, non cum naiversis Pelopouneusibus comparentur. Jenen fehler vermeidet nun zwar bei Aandatpérioi Arnold; aber er erklärt: Lacedaemonios non cum singulis sociis sed cum universis Atticam invadere, und tritt alse durch hereiaziehung des gar wicht angedeuteten begriffes socii wieder den werten καθ' ἐκάστους su nahe, se dass auch gegen Arneld Peppo recht hat mit dem einwand: Quod (Lacedaemonii cum singulis sociis) Graece non Λακ. καθ' ἐκάστους, sed Λακ. μενά τῶν καθ' ἐκάστους ζυμκάχων dicendum fnisse patet. Es iet also nur nöthig, Arnelds fehler zu vermeiden, d. h. die in dem ausdrucke καθ' ἐκάστους liegenden bedingungen der erklärung sind genauer einzuhalten. 3. Die formel καθ' ἐκάστους, so oft sie Thucydides von personen braucht, geht entweder auf eine mehrheit einselner individuen im unterschiede vou ihrer gesammtheit, und dann kann dafür auch καθ' ἔκαστου stehen (cf. VII, 64, 2 mit II, 41, 1 — II, 60, 2 — VIII, 28, 4); oder die formel geht auf eine mehrheit selbst wieder aus individuen sunammengesetzter einheiten, die ebenfalls einer größeren sie umfassenden périor Arnold; aber er erklärt: Lacedaemonios nou cum singulis setzter einheiten, die ebenfalls einer grösseren sie umfassenden gesammtheit als deren eintelne abtheilungen gegenüber gedacht werden (20 καθ' δκάστους in 1, 3, 1. 11, 64, 3. 1V, 64, 3. V, 68, 1; 69, 1; 69, 3). Offenber kann hier aur an den zweiten gebrauch, an einzelne gruppen, abtheilungen u. s. w. von individuen gedacht werden. Was für eine klassification aber kann hier, wo von den Lacedamoniern nur als kriegführender macht die rede ist, im zusammenhange anders liegen als eine militairische? Kat' śzagrove muss die einzelnen kriegsmannschaften der Lacedämonier bedeuten. Und biergegen erklärt sich Poppe nicht mit glück. Weil nämlich demgemäss μετά πάντων heiset: mit allen kriegsmannschaften, so wendet er znnächst ein: Lacedaemonios cum universis copiis suis in Atticam invadere solites esse, minime est verum; sed tertiam partem domi relinquebant, vid. cap. 10. Dass gewisse truppentheile im eigenen lande zu-rückbleiben, — bei den contingenten der peloponnesischen bundesgenossen war es herkömmlich ein drittel: s. Hermann staatsalterth. p. 87, 88 - findet aus sehr begreiflichen gründen immer statt, so oft eine kriegsmacht in das feindliche land rückt. Das verstand sich also auch hier von selbst. Dagegen mit allen ihren zur kriegführung versammelten truppencontingenten, mit ihrer ganzen operationsarmee, von der hier mur die rede sein kann, rückten die Lacedamonier in das attische land, ohne durch eine anderweitige kriegsoperation ihre kräfte zu theilen. Der redner konnte also ohne jede undentlichkeit oder unrichtigkeit schlechthin zarreg sagen. - Poppos zweitem einwande gegenüber, dass die formel auf kriegsabtheilungen zu beziehen ihrem sonstigen gebrauche zuwiderlaufe, ist einmal auf das äusserliche einer solchen aus dem wesen der formel ganz unerklärlichen einschränkung, sodann auf die drei stellen V, 68, 1; 69, 1; 69, 3 hinzuweisen. An diesen geht die formel gerade nur auf heerenabtheilungen als solche, während die verschiedenheit des stammes oder der heimath, worauf Poppo den gebrauch der fermel beschränken möchte, für den hier grade vorliegenden zweck des darstollers etwas rein zufälliges ist und ausserdem mit der in rede stehenden truppengliederung (cf. 67) mehrfach gar nicht übereinstimmt. In der von uns geltend gemachten beziehung atebt das dortige Λακεδαιμόνιοι καθ' έκάστους (69, 8) dem unserigen völlig gleich. - 4. Hiernächst handelt es sich noch um die für καθ' έκαστους anzunehmende syntaktische verbindung mit den augehörigen worten. Mit grosser freiheit lässt Thucydides die formel in die mannichfachsten structurverhältnisse eintreten (cf. Krüger Gr. 6. 60, 8, 4) und nicht blos in die der blossen casus, sondern auch in die der casus mit prapositionen: s. b. in das verhältniss eines accusativs mit soos tritt die formel in H, 64, 3 αντέσγομεν πρός τε ξύμπαντας καὶ καθ' έκάστους. Demgemäss ist es gestattet zu übersetzen: "die Lacedämonier mit einzelnen abtheilungen," was sowohl im sinne eines instrumentalen dativs als im sinne der begleitung und des nachherigen μετά gedacht werden kann. Durch diese famung aber wird auch für Aanedamorioi in jeder nöthigen weise dem wortsinne genügt. Diesem unbeschadet dürfen hier ohne unter-

schied heimische und fremde truppen gedacht werdens denn auch die fremden contingente handelten nach den zwecken der Lacedämonier, standen unter den von ihnen gegebenen gerayoi, wirkten völlig als ihre werkseuge und streitkräfte, so dass, was van dieser gesammten heeresmasse geschieht, mit recht den Lacedamoniern zugeschrieben wird. So hebt sich Poppos dritter einwand: denique ut recte notiones opponerentur, non tam perà πάντων quam πάντες scribendum erat, quia Lacedaemonii ipsi essent si, qui omnes in bellum proficisci perhiberentur ---; worin chnodices das πάντες anstatt μετὰ πάντων keine zwingende forderung sein würde, denn man vergleiche das noch viel weiter gehende perà ogar avrar in VI, 13, 3, das von den Egestäern gesagt, gradesu für oi Eysgraios avroi steht. - 5. Schliesslich bemerken wir für diejenigen, die in unserer fassung des xat' ixácrove die hervorhebung eines distributiven oder frequentativen aianes vermissen möchten, folgendes: In bezug hierauf könnte nach dem mannichfachen gebrauche des Thucydides unsere formel dreierlei heissen: mit allen einselnen abtheilungen, mit je einzelnen oder je mit einzelnen - abtheilungen, mit einzelnen abtheilungen. Die erste fassung ist hier durch den zusammenhang ganz ausgeschlossen. Die zweite fassung hebt das allerdings dadurch gegebene frequentative moment, dass hier nicht von einem einzelnen haudeln sondern von einer gewohnheit der Lacedämonier die rede ist, mit mehr ausdrücklichkeit bervor, als vom redner selbst geschieht, dem es grade in unsern worten schlechthin auf den gegensatz einselner und aller mannschaften ankommt. Die dritts fassung ist also die angemessenste. Auch in IV, 64, 8 καθ' έκαστους βλαπτόμενοι ξύμπαντες κινδυνεύομεν und noch mehr in II, 64, 3 αντέσχομεν πρός τε ξύμπαντας καὶ καθ' έκάστους liegt jones moment nur sehr entfernt und ohne reflexion des aprechenden im zusammenhange.

Ούτε γὰς Λακεδαιμόνιοι — στρατεύουσιν, τήν τε τῶν πέλας αὐτοὶ (wir Athener) ἐπελθόντες κρατοῦμεν. In diesem parataktisch gebildeten gedankenpnare bildet das zweite, von den Athenern handelnde glied den eigentlichen schwer- und zielpunkt der ganzen aussage; denn eine den Athenern geltende behauptung ἐπὶ τοὺς — χωροῦμεν soll durch das satzpaar bewiesen werden. Die entsprechende logische satzfügung wäre die: "während die Lacedämonier nicht mit einzelnen abtheilungen, sondern mit allen in unser land einräcken, so besuchen wir für uns allein das nachbarland und tragen — meist den sieg davon".

'Αθρός τε τη δυνάμει — ἐπίπεμψιν, ην δὲ — ἀπάντων ήσσησθαι. Diese genze periode gehört nicht mehr zur begründung der den Athern geltenden aussage: ἐπὶ τοὺς ἰσοπαλεῖς κινδύνους χωροῦμεν, für welche sie kein wesentlich neues, in dem unmittelbar vorhergehenden beweise bis κρατοῦμεν nicht schon enthaltenes beweismoment liefert, da selbst die ersten worte der periode: άθρόα τε τη δυνάμει ήμων ούδείς πω πυλέμιος ένέτυγε war ein dem veränderten zwecke gemäss anders gewandter und etwas erweiterter (ovdsig na) ausdruck für das frühere beweisnement αὐτοὶ ἐπελθύντες sind. Vielmehr gilt die periode ihrem endzwecke und ihrer hauptaussage nach nicht den Atheners seedern den Lacedamoniern, von denen sie in summe aussagt, dess diese, so kühnen gegnern gegenüber, zu falschen darstellungen ibre zuflucht nehmen, um ihren kriegerischen ruf aufrecht zu erhalten. Die periode steht sonach zu der vorher bewiesegen kühn heit der Athener in dem logischen verhältnisse der folge, ohne dass jedoch Thucydides das logische verhältniss, wie er das ja meist vernachlässigt, durch die entsprechende conjunction, die hier wore austatt te sein müsste, ausgedrückt hat. Innerhalb der periode selbst, die aus zwei hauptsätzen, also purataktisch, zusammengesetzt ist, fällt das logische übergewicht auf das zweite glied der parataxis fir de nov - hoshobat, in welchem die hauptaussage selber ausgesprochen wird, während das erste glied άθρόα — ἐπίπεμψιν vorbereitend und dienend dem zweiten gliede in concessiver weise logisch sich unterordnet, ein verhältniss, das bei der einmal gewählten parataxis von Thueydides obenfalls nur unvollkommen beseichnet ist durch die adversative cou junction (de) des zweiten gliedes. In einer den legischen varhältnissen adäquaten form würde die periode etwa nach diesem schema verlaufen: "die folge (der nachgewiesenen kühnbeit der Athener) ist, dass die Lucedumonier, obgleick sie noch nie die gesammtmacht Athens gegen sich hatten, dennoch von dieser thateache in ihren darstellungen, um ihren eigenen ruf aufrecht zu erhalten, nach belieben abweichen."

Προσμίζωσε u. s. w. Bemerkenswerth ist hier die jedesmal im interesse der parthei sich schattirende bezeichnung einer und derselben sache: gegenüber dem προσμίζωσε und dem schliehtern πρατήσαντες im munde des Atheners das bramarbasirende ἀπεώσθαι der Lacedümenier, gegenüber dem unverholenen νικηθέντες des Atheners das vagere und ausweichende ἡσσήσθαι im munde der geschlagenen.

Kaisoi, si φρθυμία μαλλον ή πύνων μελέτη και μή μετά νέμων τό πλείον ή τ όπων ἀνδρίας ἐθέλομεν κινδυνεύει». — Die frage ist: sell der optativ ἐθέλομεν beibehalten, oder statt dessen ἐθέλομεν in den text gesetzt worden? 1) Krüger in Dion. Halicarn. Historiegr. p. 238 macht darauf aufmerksam, dass in diesem conditionaleatze sichts wesentlich anderes ausgesagt wird, als was in dem ersten satze dieses ganzen gedankenganges καὶ ἐν ταῖς παιδείαις κτλ., besonders in den worten ἡμεῖς δὲ ἀνειμένως διαιτώμενοι οὐδὲν ἡσσον ἐπὶ τοὺς ἐσεπαλεῖς κινδύνους χύορωμεν, entschieden als shatsache ausgesprochen worden war. Und aus diesem grunde ist eine subjective oder der reinen vorstellung angehörende behauptung weder eo, wie sie Poppo and

Meyer mit hinweitung auf Matth. §. 524, 3 in dem optativ idihomes annehmen, dem zusammenhauge entsprechend, noch so wie Arneld und Kumpf sie annehmen, nämlich als bescheidenere form einer objectiven aussage, dem zwecke des redners gemäss; welcher grade das hier in rede stebende als ein gans beconders hehes lob betrachtet und darum eine reihe von redemitteln bis an nasere stelle nur dazu aufwendete, es auf die nachdrücklichste art grade als thatsache geltend zu machen. Zwar sagt Kämpf, eines auch von Krüger I. I. angeregten aber in den zusätzen des genannten werks p. Lyni. zurückgenommenen gedanken verfolgend, dass hier doch nicht ganz dasselbe ausgenigt werde, als an der früheren stelle, "dass vielmehr ανειμένως διαιτώμενοι sehr füglich in unserer stelle ausdrücklich wiederholt werden könnte"; aber das ändert nichts, oder macht vielmehr die sache für seine erklärung noch ungüustiger. Anders nämlich ist das hier gesagte nur insofern, als darin die vorher behauptete und erhärtete thatsache durch ausdrückliche hervorhebung eines in ihr implicite liegenden momentes (μη μετά τόμων το πλείον, η τρόπων άνδρίας), das dem redner das wichtigste daran ist (s. die analyse des abschaittes unter c. 86, 8 από δε οΐας τε επιτηδεύσεως κτλ.), sech erweitert und in ihrer wirkung gesteigert werden soll; so dans die unsweckmässigkeit einer aussageweise, die alles wieder ane dem gebiete der thatsächlichkeit in das der subjectiven vorstellung zurücknimmt, nur um so einleuchtender wird. - Was ist zu thun? 2) Eine in solchen fällen bäufig anwendbare maxime ist die, darzuthun, dass die grade vorliegende structur aus besondern gründen an die stelle einer andern sonst regelmässigeren structur getreten sei, wie man mit zwei der unsrigen scheinbar sehr äbnlichen stellen I, 120, 3 und III, 10, 1 verfahren muss. Aber an der unsrigen ist aus obigem grunde auch dieses verfahren unanwendbar. Denn man darf zwar zu I, 120, ἀνδρῶν σωφρόνων μέν έστιν, εί μη ἀδικοῖντο, ήσυχάζειν sagen: die auf die logische natur eines solchen gedankens in der regel angewendete structur ist he cum conjunctivo, aber der schriftsteller - und niehts hinderte ihn daran - schaut die noch immer wieder sich realisirende gattung von fällen, für die in präsentischer darstellung eben der conjunctiv mit är die übliche structur ist, einmal an unter dem bilde eines einzelnen eintretenden falles, den er sich zu diesem zweck vorstellt, und kommt so zu dem modus der subjectiven behauptung (zi abixolireo); und ferner würde man an unserer stelle zwar ohne allen anstess lesen ην — έθέλωμεν, wenn es wirklich dastände; äber man kunn bei dem eben nachgewiesenen zwecke des redners und dem zusammenhange an unserer stelle schlechterdings nicht sagen: der schriftsteller hat si édéloquer statt fir édéloquer gesetst, da joner zweck und joner zusammenhang ihn durchaus nicht konnten dazu kommen lassen, so im sinne subjectiver verstellung die üblichere

structur aufzugeben. - Was ist alse zu thung 3) Kräger folgert aus seiner obigen bemerkung so viel, dass der eptatio überhaupt nicht stehen dürfe, und setzt die variante zweier bandschriften idilouse in seinen text. So wäre freilich zu verfahren, wenn nichts weiter übrig bliebe. Liesse dagegen die natur des modus mit vollkommener sicherheit doch noch eine erklärung übrig, die den nachgewiesenen schwierigkeiten nicht unterläge, so ware es bei dem stande und dem hohen alter der überlieferung, die auch für Dionysius von Halikarnass eine völlig unzweifelhafte war, durch alle grundsätze einer gewissenhaften kritik gefordert, diese erklärung dem verfahren Krügers selbst dann noch vorzuziehen, wenn ihr der blosse usus, so weit er unserer beebachtung vorliegt, auch nicht gar zahlreich zur seite stünde. Wohlan! In dem wesen des optativus liegt, wie besonders Bäumlein in seiner moduslehre p. 252 gut nachgewiesen hat, auch die concessive behauptung, die denn auch häufig genug, namentlich in der formel eler (cf. p. 253) gebraucht wird. Weniger durch den usus bestätigt ist nur die concessive behauptung im nebensatse. Aber einmal steht dieser anwendung ein inneres hinderniss ebenso wenig im wege, als bei manchen andern vorwiegend dem hauptsatz zusallenden aussagesormen z. b. dem conjunctivus deliberativus; so dass Bäumlein geneigt ist, auch in Arist. Av. 180 ώσπερ είποι τις τόπος concessiv zu nehmen. Sodann hamdelt es sich hier um den conditionalsatz mit si und optativ. der mit der concessiven behauptung eine so nahe verwandtschaft hat. dass diese sehr leicht in die function jenen eintritt. So int es in Od. XIV, 193 ff. cf. Bänmlein p. 254, we der concessive hauntείη μεν συν σωϊν έπι χρόνον ήμεν έδωδή

ηδε μέθυ γλυκερόν κλίσζης έντοσθεν ἐοῦσω δαίνυσθαι ἀκέοντ', ἄλλοι δ' ἐπὶ ἔργον ἔποιεν, gradezu die geltung eines conditionalen vordersatzes hat für den dann auch mit optativ und κέν folgenden satz:

δηϊδίως και έπειτα καὶ εἰς ένιαυτὸν ἄπαντα

οῦτι διαπρήξαιμι —
ganz als wenn si siŋ μèν κελ. vorausgegangen wäre. Es liegt
also ebenso umgekehrt kein hinderniss vor, dass nicht auch der
conditionalsatz (mit optativ) eine concessive behauptung in sich
aufnehme. So ist in Plat. de rep. p. 517 a die concessive behauptung: οῦτος δὲ ὁ χρόνος μὴ πάνν ὀλίγος εἰη, wenn auch
vielleicht in parenthetischer selbständigkeit zu nehmen, so doch
jedenfalls ein logisches glied des conditionalen vordersatzes (mit
si cum optativo) und ein wesentlich mitbedingendes moment —
darum auch μή — für das im nachsatz ausgesprochene. — Die
vorgeschlagene erklärung unseres optatives ἐθέλειμεν scheint sonach von grammatischer seite gerechtfertigt zu sein. Aber ist
sie es auch von seiten des zusammenhangs? Sie ergiebt den
sinu: "mag es immerhin unsere neigung sein, mehr mit leichtem

sisse als u.s. w. in die gefahr su geken; se erwächst uns dech der gewinn —.". Und dieser sien giebt die thatsächlichkeit des bisher gesagten keineswegs wieder auf, wohl aber ist er grade dem in der ganzen verausgehenden erörterung und ehense in diesem vordersatze (πόνων μελέτη, μετὰ τόμων ἀνθείας) festge-haltenen gegensatze gegen die Lacedämonier angemessen; denn weil diese das entgegengesetzte vorziehen, versagen sie der au den Athenern gepriesenen richtung ihre anerkennung, und dieser missbilligung gegenüber ist der einränmende, geltung gewährende concessivsinn nehr passend. Diesen bestätigt endlich auch καίτοι, das, trotz seiner stellung zum nachsatze gehörend, sich durch nichts besser erklärt als durch die adversative beziehung des nachsatzes zu seinem concessiven vordersatz.

Kαὶ δο το τούτοις — καὶ ἔνι ἐν ἄλλοις. Ueber diesen satz, so wie die ganze periode als verknüpfendes band zwischen dem die ἐκιτηδεύμανα und dem die τρόποι behandelnden theile ist schon gehandelt unter cap. 36 ἀπὸ δὲ οἴως το ἐπιτηδεύσεως καλ. Nar das sei hier noch gesagt, dass durch die enge verknüpfung des καὶ ἔνι ἐν ἄλλοις der ganze folgende charakterreichthum attischen wesens, das φιλοκαλούμεν u.s. w. zugleich als eine frucht der eben geschilderten freieren entwickthung der attischen naturen gegenüber der einseitigen und ἐπίπονος ἄσκησις der Lacedümo-

nier dargestellt wird.

Cap. 40. Ochomitovus pet' sereleiag. Der ninn dieser werte wird in den mir bekannten erklärungen auf einen zu engen bereich eingeschränkt. Krüger z. b. augt: "φιλοκαλείν kann sich hier wehl nur auf die geschmackvelle eleganz des privatlebens beziehen, da im öffentlichen keine sveelsen herrschte". Vielmehr ist an den gesammten charakter des attischen geschmacks, wie dieser sich auf allen gehieten des schönen, am reinsten aber und glorreichsten auf dem der schönen künate ausserte, su denkon. Grade spreheu ist ein no hervortretendes charakterzeichen des attischen geschmacks, dass zum beimiel die nachabmer dieses geschmacks auf dem gebiete der römischen beredtsamkeit das wesen desselben in dieser einen eigenschaft sogar erschöpft wähnten und daher bis in das extrem völliger nüchternheit und schmucklosigkeit sich verirrten; ein umstand, der Cicero öfter gelegenheit giebt, diesen "Attici" Roms gegenüber jene eigenthümlichkeit des attischen geschmacks aber zugleich auch deren manns zu erörtern, wie solches im sinne der schönheit von den Athenern festgehalten wurde und bier in dem der sirsiksia gegenüberstehenden φιλοκαλούμεν zur geltung gebracht ist. - Becht bedacht: ein herrliches, ein grosses, das geheimniss und ideal aller klassischen kunst, sehen wir hier mit bewundernswürdiger eutelie ausgesprochen in dem gelesenen worte: φιλοχαλούμεν μετ εὐτελείας! und damit dasjenige als heimische habe und gabe dem attischen geiste zugesprochen, was, aus ihm achöpfend, alle folgenden calturvölker (Römer, Italiener a. s. m.) mehr oder weniger doch nur als mühevolle and künstlich angeeignete errungenschaft auf vereinzelten höhepunkten ihres culturlebens erzielten und zwar im ganzen aur durch und für wenige eingeweihete. — Φιλοσοφούμεν άνευ μαλακίας. der schärfer begränzte, nur wissenschaftliches umfanzende sinn des wortes vilogogeër ist hier anzunehmen, sondern der weitere, sugleich mehr praktische, wie ihn der populäre gebrauch darhet. Denn an den populären gebrauch hatte bei einem selchen worte der redner sich allein zu halten nach dem überall in der redepraxis bewährten grundsatze bei Aristotel. Rhet. I. 1: &daansλίας έστια ο κατά την έπισεήμην λόγος, εφύτο δε άδύνατον (τφ δήτορι), άλλ' ἀνάγκη διὰ τῶν κοινῶν (mit hülfe der gemeinüblechen begriffe) noisiodai ràs nicreis nai robs loyous. Auch passi iener engere sinn nicht in den unsammenhang, wo es sich eben so wie bei viloxalovus, nicht um ein nur en wenigen zu lobendes, sondern um ein unter den Athenern allgemein herrachendes streben bandelt. Nach dem populären gebrauche aber, wie solcher auch bei Xenephon und in den mehr propädeutischen dialegen Platos vorliegt, gilt quilocomeis in bezug auf jedes, was une überhaupt zur intellectuellen und moralischen bildung des menschen gehören oder beitragen mag. 2) Aber die spitze dieses lobes liegt in dem zusatze. Wenn Pericles hinzusetzen durfte äver μαλακίας, so ist biermit der ven Athen gepflegten bildung der stempel daueruden werthes und vollster ächtheit vorlieben. Denn die achte hildung ist es immer geweren, die weit entfernt erschlaffung herbeizuführen, vielmehr ein - wenn auch nicht der einsige - pährquell des im wachsthom begriffenen, sowie ein heil - und verjüngungsquell des krankenden oder erechlessenden geisteslebens für individuen und völker war. Und grade die dem attischen geiste eutspressenen elemente und preducte der bildung baben - eben deshalb featgehalten von volk un volk -diese erhaltende, beilende und verjüngende kraft in der culturentwickelung der europäischen völker immer aufs neue und se ontschieden bewährt, dass diese elemente als ein wesentlicher mitschreitender factor der modernen bildung unerschüttert desteben, man möge von ihnen wissen wollen, oder nicht.

Πλούτφ τε έργου μάλλον καιρῷ ἡ λόγου κόμπφ χρώμου. Die von Poppo und Krüger (nach Hobb.) gegebene erklärung: "wir gebrauchen den reichthum mehr als gelegenheit (und hülfsmittel) zur that, denn als prunk der rede" scheint in beziehung auf λόγου κόμπφ noch nicht erschöpfend zu sein. Für die in dem ganzen satze von Thucydides gemeinte maxime giebt es gewiss keine anwendbarere erläuterung als das, was Thucydides VI, 16, 1—4 in gleicher beziehung dem Alcibiades in den mund legt, der, wenn in etwas, so gewiss in diesem stück ein typus tet für den attischen charakter jener zeit. Alcibiades sagt dort,

dess' seine gläuzende verwendung des reichthums ihm selbst und seinem house uwar zunge und dößer bei den leuten einbringe; dess ihn aber der viel höhere gesichtspunkt dabei leite, dem vaterlande durch darlegung von δύναμις und logic in den augen der fremden oder feinde einen wesentlichen untzen zu schaffen. wie er durch die derartigen schon gewonnenen erfolge seiner glänzenden anwendung ausführlich (2—4) beweist. Wenden wie diesen gesichtspunkt auf unsere stelle an, so ist bei λόγου κόμπφ nicht nowohl das eigene rühmen und reden der den reichthum gebrauchenden, als vielmehr das der anderen menschen gemeint. Fremdes rühmen also wird eigener that und thatsächlichem erfolge - beides umfasst žoyov - nachgestellt, ja sogar durch den scharfen gegensatz, der hier zwischen xaigos (gelegenes mittel) and-κόμπος obwaltet als etwas an sich überflüssiges, fast ungelegenes zurückgesetzt. Und so verräth sich hier schon dieselbe gesinnung, die sich nachher in c. 41, 2, nur umfassender und ausdrücklicher, ausspricht in jener stolzen ablehnung alles fremden lobes dem werthe der eigenen worte gegenüber. In der verbindung des dativs κόμπφ mit χρώμεθα ändert sich nichts, nur dass er den dargelegten gedanken zu folge ein resultirendes in der weise eines proleptischen prädikats (cf. Krüger Gr. 57, 4) ausspricht, wie diess im deutschen die umschreibung mit "zu" wiedergieht: zu müssigem wortgepränge.

Καὶ τὸ πένεσθαι ούχ ὁμολογεῖν τινι αἰσχοόν, ἀλλὰ μὴ δια-φεύγειν έργφ αΐσχιον. Die auf der verbindung des ούχ mit ὁμοleyeir beruhende erklärungsweise, die z. b. Hier. Müller so wiedergiebt: "und seine armuth zu verhehlen gilt für schimpflich, für schimpflicher nicht durch thätigkeit sie abzuwenden," empfiehlt sich nicht. Denn nicht nur, dass so die form für den gedanken etwas gezwungenes hat, dass ferner so die antithese beider sätze, auf welche die eigentbümliche wortstellung gestissentlich hisweist, zu einer blossen vergleichung zweier bloss graduell verschiedener alogea abgeschwächt wird; sondern auch gestört wird die bei anderer erktärung sich ergebende höchst genaus entspreehung zwischen allem hier von der armuth und allem vorber vom reichthum gemeinten: wie der reichthum von den Athenern nicht als ein gegenstand des ruhmes geschätzt wird, so wird such die armuth an sich nicht als eine schmach von ihnen verachtet; wie vielmehr der reichthum von ihnen nur geschätzt wird als hulfsmittel zu wirksamer thätigkeite so wird auch die armuth nur-dann und deshalb von ihnen verschtet, wenn der mangel dieses thätigen sinnes sie begleitet. Zu diesen gründen kommt noch die aus einer verschiedenheit der verbindung allein zu erklärende verschiedenheit der negation, indem beim zweiten infinitivus diagrefyres die wirklich zu ihm gehörende negation nicht wieder of lst, sondern gans mit recht un. Aus diesen gründen trete ich Poppo bei, welcher, wie auch Döderlein thut, ovy mit dem priidikat αίσχρόν verbindet und dann im nothwendigen ausammenhange hiermit den comparativus αίσχιον erklärt durch μάλλον αίσχεόν, "ita ut hoc nou sit magis turpe, sed potius turpe", einen auch soust von ihm hiereichend belegten gebrauch, cf. I, p. 171. Underigens möchte man τὸ πένεσθαι nach dem eindrucke, den das gewicht und die stellung dieses begriffes hier machen, lieber nicht als ebject au δμολογεῖν, sondern als das subject au dem dann durch den beziehungsinfinitiv ὁμολογεῖν erweiterten prädicat οὐκ αἰσχρέν betrachten ("die armuth ist nicht für irgend jemand einsugestehen schimpflich"), und nur bei διαφεύγειν als object wiederdenken.

Acamseorros rae di uni rode exeuer, core roduar re oi aiτοὶ μάλιστα καὶ περί ών έπιχειρήσομεν έκλογίζεσθαι, ο τοῖς άλλοις άμαθία μεν θράσος, λογισμός δε σκνον φέρει. — Μάλιστα gehört, was wir gegen Kämpf erinnern, nicht bless zu rolugs, sondern auch zu έκλογίζεσθαι; denn beides will der redner in gleich hohem maasse an den Athenern zur anerkennung bringen. Demgemäss übersetzt auch Döderlein. - Zur ermittelnng der richtigsten oder wahrscheinlichsten erklärung für das schwierige o beginnen wir 1) mit der beurtheilung der von Poppo in Observ. crit. in Thucyd. p. 197 aufgestellten erklärung, die zwar von ihm selbst später in seinem Thucydides I. p. 184 mit einer anderen vertauscht, aber auch nach ihm von Matthiä (Gr. &. 439. anm. 1, c.), Meyer, Kämpf (anm. 15), Krüger festgehalten worden ist. Poppo trägt sie unter unserer stelle noch einmal so vor: "Thueydidem initio scribere voluisse δ (τὸ ἐκλογίζοσθαι) τοῖς ἄλλοις ὅχνον φέρει, sed explicandi causa contrarium in medio inservisse auadía per decos, et deinde, quo eratio concisnior esset, λογισμός addidisse, ut base pre δ τοίς άλλοις, άμφ θίας θράσος φερούσης, όπου φέρει dicta essent - ". Man sight. über diese erklärung entscheidet die frage: wollte Thucydides unsprünglich so schreiben, wie hier angegeben lat? Walke er eigentlich nur von exhoriçea ous etwas aussagen trets der paretaktischen gestaltung seiner aussage αμαθία μέν - λογισμός 36 - ? Thueydides wellte den vereis von kühnheit und berechnung wesentlich als etwas die Athener auszeichnendes darstellen. darum steht an der spitze diemsgorreg pag di equi rede Troper. Dieser absicht entspricht es am vollständigeten, wenn diese auszeichnung nach beiden seiten hin, nach denen sie sich mit gleioher nothwendigkeit ergiebt, aur geltung gebracht wird: alse eben so sehr als ein versag vor denen, die kühn sind ohne einschen und berechnung, wie vor denen, die klug berechnen, aber dadnreh der kühnbeit verlustig gehen. Jedes dieser momente ist für den angegebenen zweck des schriftstellers von gleicher wichtigkeit. So verbietet denn der zusammenhang, das eine glied λογισμός δὲ ὅκνον φέρει einseitig als die eigentlich beabsichtigte hauptaussage zu betrachten und das andere aur in subsidiarischer bedeutung (explicandi causa) und in logischer unterord-

sung (für ἀραθίας θράσος φερούσης) gelten zu lassen. 2) Denjenigen anforderungen, die bei widerlegung des ersten erklärungsversuches von uns entwickelt worden sind, entspricht non alterdings Poppos zweite erklärung, die auf dem wege der ellipse zu leinten versucht, was die erste auf dem des anakoluths na leisten nicht vermochte. Sie lautet Vol. I. p. 134: omissa generali sententia rolvarrior piprerat, statim ratio, qua contrarium spud slios locum habeat, describitur. Sie stützt sich p. 133 auf die 2 stellen des Thucydides: IV, 125, 1 οἱ μὲν Μακεδόνες και το πληθος των βαρβάρων εὐθυς φοβηθέντες, όπερ φιλει μεγάλα στρατόπεδα ἀσαφῶς έκπλήγουσθαι, (unter vergleichung von VII, 80, 2 olor giler nai naoi στρατοπέδοις μάλιστα δε τοίς μεγίστοις φόβος καὶ δείματα έγγίγνεσθαι) und VI, 33, 6 όπες καὶ Αθηναΐοι — ηὐξήθησαν. "In utroque enim loco generale verbum experiendi, παθείν seu ποιείν (V, 70 δπερ φιλεί τὰ μεγάλα στρατόπεδα ποιείν) omissum, et id ipsum, quod experiuntur magni exercitus et experti sunt Athenienses, quod proprie per epexegesin addendum erat, statim clarius significatum est, ut alibi etiam συμβαίνειν vel γίγνεσθαι post φιλεί deest. Wie also in VI, 33, 6 die worte eigentlich so gemeint sind: ὅπερ καὶ Αθηναῖοι ἔπαθον ἠυξήθησαν (was sie an sich erfuhren, nämlich: gefördert wurden); so soll nach Poppos erklärung, auch an unserer stelle der volle ausdruck so lauten: o rovravrior rigrerat rois allois, άμαθία μέν θράσος, λογισμός δέ όκνον φέρει — was auf entgegengesetzte weise den übrigen geschieht (bei den übrigen sich entgegesetzt verhält): ihnen nämlich (diess die epexegese) bringt unkunde beherztheit, berechnung aber zagen. - Aber wie? Das zu grunde gelegte beweismittel ergiebt ja blos die ergänsung von yiprerat. Ausser diesem wird noch rovrartior erganst, was sogar den hanptbegriff in Poppos erganzung bildet, durch den auch der oben erwiesene fall eines zu ergänzenden γίγγεται hier erst anwendbar würde, denn δ γίγνεται voic alloic kann natürlich niemand denken. Jenes beweismittel rechtfertigt also die ergänzung von rovrarrior so wenig, dass es vielmehr deren erweises erst bedarf, um jenes beweismittel für unsere stelle brauchbar zu machen. Eine solche ellipse nun aber, wie hier die des begriffes τοίναντίον ware, möchte wohl überhaupt über die grenzen des griechischen sprachgebrauchs - man vergleiche bei Krüg. gr. §. 60, 7, a. 1-6 und §. 61, 3, a. 1-13 - hinausgeben, findet auch hinsichtlich des thucydideischen gebrauchs in dem was Poppo an den betreffenden stellen seiner prolegomena p. 193-4 und p. 289 ff. darbietet, wichts Thuliches, und ist jedenfalls an unserer stelle durch den susammenhang ausgeschlossen; denn hätte Thucydides seinen gedanken einmal so gewendet, dass rovrarrior in ihn hineingehörte, so hätte er diesen begriff auch ausgesprochen, weil er an ihm grade einen cardinalbegriff für seinen zu erweisenden hauptgedanken dia pso orros szoner gehabt hätte. - 3. Wenn semit jetzt ebenso der weg der ellipse, wie vorher der des anakeluths, als nicht zum ziele führend sich ergeben hat; so scheint amr übrig zu sein, dass o durch sich selbst, d. h. durch anwendene der in ihm selbst möglichen grammatischen varhältnisse und beziehungen erklärt werde. Auf dem so verengten interpretationsgebiete sind noch immer zwei versuche möglich: entweder der versuch einer ganz wörtlichen fassung des pronomens in seinem gewöhnlichsten gebrauche, oder die annahme eines ungewöhnli-Jener versuch aber, den Göller und Gail, cheren gebrauches. jeder in anderer weise, gemacht haben, schlägt in jeder weise fehl. Auf welches frühere könnte o in seinem gewöhnlichsten gebrauche als adjectivisches pronomen mit erfolg zurückbezegen werden? Nicht auf έκλογίζεσθαι, wie wir schon unter 1. gezeigt baben. Auch nicht auf das mit rods angekundigte. mit ωστε - έκλογίζεσθαι ausgesprochene ganze, die thatsächliche einheit von τολμαν und έκλογίζεσθαι der Athener; weil grade vom gegentheil dieser einheit im relativaatze gehandelt werden soll. Eudlich auch nicht auf diese beiden begriffe, jeden für sich gedacht, so dass ő dieselben, um einen gemeinsamen anschluss für die beiden folgenden mit ihnen zusammenhängenden aussagen zu gewähren, in eine bloss numerische einheit lose zusammenfasste und nachber nothwendig auf dem wege der distributivan apposition (cf. Krüger §. 57, 8) wieder gespalten sein müsste. Auch so — sagen wir — kann ő nicht bezogen werden, schon weil jene numerische einheit den plural a statt o erfordera würde, und ferner weil dem im relativ zusammengefassten begriffspaare (τολμάν und έκλογίζεσθαι) dann bei der spaltung des gedankens keines der beiden folgenden begriffspaare in der se erforderlichen weise entaprechen will, man möge es mit augebia und λογισμός, oder - in welchen falle o object ware - mit θράσος und oxror versuchen. 4. Es kann also nur noch an eine der minder gebräuchlichen, conjunctionsartigen anwendungen des relative gedacht werden. Nur darf o dabei nicht in der weise des homerischen ő = őzı als eine wirkliche conjunction, ein ganz individuelles logisches verhältniss aussprechend, angesehen werden. wie von Osiander geachehen ist durch die deutung: "weil" (sur begründung des vorangebenden haupturtheiles διαφερόντως έχομες). Denn mit recht entgegnet Poppo: hunc Homericum usum (der übrigens für die bedeutung "weil" selbst bei Homer ein sehr vereinzelter ist) a prosa oratione alienissimum esse. Selbat in den assimilirenden wendungen ών, ανθ' ών, έξ ών (cf. Matth. 480, c.), in denen das relativ immerhin durch souror oss aufgelöst werden mag, zeigt doch grade die ganz in der gewöhnlichen weise vollzogene assimilation, dass das relativ nicht mit einer wirklichen conjunction identisch geworden ist (cf. Krüger Gr. 51, 10, 4) und also keine bestimmteren logischen verhältnisse in

sich aufgenommen hat, als die en als relativum in sich tragen kann. Ebeuse führt euch in den fällen, we sund a durch "westhalb" übersetzt werden dürfen, die conjunctionsartige anwendung nicht bis zu einer wirklichen conjunction der folgerung, welches logische moment vielmehr im zusammenhange liegt. Diese relative molest besages as sich nichts weiter als: in benug auf was, welchem gemäss, und sind soquestive der besiehung eben so wie rours und ravea da, wo sie nach der legischen beschaffenheit des susammenhangu durch "darum, deshalb" übersetat werden. Diesen analogieen gemäss kaan an untere stelle vom erhierer die conjunctionsmässige fassung des o nur in der weise vollsogen werden, dass blon das festgehalten wird, was in der natur des relativams und des hier ebenfalls anzunehmenden absoluten accusativus liegt: zurückweisende (telațiv) bezugnahme (accusativ) auf die verher ausgesprochene thatsache des gleichseitigen solμάν τε μάλιστα και έκλογίζεσθαι der Athener, so dass der sinn entateht: in welchem betrucht, in bezug worauf. Dem übersetzer aber ist es erlaubt, den von Thucydides im worte nicht mit ansgedrückten legischen ausammenhang, der hier adversativer natur ist, mitauszudrückon durch "wogsgen."

Kai rà és aperer - absos riva avelevuer. An dieser ganzen stelle stimme ich mit Poppo, von dem auch Krüger nicht abweicht, überein; und sebe mich pur zu einer, den letzten satz betreffenden, erläuterung noch veranlasst. In den worten: xai μόνοι οξ του ξυμφέροντος μαλλον λογισμό ή της έλευθερίας το siero dosoc sita obeshovuer nehmen die mir verliegenden übersetzer Heilmann, Hier. Müller, Kämpf und Döderlein die wendang où μαλλον η in dem bekannten sipne: "nicht sewohl, als," der auf die bedeutung potius in paller surnekgeht. Sprachlich aber ist as erlaubt, auch in dieser wendung von der anderen bedeutung des maller: magis gebrauch zu machan, wodurch die wendung je nach befinden den zusammenhanges theils den sinn: "nicht mehr, alse in nicht häherem grade, als" theils den sinn: "in geringerem grade, als; weniger, als" erhalten kaun. Und disser dritte sinn ist es, der hier am besten passt, während der erste, von den übersetzern gewählte wider den zusammenhang und die nothwendige intention des redners ist. Durch dieses sinn nämlich entsteht das ergebniss, dass der gesichtepunkt auf eigenen vortheil bei der unterstützung amferer nicht etwa nar hinter den anderen (the ilandsging to moto) als den überwiegenden zurückgesetzt, sandern violmehr gans in abrede gestellt wird. Dagegen enthält das vorige in summe das leb; "die Athener sind bei der art, wie sie ihre freundschaften knüpfen und unterhaltan, nämlich durch wohlthaten (er doweres) und durch deren fortsetzung (di' siroiac), zuverlässigere freunde, als andere." Als erklärung aber für dieses ergebniss wird augegeben das streben, den durch die ersten wohlthaten verpflichteten theil anch

für die daner in der verpflichtung zu erhalten, was dech unlongbar die berücksichtigung des eigenen fun pie in sich schliesst. Namentlich für die zubörer des redners verstand sich das ganz von selbst, da dieser gesichtspunkt neben der rücksicht auf den ruhm der hochherzigkeit immer der leitende in der wehlthätigkeitspolitik Athens gewesen ist. Thucydides selbst, auf den es hier ankommt, giebt durch des mund des Alcibiades VI, 18 über diese thatsache durch hinweisung auf ihren nethwendigen grund den entscheidendsten beleg. Dort hat Nicias an schlusse seiner rede c. 13 von den Athenern, wider ihre gewohnheit ankämpfend, gefordert: τὸ λοιπὸν ξυμμάγους μὴ ποιοσθαι, ώσπες εἰώθαμεν, οἰς κακώς μέν πράξασιν άμυνουμεν, εἰφελίας δ' αὐτοὶ δεηθέντες οὐ τευξόμεθα. Und mit rücksicht auf lotzteres bedenken sagt Alcibiades, indem er auf unbedenkliche unterstützung der Egestäer dringt: τήν το άρχην ούτως έκτησάμεθα καὶ ήμεῖς καὶ ὄσοι δη άλλοι ήρξαν, παραγιγνόμενοι προθύμως τοῖς άεὶ, ἢ βαρβάροις ἢ Ελλησιν, ἐπικαλουμένοις, und schlieset diese erörterung damit: ἀνάγκη (ἡμῖν) ἐπειδήπερ ἐν τῷδε (τῆς ἀρχῆς) καθέσταμεν, τοῖς μεν ἐπιβουλεύειν, τοὺς δε (nämlich die, welche wir durch unsern beistand auf unsere seite gezogen und uns verpflichtet haben) μη ανιέναι (nicht loszulassen), διά τὸ άρχθηναι ลิข ข้า รับร่อง สบังอาวุ หยุ่งอิบของ เมือนเ, เมิ แท้ สบังอาวุ สีโมโอเร นื้อของและ. Unter diesen umständen hätte vor diesen zuhörern des bezweckte und ausgesprochene lob dienstwilliger und auverlässiger freundschaft durch seine in den worten ώστε όφειλομένην σώζειν hervortretende kehrseite gar zu viel an wahrscheinlichkeit und wirkung verloren, wenn nicht ein folgender gedanke dem vorbeugte. Diess ist die nothwendige veranlassung für den satz xal mores -- agslevus, durch welchen demgemäss die berücksichtigsag des eigenen vortheils natürlich nicht in abrede gestellt werden kann, soudern auf würdige weise einem weigennützigeren gesichtspunct untergeordnet werden soll. Bei solchem verständeiss des satzes ist man auch nicht genöthigt, hier an audere als pelitische wohlthaten zu denken, wie Krüger thut im widerspruche mit dem zusammenhange. - Uebrigens redeten die athenischen redner gern von der argiosen grossmuth der athenischen wehlthätigkeitspolitik. Demosthenes u. a. sucht ihr diesen charakter durch hinweisung auf wohlthaten gegen frühere feinde, Keristher, Thebaer, Lacedamonter, su verleihen pro cor. §. 95-101. Pericles mochte an die den ihm hier ja so oft vorschwebendes Lacedamoniern unter Cimon erwiesene hülfe (cf. Thuc. I, 191-2) denken, die Thueydides auch an einem andern orte einen reiher els einen act der wehlthätigkeit auffassen lässt: III, 54, 3.

Cap. 41. Πας ἡμῶν. Die beste erklärung ist gewiss die von Krüger: "von uns her, durch unsere erziehung und bildung nusgerüstet." Die beste übersetsung möchte die von Kämpf sein: "aus unserer mitte."

Μάλιοτ' αν τύτραπέλως το σώμα αθτάρμος παρέγεσθαι. 1. Hellmann, Bredow und Arnold nehmen owna in dem sinne von: "person." Poppo - mit ihm Krüger u. a. - nimmt es wortlich für "körper," quia et singula vocabula ita comparata sunt, ut de corpore eptime intelligantur, et c. 51 simillime compa avzapas moog et legimus, ubi de ipse corpore explanari necesse est. Aber die anführung dieser stelle kann doch nicht beweisen. dass gona immer leib heissen wass, wenn es mit aveapxes verbanden .wird; denn so gut wie mit vielen andern begriffen --wie hier in dieser rede c. 36, 2 mit πόλις - kann dieses adjectiv auch mit dem begriffe person und also auch mit σωμα in diesem sinne verbunden werden, wenn dieser sinn nur sonst nicht sprachwidrig ist. Bbenso unzureichend ist das erste argument. denn das gleich danebenstehende evspanskog erinnert an die bekannte entrapelie der Athener, in welcher doch mehr als rein körperliche gewandtheit begriffen war; und --- was die hauptsache ist — eine eindringende erwägung des zusammenhanges die-ser ganzen periode lässt den begriff leib untauglich erscheinen und weist dringend auf den von person oder personlichkeit hin. - 2. Das die periode beginnende gereder nämlich spricht zunächst die absicht aus, das bisber behandelte, einem sehr häusigen verfahren des Thucydides gemäss, durch einen recapitulirenden gedanken abzuschliessen, ehe der neue gegenstand (αὐτή ή δύταμις της πόλους) begonnen wird. Diese recapitulation soll ferner, wie die gleich eintretende correspondirende gliederung τήν τε πάσαν πόλιν — καὶ καθ' έκαστον anneigt, ein zwiefaches enthalten; so dass das von καθ' έκαστον an gesagte eine ebenso generalle und zusammenfassende beziehung auf vorhergehendes baben muss, als das erste glied der recapitulation the nacue nolir zīg Ekladog naidevoir elrat. In solcher generellen beziehung kann aber die auführung eines einselnen und blos körperlichen vorzuges zu den verschiedenen vorher dargelegten vorzügen nicht steben, die sämintlich nicht von körperlicher art waren. Zu ihrer subsumtion ware jener begriff nach inhalt und umfang ganz unbrauchbar. - Folgen wir nun diesen durch den zusummenhang gentellten bedingungen der erklärung, so führen sie uns auf folgendem wege weiter. Zunächst ist es wichtig, dass mit der gamzen recapitalation nicht nur ein einzelner theil, sondern ein ganzes von drei theilen abschliesst, die Thucydides an der in dieser himsicht schon gennu besprochenen stelle c. 36, 3 durch de begriffe έπιτήδωσις, πολιτεία und τρόποι gemeinsam augekündigt bette. Wie also die ankündigung, so wird auch die ganze recapitalation sich wieder über diese gesammtheit verbreiten; denn in diesen dingen befolgt Thucydides in seinen reden eine durchaus consequente technik. Nun behandelte dieser abschuitt sucret die verfassung, dann die im einklang mit dem goiste dieser verfassung stehenden lebensrichtungen (susspössunga).

Somit erkennt man leicht den näheren sweek des eraten theils der recepitulation. Sie gilt diesen beiden theilm und sebliesst alles in ihnen gesagte an den hieren sehr füglich sich darbietenden begriff der nolig (oder naon nolis) an und unter dem gosammturtheil ausammen: την πάσαν πόλιν της Ελλάδος παίδενser eleas. Somit bloibt das anders glied der recapitulation für den letzten, von den sponos handeladen theil des abschnittes übrig. Nug ist früher derauf aufmerkeam gemacht worden, wie die darstellung der reason durch das gestissentliche und consequente streben nach paarweiser gegenüberstellung schwer sa vereinigender und einander gewöhnlich ausschliessender vorzäge auf den gesammteindruck der eminentesten fülle und vielseitigkat in sinnesweise und charakter der Athener hinarbeitet. ger totaleindruck ist es dann auch, den der redner in dem diesem theile entsprechenden zweiten gliede der recapitulation fizirt. Das contrum dieses gliedes liegt sounch in den worten en in knier ar eion, die auf nichts anderes, als auf die grosse menge (maiστα) und verschiedenartigkeit (είδη) der «ρόποι gehen können. --In selehem zusammenhange kann also auch σωμα nur beissen person, in dem sinne, wie der lebendige inbegriff aller charaktereigenthümlichkeiten die person ist. Dem sinne person kommen anch sonetige gebräuche des wertes cona entgegen. Schen in der häufigen gegenüberstellung von σώματα και γρήματα (personen und sachen) ist σωμα mehr als leib. Denn als solcher wäre es auch nur sache und könnte den χρήματα nicht gegenüberste-Vielmehr sind in dieser gegenüberstellung mit σώματα in der regel auch wirkliche personen gemeint, z. b. Demosth. pe. cor. §. 66. Thue. VI. 10, 1, jedech in einer sächlichen beziehung, z. b. als ebject des besitzes u. s. w. Auch diese einnehränkung fählt noch weg in andern gegenüberstellungen: so bolast es I, 148, 5: ολόφυρου μή οίκιῶν και γος ποιείσθαι αλλά vor comator, werent segleich of arcost den ciniat und der 74 gegenübergestellt, also den σώματα parallel gebraucht werden. Bbenso ist es VI, 17, 2. over rà negì rò coma - over rà ir τῷ χώρα, wo die beschützung der person der beschützung des landes gegenüber gestellt ist. Noch angenfälliger heisst onne person in der gegenüberstellung owners und nobeig (so in Demosth. pr. cor. §. 100.), denn der begriff staat fordert den gegensatz individuum, person. Hiernach wird man denn auch omne da, wo es einzeln steht, wenn anders der zusammenhang derauf hinweist, als person su nehmen baben. So ist es in VI, 15, & we Thucydides von den eigenthümlichkeiten des persönlichen lebens, der person des Alcibiades redet, wie selche nachber in cap. 16 ausführlicher besprochen werden, nicht von denen seines bles körperlichen lebens. An unserer stelle ist diese deutung eine um so fügsamere, als es sich hier wesentlich noch um ein moment handelt, das ebensowehl in dem begriffe person, person-

lichkeit mit gesetzt ist, als es dem ursprünglichen sinne von sona nahe liegt. Dies ist das moment der lebendigen gestaltung and sichtbares derstellung jenes reichen charakterinhalts. dieses momentes willen wählt der schriftsteller auch in jenen das centrum der aweiten recapitulation bildenden worten das nicht per art, sondern zugleich auch gestalt bedeutende eldog, so dass mit imi mleiss' ar eidy nicht nur auf verschiedenartigkeit, sondem auch auf vielgestaltigkeit hingewiesen ist. Ferner gehört dieser modification des gedankens das perà yapisor quel mit an meefern darunter am besten nicht nur die harmonie in der perbindung der verschiedenartigen charakterzüge, sondern auch die mouth three sightboren einheitlichen erscheinung verstanden wird. Nach allem den durch den zusammenhang hier im begriffe cons involvirten oder ausdrücklich mit ihm verbundenen momenten ist des gemeint: die den reichtbum verschiedenartigster charaktereigenthümlichkeiten in lebendiger einheit zur erscheinung beingende person des einzelnen individuums (xat) Exacter und rèr avròs ardoa). Unser beweis ist hiermit bipreichend geführt. ---3. Aber noch folgendes gehört in beniehung auf die bier entwickelte auffassung der stelle zur sache. Einmal: wenn der redner nicht nur die vereinigung jener menge verschiedenantige ster charakterseiten, soudern zogleich auch deren vollkommene supragung zu plastischer persönlichkeit bervorhebt, so hat dies theils in dem allgemeinen laudativen swesk dieser lobrede seisen guton grund; denn das letstere giebt in der wirklichkeit dem ersteren erst seinen vollen glanz und werth, das letztere ferner int viel seltener als das erstere für sich allein und war darum für die Athener, denen es thatsächlich eigen war, ein um so grösseres leb: theils bat es seinen grund in einer besonderen zwischen diesem gliede der recapitulation und dem ersten gliede besbeichtigten verwandtschaft des resultates. Dieses besagt im ersten gliede himsichtlich der πασα πόλις, dass sie της Ελλάδος παίdwarg sei. Diesem ergebaiss entspricht es, wenn nach der aussage des zweiten gliedes die einzelnen auch den reichthum attischer sinnes- und charakterweise jeder an sieb in der vollkommenaten weise persönlich zur erscheinung bringen, indem sie so auch anderen die anschauung eines belehrenden beispiels und bildenden musters, also ebenfalls eine naidevois gewähren. Und dies ist keine zufällige oder ausgeklügelte übereinstimmung des recultates, vielmehr entspricht sie dem in der ankündigung des gaazen abschuittes klar ausgesprochenen lehrmoseke des reduers, indom er dert (86, 3) augt: rouiços tor nárra emilor nai dates. παὶ ξέρουν ξύμφορον είναι αὐτῶν ἐπακοῦσαι. Uebrigens let gerade die in vorstebender erklärung sich ergebende universelität der persönlichen ausbildung dasselbe, was Schiller in den briefen über die ästhetische erziehung des menschen als unterscheidenden charakter des Griechenthums gegenüber der modernen nach diesom ideale umsugestaltenden bildung entwickelt (besonders im sochsten briefe), webei ihm wiederum nur die Athener als repräsentanten solchen Griechenthums vorschweben konnten. So sagt er: "welcher einzelne neuere tritt beraus, mann gegen mann mit dem einselnen Athenienser um den preis der menschbeit zu atreiten?"

Kαὶ μετὰ χαρίτων μάλιστ ἀν εὐτραπέλως. Gegen Krüger wird bemerkt, dass, wie sich aus der vorigen erklärung ergiebt, καὶ nicht verschiedenes verbindet, sondern aur an das hauptmement ἐπὶ πλείστ ἀν εἴδη ein begleitendes moment erläuternd uder steigernd anschliesst: "und zwar."- Ferner verbindet Krüger μάλιστα mit εὐτραπέλως, indem er übersetzt: "in der größestem gewandtheit." Aber noch mehr fördert es den gedanken, wenn man es mit μετὰ χαρίτων verbindet. Denn εὐτραπέλως ist an sich weniger werth als dieses, schlag sogar den Athenera mitunter zum tadel aus, wie ich aus Krüger selbst lerne; so dass es für das lob förderlicher ist, wenn jenes mement, als wenn dieses durch den superlativ gesteigert wird. Die inversion in der stellung des μετὰ χαρίτων ist ganz zweckentsprechend. Alse: "und zwar mit einer gans besonders von enmath begleitsten gewandtheit."

Aὐτὴ ἡ δύταμις. Αὐτὴ heisst mit beziehung auf das verige eὐ λόγων τάδε κόμωος so viel als ἄνεν λόγων, also "aelbetredend." Damit giebt es den grundton für alle in dem hier angekündigten theile enthaltenen lebpreisungen der macht Athen's an, deren hauptgedanke der ist: der macht Athen's ist durch ihre eigene aussererdentliche grösse und alle die thatetekliches spuren, die sie hinterlässt, die bewunderung der mit- und anehwelt so gesichert, dass es für sie redender zeugsisse, namentlich poëtischer verherrlichungen gar nicht bedarf.

Ούσε τῷ πολεμίφ ἐπελθόντε ἀγανάκτησιο ἔχει, ὑῷ οἴων κακεπαθεῖ, οὕτε τῷ ὑπηκόφ κατάμεμψω, ὡς οὐχ ὑπ ἀξίων ἄρχεται. Ansser Valla, Kistemaker und Heilmann, deren erklärungen gass verfehlt sind, vereinigen sich die erklärer 1), mögen sie ἔχεω durch afferre, παρέχεω (wie Duker, Meyer) oder durch in so habere erklären, zu der auffassung, wousch den unterliegenden (κακοπαθοῦντος) eigene entrüstung mit dem object ἀγανάκτησω und ein vom unterworfenen selbst ausgesprochener vorwurf mit κατάμεμψω gemeint wäre. Dagegen leitet der schärfer ins ange gefasste zusammenhang dahin, πολεμίφ und ὑπηκόφ als dativas incommodi zu nehmen und zu denken eine entrüstung und einen vorwurf, der, austatt von den besiegten und beherrschten gegen Athen gehegt zu werden, diese vielmehr selber träfe und zwar von seiten des allgemeinen urtheils der nach- oder mitwelt. Dens

<sup>1)</sup> Wie sie verfährt im ersten gliede auch Döderlein, im zweiten gliede verfährt er wie wir.

von dieser, von roig re rur nai rois éneira, ist im nachfolgenden satze uera ueralor de bis Savuacopocousoa die rede, der za neserem negativen satze den positiven gegensatz bildet und mit ihm zusammen das gemeinsame resultat erzeugt: nicht hält man uns bei der beschaffenheit unserer diraus für unwürdig weder des sieges (oves - κακοπαθεί) noch der berrschaft (oves apystai), sondern zollt uns wegen der grossartigkeit unserer divants vielmehr bewunderung, jetzt und immerdar. Auch im dem ganzen theile stellt der redner seinen gegenstand offenbar vor kein anderes forum als dieses allgemeinste der nrtheilenden mit- und nachwelt, so dass es ihm auf die möglichen urtheile der im einzelnen falle betroffenen weniger ankommen kann. -Vom zusammenhange abgesehen hat der aus der anderen erklärung resultirende gedanke auch seiner logischen natur nach geringere überzeugungskraft. Bei dieser erklärung nämlich stellen sich die aussagen des Pericles zu einander in folgendes logische verhältniss; wir sind durch die beschaffenheit unserer macht würdig des sieges und der herrschaft, darum baben die besiegten und beherrschten keinen grund, αγανάκτησιν und κατάμεμψιν gegen uns als gegen unwürdige besieger und beherrscher zu begen. Was offenbar der schwerpunkt des gedankens auch hier bleibt und bleiben muss, Athens würdigkeit zu sieg und herrschaft. ist hier eine vom redner selbst behauptete pramisse, aus der die andere aussage abgeleitet wird. Bei unserer erklärung dageges ist es umgekehrt: aus der art, wie die mit- oder nachwelt über die von Athen besiegten und beherrschten ohne unglimpf urtheilt, wird die sieges und herrschaftswürdigkeit Athens erwiesen. Diese ergiebt sich hier als eine durch die allgemein reltende urtheilsweise erhärtete gewissheit. - Wir übersetzen also: "und sie allein veranlasst weder gegen den feind, der uns angriff, eine entrüstung darüber, dass er solch einem gegner unterliegt, noch gegen den unterworfenen einen derartigen vorwurf, dass er nicht von würdigen behorrscht werde."

'Αρχεται, μετὰ μεγάλων δί —. Nach dem in der vorigen erklärung nachgewiesenen zusammenbange ist der punkt hinter ἄρχεται unrichtig.

Kai οὐ δή τοι ἀμάρτυρόν γε τὴν δύναμιν παρασχόμενοι. Warnm hat niemand daran gedacht, ἀμάρτυρον anstatt passivisch ("unbezeugt") activisch zu nehmen, wie oben c. 87, 2 ἀζήμιος gebraucht war? Dann entsteht unter mitwirkung der litotes der sinn: "unsere macht beweisend als eine solche die doch sicherlich zeugniss genug ist." Diess ist um vieles bedeutsamer und entsprechender der hauptabsicht des redners: jedes andere lob und zeugniss über die macht Athens, ausser dem, welches diese thatsächlich selber sich ausstellt, als entbehrlich oder unzulänglich mit stolz abzulehnen, weshalb es schon in der ankündigung hiess: αὐτὴ ἡ δύναμις — σημαίνει, "selbstredend verkündet die

macht des staates dessen lob." Am wenigsten aber kann an eine schriftlich bezongte macht bei ein äμάρνησο gedacht werden, wie Krüger that: "da wir gewiss eben nicht unbezongt durch schriftliche denkmale unsere macht geäussert haben", nicht aus aus dem augegebenen grunde und wegen der durchgehenden anerkonnung bloss unschriftlicher belegmittel: πεῖρα, σημεῖα, μεημεῖα, nondern auch weil das adjectivum als prädicatsergenzung zu καρεσχέμενοι für ώστε οὐκ ἀμάρτυρον είναι das unmittelbare resultat dieser thätigkeit selbst aussprechen soll, die doch in handelnden erweisungen der macht, als siegen, eroberungen u. s. w., nicht aber in der herverbringung eines schriftlichen zeugnissen besteht.

Ovdes monchesor over Opique. Homer hat Athen micht ge-faiert. Eben darum und nicht "ob eminentiam," wied er hier genannt. Was im rahme Athens eine bloke war, grade das muss

hier dienen, dessen überflute daranetellen.

Των δ' έργων την υπόνοιων ή αλήθεια βλάψει. 1. Von των & Leyor laufen gleichsam drei fäden aus. Es steht erstens im gegensatz zu inece pér j'es ist zweitens attributiver genitiv zu f άληθεια, durch welchen begriff jouer gegensatz noch zu vollständigkeit und schärfe gewinnt (terme alifeta biess es auch schen cap. 41, 1 in cinem ganz ähnlichen gegensatze); es ist drittess anch gleichneitig zu vnorom wie die stellung zeigt, attributiver genitiv. Durch dieses gemeinsame attribut und dessen stellung treffen die gegensätze und eligera se recht grell amf sineader und beben sich energisch von einander ab. gedanken dieses satzes: der (vom dichter) erzougten vorstellung von den thatsachen wird deren (verglichene) wirklichkeit eintrag thun, (im lichte dieser wird jone als übertreibung sigh bereusstellen) --- vergleiche man grade in bezug auf Homer und den trojanischen krieg des resultat in I, 18, 8: aveá ye dù ravea άνομαστότατα τών πρίν γενόμενα δηλούται τοῦς έργοις ὑποδείστερα όντα της φήμης και του συν περί αύτων διά τούς ποιητάς λόγου κατεσχηκότος. - 2. Dieses höchst lose und ohne jede andeutung des logischen verhältnisses angefügte gedankenglied steht mit dem banptgedanken: "dichterischen lobes bedürfen wir nicht" durch folgende gedankenkette in zusammenhang: die dichterische darstellung geht auf die steigerung ihres gegenstandes aus (cf. I, 21 norgeai - ini to usiçor nosmoderes), wie sich bei der vergleichung durch den swischen dem bilde des dichters und der wirklichkeit stattfindenden abstand erweist. Barum mag grade bei untergeordneten leistungen das dichterleb eine willkommene ergänsung desjenigen lebes sein, das die thatsachen in diesem falle unvollkommen gewähren. Bei der grossertigen macht Athena degegen ist das selbstredende leb der thatsachen ein so vollkommenes, dass es keiner redenden steigerung und mithin keines dichterlebes bedarf.

Μοημεία κακών σε κάγαθών. Dass mit κακά an besiegung

und züchtigung der feinde zu denken ist, unterstützt Aristoteles in seiner theorie der lobrede Rhet. I, c. 9, wo er unter den καλά d. h. den mitteln lobender rede auch diess anführt und erläutert: καὶ τὸ τοὺς ἐχθροὺς τιμωρεῖσθαι μᾶλλον καὶ μὴ καταλλάττεσθαι τὸ γὰρ ἀνταποδιδόναι δίκαιον, τὸ δὲ δίκαιον καλὸν, καὶ ἀνδρείου τὸ μὴ ἡτεᾶσθαι. Und so wird auch in unserer rede c. 42, 3 an den gefallenen nachher gelobt: τὴν τῶν ἐναντίων τιμωρίαν ποθεινοτέραν — λαβόντες καὶ κινδύνων ἄμα τόνδε κάλλιστον νομίσαντες ἐβουλήθησαν μετ' αὐτοῦ τοὺς μὲν τιμωρεῖσθαι —. Darum die übersetzung "von strenge und güte."

Ευγκατοικίσαντες. Weshalb ξύν? Entweder wegen der gemeinsamkeit der neben einander oder gleichzeitig erwiesenen κακά und άγαθά, oder wohl besser mit beziehung auf das πᾶσαν θάλασσαν καὶ γῆν ἐσβατὸν — καταναγκάσαντες γενέσθαι, in und mit welcher errungenschaft zugleich die stiftung solcher denkmale

gegeben war. -

Cap. 42. Καὶ οὐχ ἃν πολλοῖς — φανείη. Dieses glied hat mit dem folgenden, eine neue gedankenreihe eröffnenden satze nichts zu schaffen. Es schliest sich eng, als folge, an das vorhergehende glied an und bildet den abschluss einer zunächst nur vorbereitenden und von dem lobe der stadt auf das lob der gefallenen überleitenden gedankenreihe, die mit den worten περὶ τοιαύτης οὖν πόλεως οἶδε in cap. 41. extr. begann. Der neue theil selbst beginnt mit den gleich die summe desselben aussprechenden worten: δοκεῖ — καταστροφή. Wegen des genitivus τῶν ἔργων zu ἰσόζορπος belehrte auch mich mein edler lehrer Bernhardy in der W. Synt. p. 172.

Δοκεί δέ μοι δηλούν ανδρός αρετήν πρώτη τε μηνύουσα και τελευταία βεβαιούσα ή τυν τωνδε καταστροφή. 1. Diese stelle gehört zu den vielen des Thucydides, die schlechterdings nicht erledigt werden können, wenn nicht umfassend genug auf den zusammenhang eingegangen wird. Dieser mangel ist die ursache von der unzulänglichkeit der vielen vorhandenen erklärungen, die weder über den grund des schriftstellers zu der eigenthümlichen unterscheidung μηνύουσα und βεβαιούσα noch über den zu der noch eigenthümlicheren unterscheidung πρώτη und τελευταία eine befriedigende auskunft zu geben vermögen. Indem wir hinsichtlich der übrigen unter diesen erklärungen jeden urtheilenden leser blos auf Poppo's zusammenstellung zu verweisen brauchen, wellen wir, um uns den weg zu bahnen, nur diejenige hier ausführlicher berücksichtigen, die zuletzt den platz behauptet und namentlich auch Krüger's beifall sich erworben hat. Sie ist, nachdem an ähnliches schon Osiander und Heilmann gedacht haben, von Meyer in folgenden worten gegeben: "quum primo eam (virtutem) manifestans, tum postremo confirmans. Opponuntur sibi his verbis duo mortuorum genera: alteri, qui ante hanc pro patria mortem nullum omnino virtutis documentum ediderunt,

quorum virtus interitu suo primum spectabatur, de quibus conti-nuo prolixior sermo; alteri, quorum virtus omnibus omni ratione probata jam dudum fuerat, cui capitis devetio nunc ut cumulus accessit." Zunächst drängt sich hiergegen das sprachliche bedenken auf, dass bei solchem sinne die adverbis zu erwarten gewesen waren statt der adjectiva nowen und relevenia, deren derartiger gebrauch vielmehr auf eine an und mit der καταστροφέ selbst vorgenommenen theilung, auf einen beginnenden theil derselben (πρώτη x.) und einen vollendenden (τελευταία x.) hinweist. Um so dringender wird die frage, ob denn wohl jene erklärung auf den susammenhang sich stützen kann, wie Meyer meint, indem er sich auf das folgende beruft. Allerdings lehrt ein überblick des folgeuden - man beachte da namentlich die causale anknüpfung des nächsten satzes καὶ γὰρ τοῖς τάλλα γείροσι, dann die offenbar antithetische weiterleitung mit zwode de, von wo ab wiederum alles folgende in einem gedanken- und satzverbande fortgeht bis ἀπηλλάγησαν am schluss des capitels — schon ein solcher überblick lehrt, dass dieser ganze ununterbrochen fort-gehende zusammenbang den vorliegenden ausspruch des redners erläutern soll. Aber gerade in dieser erläuterung finden wir bei näherem einblick die von Meyer angenommene classification der vorliegenden todten ausgeschlossen anstatt bestätigt, inden sich ergiebt: dass einmal mit den τάλλα χείροσι des nächsten satzes von den verliegenden todten keiner, hinwiederum mit zwie und dem ganzen folgenden satzcomplex von diesen todten jeder ohne unterschied gemeint ist. Denn erstens mit den zähla zeipost kann der redner selbst solche von seinen todten gar nicht gemeint baben, deren tugend vor ihrem tode nicht eben kund geworden war. Folgte denn daraus, dass sie wirklich zeigores waren? lag vollends in diesem umstande ein grund, ihuen zezér, schuld, beizumessen, und ohne weiteres έβλαψαν von ihnen su behaupten? Ganz ohne nöthigung hätte also der redner seises gegenstand herabgesetzt, anstatt ihn nach kräften zu steigers, was die natur der lobrede fordert: πίπτει δε εὐλόγως ή αθξησικ είς τους έπαίνους (Arist. Rhet. I. cap. 9). So kann denn Pericles in diesem satze überhaupt gar nicht an die ihm vorliegesden todten denken. Zweitens sind hinwiederum mit soode u.s.v. die sämmtlichen wirklich vorliegenden todten ohne unterschied gemeint. Denn weder das wesen des nur schlechtbin auf des vorliegende binweisenden demonstrativs, wie denn dieses auch is der hauptaussage von allen vorliegenden (ή τῦν τῶνδε καταστροφή) gebraucht ist, noch alles das, was über die so bezeichnetes ausgesagt wird bis ἀπηλλάγησαν, lässt eine einschränkung auf nur eine klasse der vorliegenden zu, oder eine classification, wie sie Meyer will, erkennen; da nur die letzte, allen gefallenen gemeinsame wendung ihres lebensgeschicks besprochen wird und zwar auf keine zwischen den personen unterscheidende, sondere

in jeder aussage sie alle umfassende weise, den untergeordneten umstand abgerechnet, dass einmal vorübergehend und auch wieder nur zu gemeinsamem lobe arme und reiche besonders ge-meint werden (οῦτε πλούτφ τις — ἐμαλακίσθη, οῦτε πενίας ἐλπίδι - άναβολην του δεινου ἐποιήσατο). 2. Die bei widerlegung der vorstehenden erklärung gewonnenen resultate können uns weiter führen. Es ist jetzt über die erlänterung, die der redmer seinem hauptgedanken (δοκεῖ — καταστροφή) giebt, so viel klar, dass er mit τῶνδε δέ die ihm vorliegenden todten in einen gegensatz stellt zu gans andern, nur gedachten personen, sois zakka χείροσι, die in jeder sonstigen beziehung tief unter jenen stehend (κακόν, ξβλαψαν), trotzdem durch aufopferung für das vaterland das lob der ἀνδραγαθία noch verdienen. Und mit dieser gegenüberstellung kann der redner nur die absieht haben, durch einen schluss von dem schon im ungunstigen falle eintretenden auf das im günstigen falle zu erwartende für seine todten das gleiche lob is noch höherem grade in anspruch zu nehmen und demselben noch grössere gewissheit zu geben, wobei ich auch an Aristoteles erinnern will, der in der theorie der lobrede Rhet. I. c. 9. unter deren steigerungsmitteln (αὐξητικά) auch dies anführt; καν μή καθ' αύτὸν εὐπορῆς, πρὸς άλλους ἀντιπαραβάλλειν κάν μή πρός τοὺς εὐδόξους, ἀλλὰ πρὸς τοὺς ἄλλους δεῖ παραβάλλει», έπείπες ή ὑπεροχή δοκεί μηνύειν ἀρετήν. Aber diesem ergebnisse zufolge erstreckt sich die wirkung dieses gegensatzes und der ganzen ersten periode der erläuterung nur auf das eine allgemeinste moment des zu erläuternden hauptgedankens, auf die zusprechung von ἀνδρὸς ἀρετή (δοκεὶ δέ μοι δηλούν ἀνδρὸς ἀρετήν). Welche erkenntniss haben wir jedoch hiermit gewonnen? Die erlänterung des individuellsten, gewähltesten, dem redner gewiss wichtigsten theiles seines hauptgedankens, der worte πρώτη τε μηνύουσα καὶ τελευταία βεβαιούσα καταστροφή, muss in der sociten periode der gesammten erläuterung (von rords de abwärts) gegeben sein, wo eine nähere charakteristik von der lebenskatastrophe der gefallenen ja eben entworfen wird. 3. Wenn wir aun auf dieses resultat bin diese charakteristik näher betrachten, so zeigt sie in ihrer eintheilung, dem πρώτη und τελευταία in der that ganz entsprechend, eine zerlegung des gesammten lebensausganges in zwei akte, einen beginnenden und einen vollendenden, von denen der erste durch die ihn begleitenden seelenmotive als ein ankündigendes, voraus deutendes zeichen von mannestugend (μητύουσα), der zweite dagegen bei der beschaffenheit der ihn begleitenden seelenmotive als die vollkommene bestätigung ächter mannestugend (βεβαιούσα) dasteht. Dies geht näber so zu: in ächt epsinetischer behandlung, ganz von denselben maximen geleitet, die Aristoteles in der theorie der lobrede Rhet. 1. c. 9 so ausspricht: ἐπεὶ δ' ἐκ τῶν πράξεων ὁ ἔπαινος, ίδιον δὲ του σπουδαίου το κατά προαίρεσι», πειρατέον δεικνύναι πράττοντα

κατά προαίρεσι» — διό καὶ τὰ συμπτώματα καὶ τὰ ἀπό τύγκ ώς έν προαιρέσει ληπτέον; und ferner το έγχωμιον των έργων gazie. - gro xar gaxaniazoner ubagarrad. . za g goda aunera zet έξεως έστιν (der gesinnung), έπεὶ έπαινοίμεν αν καὶ μή πεπραγότα, εί πιστεύοιμεν είναι τοιούτον, — von solchen maximen geleitet, stellt der redner das geschick der gefallenen als deren freie that, als das werk ihrer eigenen gesinnungen und grundsätze dar. Er bringt nun von diesen motiven zuerst diejenigen zur darstellung, welche dem kampf unmittelbar vorausoirkend, die entschlossene aufnahme des kampfes herbeiführen sowie dieselbe zu einem werk und zeichen der tugend stempeln; und dieser theil geht in überall festgeschlossenem zusammenhange bis aktoversc Hierauf folgen in dem zweiten theil der periode (καὶ ἐν αὐτῷ) die dem kampf selbst gleichseitig wirkenden gesinnungen, welche die edelste durchführung desselben bis zum beldentode herbeiführen und durch solche wirkung dasjenige vollenden und besiegeln, was die früheren motive begonnen und angehändigt hatten. Jener theil ist der erste akt, die πρώτη μηνύουσα καταστροφή, dieser ist der zweite akt, die τελευταία βεβαιούσα πεταστροφή; die handlung jenes aktes ist des kampfes aufnahme. die handlung dieses aktes ist des kampfes vollendung. ist aber unläugbar, dass eine solche darstellung auf den eindruck innerer vollendung und harmonie hinarbeitet, welcher, berubigend und erhebend, von der tragischen katastrophe dieser gepriesenen gleich wie von einem in sich vollendeten drama für den betrachter zurückbleiben soll. Hier schweben dem Pericles - und wäre dies ein wunder? - kunstanschauungen vor, wie sie auch den Plato vorschwebten, wenn er - jedoch in anderer absicht den Criton auf den lebensausgang des Socrates ebenfalls die stedien einer dramatischen handlung (hier einer komödie) anwenden lässt. Crit. p. 45, e: καὶ ή είςοδος τῆς δίκης — καὶ αὐτὸς ὁ άγων - και το τελευταίον δή τουτί, ώσπες κατάγελως της πράξεως etc. Und ähnlich Cicero vom greisenalter; a qua (natura) non verisimile est, quum ceterae partes aetatis bene descriptae sint, extremum actum, tanquam ab inerti poëta, esse neglectum-(Cat. M. 2.). Die absicht nun, jenen schlusseindruck innerer harmonie in dem lebensansgange der gefallenen bei dem zuhörer mit sicherheit zu erreichen, wird den redner auch bestimmt haben, jenen eindruck in dem die ganze erörterung ankündigenden hauptgedanken schon im voraus zu fixiren in diesen prägnanten, geheimnissvollen und die aufmerksamkeit spannenden worten: πρώτη τε μηνύουσα καὶ τελευταία βεβαιούσα. — Die ganze stelle übersetze ich so: "es scheinet mir aber der jetzt abgeschlossene (ή σῦσ) lebensausgang dieser männer zu offenbarer manuestugend, mit der er an seinem schlusse bestätigte was er in seinem beginne erwarten liess."

Τοῖς τάλλα χείροσι δίκαιον την ές τοὺς πολέμους ... ἀνδραγα-

diar aporidecdas. Zu verwundern ist, wie über das verbum bei so deutlichem zusammenhange eine so grosse uneinigkeit der gelehrten, deren meinungen Poppo mittheilt, hat entstehen können. Poppo selbst glaubt, weil προτίθεσθαι an einer andern stelle Ill, 64 auch grade einmal — eine formel ist's nicht — mit ἀrδραγαθίαν verbuuden vorkommt und zwar in der bedeutung "zur schan tragen," es deshalb auch hier so nehmen zu müssen, wodurch der zusammenhang gestört wird. Näher kommt demselben die von Krüger festgehaltene erkläreng Bauers, der den sinn praetendere ("praetendere fortitudinem reliquis vitiis, illius specie decora tegendis, excusandis ac velut obruendis et illi fortitudini condonandis") annimmt. Aber noch übereinstimmender mit dem susammenhang ist es, wegen πρό nicht an schutz, vertheidigung zu denken, sondern an voranstellung, bevorzugung. Denn der folgende causalsatz stellt eine abwägung an zwischen schuld und verdienst mit dem ergebniss, dass dieses überwiege (μαλλον ώφελησα»), weshalb eben dieses jenem bei dem gesammturtheil über die betreffenden "vorangestellt werden" müsse. Mit recht übersetzt also Valla: primo loco poni, und Döderlein: "vor allem in anschlag kommen." An der bei Poppo berührten stelle I, 76 gewinnt das wort auf grund derselben bedeutung den sinn vorziehen. - . γείροσι ist dativus commodi.

Αγαθο γάρ κακόν άφανίσαντες κοινώς μαλλον ώφέλησαν ή έχ των ίδίων έβλαψαν. 1. κακόν kann hier nicht "schlechter charakter" sein, wie Krüger will, ebenso wenig, wie das gegenüberstehende ayador guter charakter ist. Sondern, während dieses wegen des ihm entsprechenden ωφέλησαν verdienst bedeutet, so bedentet κακόν, wegen des ihm entsprechenden έβλαψαν und zugleich als gegentheil von ayabor, schuld. 2. Die erklärer hätten das logische verhältniss des participialsatzes αγαθφ - αφανίcarres nicht unerörtert lassen sollen. Die übersetzer Hier. Müller, Kämpf und Döderlein scheinen dasselbe verkannt zu haben. Das participium drückt nämlich dem zusammenhange der worte zufolge nicht etwa einen mitwirkenden, noch weniger einen veranlassenden, sondern vielmehr einen remikirenden umstand zu μαλλον ώφελησαν ans, wie wenn dastände μαλλον ώφελήσαντες άγαθφ κακόν ήφάνισαν. Aehnlich ist es z. b. in Demosth. pr. cor. §. 97 und in den häufigen formeln εὖ (καλῶς) ποιῶν, λέγων, die ein ans dem gehalt des hauptsatzes resultirendes urtheil aussprechen. Der schriftsteller bringt also auch hier, wie so häufig. das logische verhältniss nicht zum vollständigen ausdruck. sondern heht durch wahl des particips nur die enge zusammengehörigkeit des resultirenden umstandes mit der veranlassenden thatsache μαλλον ώφελησαν etc. heraus, welche letztere er um ihrer eigenen wichtigkeit willen einmal für den hauptsatz bestimmt hatte. Man übersetze also: "denn sie haben — und damit tilgten sie schuld durch verdienst - öffentlich mehr genützt

u. s. w." oder nehme um des participiums willen statt des parenthetischen hauptsatzes einen vorangeschobenen relativsatz mit womit.

Oύτε πλούτφ τις — ούτε πετίας. Wenn der redner sagt, dass weder die genüsse des reichthums noch die hoffungen der armuth die gefallenen verlockt haben, die gefahr zu scheuen; so wendet er das von widerstrebenden umständen entlehnte steigerungsmittel der lodrede an: Aristot. Rhet. I, 9 καὶ εἰ παφὰ τὸ προςῆκον (trotz der begleitenden umstände) ἐπὶ τὸ βέλτιον καὶ τὸ κάλλιον. Aristoteles nennt es auch ἐξ οἴων εἰς οἰα.

Έρουλήθησαν μετ' αύτου τούς μέν τιμωρείσθαι, των δε έφίεσθαι, έλπίδι μέν τὸ άφανες τοῦ κατορθώσειν έπιτρέψαντες. έργο δε περί του ήδη δρωμένου σφίσιν αύτοις άξιουντες πεποιθέναι. 1) Im zusammenhange mit diesen worten wird vorher in derselben periode gesagt, dass die gefallenen die züchtigung der feinde für begehrenswerther hielten, als den ferneren genuss oder die erwerbung des reichthums, und dass sie die um jeses zweckes willen zu unternehmende gefahr für die herrlichste ansaben. Dieser zusammenhang ergiebt, dass das in ros de equestas ausgesprochene streben nach den oben genannten eigenen vortheilen völlig dem andern streben (τοὺς μέν τιμωρεῖσθαι) untergeordnet sei, und wenigstens nur so weit gehegt werde, als neben letzterem dafür noch raum bleibt. Ein solches verbältniss erfordert also für zor de enischen das hinzutreten einschränkender bestimmungen, und solche sind in demselben satzgliede nicht in der erforderlichen weise vorhanden. Zwar aucht Krüger (zu Dion. p. 239.) die nötbige aushülfe in μετ' αὐτοῦ, indem er sagt: non simpliciter dicitur έβουλήθησαν τωνδε έφίεσθαι, quod sane ineptum esset, sed έβουλήθησαν μετ' αὐτοῦ (i. e. τοῦδε τοῦ κικούνου) τῶνδε ἐφίεσθαι, nonnisi illo periculo propulsando ista bona appetere voluerunt, quae quidem exoptabant, sed ita tamen, nt simul fortes se gererent, non voluptatum cupiditate a virtute de-Und dieser auch in seinem Thucydides von Krüger festgebaltenen ansicht sind auch Poppo, der früher durch die conjectur agisovas (se abdicare) hatte helfen wollen, und Meyer beigetreten. Aber μετ' αὐτοῦ, so richtig die erklärung τοῦδ τοῦ xirdurov ist, kann die erforderliche aushülfe nicht gewähren und kann die wirkung nicht haben, das mit zor de agiscoau gemeinte streben auf gewisse grenzen, dem mit τιμωρείσθαι bezeichneten streben gegenüber, einzuschränken, da es ja auf letzteres eben so sicher geht, wie die stellung ganz unzweiselhaft beweist, die der gerade die stellung so bedeutsam behandelnde Thucydides, wenn er das mit µez' αὐτοῦ hätte leisten wollen, was Krüger meint, sicherlich ganz anders eingerichtet hätte, am zweckmässigsten so: έβουλήθησαν των μέν έφιεσθαι μετ' αύτου, τούς δέ τιμωρείσθαι. 2) Was ist nun zu thun? Vorwärts zu blicken auf die beiden participialsätze, die sich an das zuletzt gestellte sei-

sodat unmittelber anschliessen. Sie enthalten in der that diejenigen einschränkungen und maassbestimmungen; die für zor de igisσθαι der obige zusammenhang erfordert und müssen darum nur su diesem sweiten infinitious gezogen werden. Diese maassbestimmungen sind, nämlich den beiden participialsätzen noch näher darin gegeben: dass die gefallenen auf der einen seite die etwaige verwirklichung (τὸ κατοφθώσει») jener privatwünsche, die etwas völlig unentschiedenes war (ἀφανές), darum auch nur der koffnung anheimgaben, d. h. rubig abwarteten (τη έλπίδι έπιτρέψαντες), nicht also für ihr handeln zum ziele machten; dass sie dagegen den grund ihres kandelns (έργφ) einzig in der schon gegenwärtig über jede ungewissheit erhabenen aufgabe erblickten, den feind zu züchtigen (τὸ ήδη ὁ ρώμενον), zu deren lösung, eben da diese aufgabe so unzweifelhaft schon gegenwärtig vor ihnen lag, sie auch nichts künftiges abwarten und also auf gar nichts weiter rechnen zu dürfen meinten, als auf sich und ihr handeln allein (σφίσιν αὐτοῖς ἀξιούντες πεποιθέναι). So ergiebt sich in summa strenges auseinanderhalten ihres der gegemoärtigen pflicht geltenden thuns und ihres den sukunftigen annehmlichkeiten geltenden wunschens, so dass letzteres keinen einfluss auf jenes gewann, als die maassgebende maxime dieser männer und als die grenze, über welche ihr streben nach fernerem genuss des reichthums oder einstiger bereicherung im vorliegenden falle nicht hinausging. Die worte heissen also: "Sie wollten unter bestehung der gefahr diese züchtigen, nach jenen gütern aber in der weise trachten (jene wünsche in der weise hegen), dass sie der hoffnung den erfolg in seiner ungewissheit anheimgaben, zum behufe der that hingegen hinsichtlich des schon vor augen liegenden auf sich allein rechnen zu müssen meinten". Diese verbindung der participia mit dem alleinigen soisovat ist aber nicht bloss durch den zusammenhang gefordert; sie empfiehlt sich auch sonst. Denn indem durch sie der schwer- und zielpunkt alles bis nenoidérai ausgeaprochenen lobes in die verzichtende selbstbeschränkung der gepriesenen fällt, ist gerade das getroffen, wodurch ibre that und ihr tod einen ächt sittlichen werth erhält und so denn auch des lobes am höchsten würdig ist. Gerade das hebt auch Aristoteles in der theorie der lobrede als ein hauptmittel hervor Rhet. 1, 9: όσα μη αύτου ένεκα πράττει τις των αίρετων - όσα ύπέρ τε πατρίδος τις έποίησε, παριδών τὸ αύτοῦ — καὶ α μή αύτῷ άγαθά. 3) Die einselnen punkte des betreffenden gliederpaares, deren erklärungen wir in der obigen paraphrase aus dem haupt-sesammenhange geschöpft haben, rechtfertigen diese erklärungen auch durch specielle grunde. a) τὸ ἀφανές τοῦ κατορθώσειν geht nur auf das eine streben der gefallenen, auf die ihrer künftigen privatwohlfahrt geltenden wünsche, und nicht zugleich auch anf die zächtigung der feinde. Denn der offenbare gegensatz zu jenen worten sind im zweiten gliede die worte περὶ τοῦ ηδη

ορωμένου und hiermit ist allein die vor ihnen liegende aufgabe, den feind zu züchtigen, gemeint. b) soyo erfordert als dativus der bestimmung (für die that, zum behufe der that) kein regierendes wort. Meyer dagegen will es mit nenoidéras verbinden; einmal, weil forg sonst müssig sei - was durch das obige schon widerlegt ist -; sodann, weil es die gleichartigkeit zu erfordern scheine, dass ebenso wie έλπίδι mit ἐπιτρέψαστες auch der entgegengesetzte dativ έργφ mit πεποιθέναι sich verbinde. ein argument, dem die böchst freie behandlung der gegensätze, wie sie bei Thucydides üblich ist, alle beweiskraft nimmt. Ganz besonders aber spricht gegen Meyer's verbindung mit nenowieau der umstand, dass sie ihn zu der andern verbindung, des opiou αὐτοῖς mit ὁρωμένου, nöthigt. c) σφίσιν αὐτοῖς sind, mit ὁρωuérov verbunden, müssige worte, müssig schon opiou alleis, noch müssiger das binzutretende avrois (ipsis); dagegen heisst σφίσιν αὐτοῖς πεποιθέναι, wie wir gesehen haben: "auf sich allein und auf nichts anderes rechnen", und dadurch eröffnet es noch einen gegensatz zu dem correspondirend gestellten auszeiwarre, insofern letzteres umgekehrt das verzichtleisten auf eigenes bandeln, das anheimgeben der betreffenden sache an andere ganz ausserhalb der eigenen person liegende entscheidungsgründe enthält.

Καὶ ἐν αὐτῷ τῷ ἀμύνεσθαι καὶ παθεῖν μᾶλλον ἡγησάμενοι τ τω ένδόντες σώζεσθαι. Wir haben in den ersten worten die bin auf Dionysius (bei Krüger ad Dion. p. 289.) zurückgehende vulgata lectio festgehalten, für die Poppo die andere lesart zò άμύτεσθαι in den text aufgenommen hat, worin ihm Hüpeden (disputatio de Pericl. laudat. p. 15.), Meyer, Krüger und andere gefolgt sind. Aber auf jene lesart fällt ein neues licht durch die unter πρώτη τε μηνύουσα -- βεβαιούσα gewennenen resultate über zweck und inhalt der ganzen vorliegenden gedankenreihe. Gehoben nämlich wird hierdurch das hinderniss, das entscheidend gegen die vulgata zu sprechen schien: "minime apparet, quid sibi velit αὐτῷ relatum ad τῷ ἀμύνεσθαι, vel cur de ipsa defensione sermo sit, perinde ac si antea orator de consilio tantam dimicaudi dixisset" (Hüpedeu). Wie nun? Oben hat sich uns ergeben, dass der redner bis hierher allerdings de considio tantum dimicandi gesprochen hat, indem es sein zweck für den bis hierher reichenden theil der periode war, die dem kampfe voranswirkenden und den entschless zum kampfe erzeugenden seelenmotive darzustellen, worauf im zweiten theil der periode, von hier ab, die den kampf selbst begleitenden und in ihm den heldentod herbeiführenden gesinnungen folgen. Daher lässt sich kein zweckmässigerer übergang von jenem zu diesem theile den-ken, als den die worte καὶ ἐν αὐτῷ τῷ ἀμύνισθαι ("bei der gegenwehr, dem vergeltungskampfe, selbst") darbieten, während das blosse so aveq um vieles matter und undeutlicher ist, weil

se die angabe des swischen beiden theilen unterscheidenden momentes aus ihrer verbindung weggefallen ist. 2) So sehr hiermit der angegebene zusammenhang für τῷ ἀμύνεοθαι spricht, so sehr spricht er noch andrerseits gegen το αμύνεσθαι. Wozu soll der reduer hier noch einmal mittheilen, dass die gefallenen den vergeltungskampf eigenem heile vorzogen, wenn der ganze vorige theil der gedankenreihe eben dieses resultat mit allen motiven erschöpfend dargestellt hat? Vielmehr ist nur das παθεῖν μᾶλλον ήγησάμενοι der für diesen theil der periode gehegten intention des redners entsprechend. Letztere ist, wie auch der verlauf des theiles zeigt, auf den zu motivirenden tod der gefallenen als ausgang des kampfes gerichtet, für welchen ausgang nur diese leidens und opferfreudigkeit das eigentliche motiv sein kann.

3) Aber auch ein grammatisches bedenken scheint gegen die lesart τὸ ἀμύνεσθαι zu sprechen und zugleich auch gegen die correspondirende, von Poppo ebenfalls aufgenommene lesart so ένδόντες σώζεσθαι (statt τφ ένδόντες σώζεσθαι). Schon Heilmann nämlich hat sich gewundert: "wie man anstatt der redensart μάλλον ήγουμαι ποιείν τουτο sagen könne μάλλον ήγουμαι τὸ ποιείν τούτο, da μαλλον ήγ. mit keinem substantiv, folglich auch mit keinem demselben gleich gültigen infinitiv verbunden werden könne". Diese in den lesarten τὸ ἀμ., τὸ σώζ. vorliegende absonderlichkeit eines wirklichen objectsaccusativs ist auch von Poppo und Hüpeden nicht gerechtfertigt; da derjenige gebrauch, auf den sie sich stützten, nach welchem nämlich Verba der ansicht (sentiendi), besonders ήγεῖσθαι, οἶεσθαι, νομίζειν auch das, was geschehen soll oder muss, als ergänzungsinfinitiv zu sich nehmen können (Matth. §. 531, Krüger §. 55, 3, A. 15), da dieser gebrauch — sage ich — immer nicht weiter führt, als bis zu dem blossen und regulären infinitivus (ἀμύνεσθαι, σώζεσθαι), nicht aber zu dessen substantivirung durch zo. Auch bei Madvig §. 154.b. A., wo ähnliche wendungen statuirt werden sollen, findet sich doch keine stelle angeführt, die für die unsrige einen anhalt bieten könnte. Auch andere wege scheinen nicht zum ziele zu führen. Denn Krüger meinte zwar ad Dion. p. 240: μαλλον cum παθείν jungendum et ήγεῖσθαι constituere (beschliessen?) interpretandum esse. Aber diese bedeutung könnte doch auch nicht anders als mit zugrundelegung des eben besprochenen gebrauchs zu stande kommen. Krüger hat denn auch in seinem Thucydides eine andere erklärung in folgestien worten versucht: "nachdem sie darin vielmehr die (nothwendigkeit der) abwehr und das leiden (tod oder wunden) erkannt und gesucht, als rettung durch weichen". eine erklärung, die jedem am besten zeigt, zu welch einem gezwangenen verfahren der erklärer durch die ausdrücke zò αμύνεσθαι, τὸ σώζεσθαι genöthigt ist, wenn er sie gewissenhaft als das, was sie durch zo werden müssen, als substantivische objecte, nehmen will. Endlich ist auch der ausweg des scholiasten,

statt µãllor den accusativ xperogor zu denken, womit freilich die bequemste struktur gewonnen wäre (die gegenwehr für besser haltend u. s. w.), als sprachwidrig zu verwerfen, wie auch von jener seite schon geschehen ist. 4) Alle diese gründe bestimmen mich, vorn die lesart z\vec{\varphi} \alpha \mu. f\vec{u}r die richtige, und hinten das aus der einen überlieferung  $\epsilon ilde{arphi}$  von Heilmann (oder Gottleber) gemachte vo (zwi) für die wahrscheinlichste lesart zu Tic aber führt nicht selten dadurch, dass es die zugehörige vorstellung ins unbestimmte hin erweitert, eine verstärkung derselben herbei, cf. Krüger Gr. §. 51, 16. A. 10. (A. 12-14.): cf. c. 44, 3. isor zi η δίχαιος. So ist es hier, und noch mehr, wenn wir es sächlich, als wenn wir es persönlich nehmen. Unsere worte bedeuten nun: "und indem sie bei der gegenwehr (dem vergeltungskampfe) selbst der meinung waren, sich lieber sogar ein leid widerfahren zu lassen (euphemistisch), als durch irgend welche nachgiebigkeit (wörtlich: irgend welchem nachgebend) sich zu retten".

Τὸ μέν αἰσχοὸν τοῦ λόγον ἔφυγον, τὸ δ ἔφγον τῷ σώματι ὑπέμειναν. Mit einem wie ins einzelne gehenden formbewusstsein diese rede ausgearbeitet ist, wird grade an einer solchen stelle recht augenscheinlich, wo die gelegenheit selbst zu ganz untergeordneten und unwesentlichen antithesen benutzt wird, wie hier zwischen ἔφυγον "flohen" und ὑπέμειναν "hielten aus—stand", und zwischen λόγος und ἔφγον, welche letzere auch sonst sehr beliebte antithese (bloss in unserer rede kommt sie neunmal vor: in 35, 1. 40, 1. 40, 2. 41, 1. 42, 1. 42, 3. 43, 1. 43, 2. 46.) hier noch müssiger ist als die erste. λόγος heisst

nachrede, ruf, wie in 40, 1 u. 42, 1.

Καὶ δι' έλαχίστου καιρού τύχης. Die erklärung Poppe's und anderer: "brevissimo fortunae momento" — (xaigós enim epportunitas, articulus temporis, denique momentum videtur esse), ist von Meyer zu dem gedanken fortgebildet worden: "dum fortuna brevissimam nacta erat opportunitatem, per brevissimam fertunae dominationem", einem gedanken, der sewohl sprachlich durch die annahme des genitivus subjectivus in ruzys sich sehr leicht rechtfertigt, als auch durch das weitere resultat sehr fruchtbar wird: sic non hostibus sed fato - milites succubuisse dicantur. Fügen wir hinzu, was wiederum Meyer uns zur ausdeutung noch übrig gelassen hat. Warum nämlich mag der redner die grosse kurze (δι' έλαγίστου) der dem Girken des zufalls anbeimgegebenen frist hervorheben? Nicht etwa, um ihren tod auch von seiten der leichtigkeit und schmerzlosigkeit zu preisen; denn welches lob hätten darin die gefallenen selbst gehabt? Auch steht das spätere ἀναίσθητος θάνατος ("schmerzloser tod") in ganz anderem zusammenhange. Sondern in übereinstimmung mit dem früher nachgewiesenem zwecke des redners, den tod der gefallenen als ihre freie that zu preisen (wir bezogen uns dabei auch auf Aristot. Rhet.

1. 9: καὶ τὰ συμπτώματα καὶ τὰ ἀπὸ τύχης ὡς ἐν προαιφίσει ληπτέον), wird hier zu gunsten ibrer spontanëität das wirken der τύχη auf ein minimum beschränkt. Hierdurch besonders macht diese ganze todesdarstellung den eindruck, als hörte man jene stimmen, die der Antigone, um ihrem tode den stachel zu stumpfen, zurusen: ἀλλὶ αὐτόνομος, ζῶσα μόνη δὴ θνατῶν Αίδαν καταβήσει. Interessant ist es und für unsere erklärung beweisend, bei Sophoeles zu beobachten, wie der ungekehrte zweck zu dem ungekehrten mittel führt. Oedipus wird mit allem, was er ist, an der bekannten stelle vom dichter als ein sohn der Τύχη so gestissentlich dargestellt, damit seine spontanöität, der untheil eigener schuld, auf ein minimum herabsinke zur erwirkung um so größeren mitgefühls. Schlagend endlich ist die parallele in Lys. epitaph. §. 57: οὖτως τὸν βίον ἐτελεὐτησαν οὖν ἐπιτρέψαντες περὶ αὐτῶν τῷ τύχη, οὐδὶ ἀναμείναντες τὸν αὐτόματον θάνατον, ἀλλὶ ἐκλεξάμενοι τὸν κάλλιστον.

Αμα ἀκμη. Warum ist άμα nicht leer? Weil schon ein wichtiges, für sich bestehendes preismoment in δι έλαχίστου και-

çοῦ τύχης vorausgegangen ist.

Ακμῦ τῆς δόξης μάλλον. Warum mag Krüger in δόξα den begriff ruhm dem begriffe "erwartung" vorgezogen haben? Zu Meyers grunde für letzteren sinn "gloriam morientes parabant quidem, sed post mortem demum, memoria rerum gestarum dispersa, consecuti sunt" kommt der zusammenhang mit der vorausgehenden darstellung der in den seelen der kämpfer waltenden begehrungen und erwartungen. Diese galten vor allem der τιμωρία ἐναντίων, die sie für ποθεινοτέρα als jedes andere hielten, und dieser erwartung wegen heisst ihr tod auch unten 43, 3 μετά κοινῆς ἐλπίδος γιγνόμενος, Nächstdem erwarteten und hofften sie unter bedingung des sieges auch eine förderung ihres privatwohles, indem sie ja doch wenigstens ἐλπίδι ἐπιτρέψαντες au dasselbe dachten.

Cap. 43. Mit diesem capitel beginnt, wie jeder sieht, der sweite haupttheil der eigentlichen rede, den man die Παραίνεσις nennen darf, wie den ersten den Επαινος. Abgesehen von der genetischen gedankenströmung, die, wie wir schon bemerkt haben, durch beide theile stetig und verbindend hindurchgeht, walten zwischen ihnen noch folgende verhältnisse ob: 1) die παραίνεσις ist auf den ἐπαινος gegründet und giebt sich im ganzen als die von diesem gewonnene nutzanwendung. 2) Wie in der gliederung des ἔπαινος zuerst dasjenige lob in seinen verschiedenen theilen abgehandelt wird, das der πόλις selbst angehört oder mit ihrem werthe in der engsten verbindung steht, und erst auf dieses — zum theil als dessen folgerung, cf. c. 42, 1 — das persönliche lob der gefallenen folgt; so treten auch in der gliederung der παραίνεσις zuerst diejenigen ermahnungen auf, die sich an den werth und die erfordernisse der πόλις am

engsten anschliessen, also die an die überlebenden mitbürger als solche (zoùc λοιπούς c. 43.), und dann erst folgen die den persönlichen verhältnissen entnommenen und ihnen gemäss unterschiedenen ermahnungen an die speciell betheiligten, nämlich an die oltern (44.), an die brüder und erwachsenen söhne (45.), an die wittwen (ebenda), worauf der epilog (46.) auch von den unerzogenen kindern der gefallenen noch eine mahnung bernimmt. 3) Wie aber das dem staatlichen lobe nachfolgende persönliche lob nicht minder in der molic, in deren werthe und anforderungen, seinen wesentlichen anknüpfungs - und gesichtspunkt findet; so fallen auch die der bürgerermahnung nachfolgenden persönlichen ermahnungen aus dem festgeschlossenen kreise, der durch den werth und die anforderungen der molic gezogen ist, nicht hinaus, sondern: die eltern werden unter ganz ausdrücklichen binweisungen auf den werth und die erfordernisse der stadt getröstet und ermahnt, ferner die brüder und erwachsenen söhne werden durch die aufforderung zum wetteifer mit diesen gefallenen wesentlich auf den der stadt zu widmenden pflichteifer hingewiesen, ja selbst die wittwenermahnung steht in form und inhalt unter dem maassgebenden einfluss des politischen gesichtspunktes, und die erwähnung der unmündigen endlich im epilog bringt diesen gesichtspunkt schliesslich noch einmal ins hellste licht, indem ihre öffentliche erziehung nicht nur als die dankesthat der stadt für die von den vätern geleisteten dienste, sondern auch als die aufforderung der stadt zu ferneren diensten gleicher art gedeutet wird. Durch diese immer rege erhaltene verbindung der rede mit ihrem höchsten gegenstande bewahrt sie auch in den persönlichen, zum schlusse hinführenden theilen immer dieselbe höhe des standpunktes, immer dieselbe würde und wirkung.

Καὶ οἶδε μὲν προσηχόντως τῷ πόλει τοιοίδε ἐγένοντο. Dieses glied spricht im übergange zur ermahnung der mitbürger eine recapitulation des vorigen, das lob der gefallenen enthaltenden theiles aus; denn, sich zurückbeziehend auf die in dessen ankündigung aufgestellten gesichtspunkte: περὶ τοιαύτης οὖν πόλεως οἶδε ἐτελεύτησαν (41. extr.) und: μὴ περὶ ἴσου ἡμῖν εἶναι τὸν ἀγῶνα καὶ οἶς τῶνδε μηδὲν ὑπάρχει (42, 1.), sagt der redner eben προσηχόντως τῷ πόλει. Zugleich aber schwebt diese idee auch wieder über dem ganzen der nun folgenden bürgerermahnung, deren hauptgedanke sofort im zweiten gliede unserer periode: τοὺς δὲ λοιποὺς χρὴ — διάνοιαν ἔχειν an die spitze tritt.

Τοὺς δὲ λοιποὺς χοὴ ἀσφαλεστέραν μὲν εὐχεσθαι ἀτολμοτέραν δὲ μηδὲν ἀξιοῦν τὴν ἐς τοὺς πολεμίους διάνοιαν ἔχείν. Für
Krügers änderung ἀσφαλέστερα bleibt bei activischer deutung
kein grund übrig. Die beiden comparative bilden den schwerpunkt der ganzen aussage und sind praedicative accusative zu
dem gemeinsamen ἔχειν. So entsteht der sinn: "die übrigen

dürsen zwar witnschen, dass ihre gesinnung gegen die seinde für sie selbst minder gefahr bringend sei, keineswegs aber meinen, dass dieselbe minder kühn zu sein brauche." Dieser gedanke findet folgende ausführung. Zunächst schliesst sich der vervollständigende gedanke an, dass eine solche gesinnung nicht blos im munde zu führen, sondern durch die that im kampf mit den feinden zu beweisen sei. Und nun folgen die unterstützungsgrunde der ermahnung: 1) die bedeutung (δύναμιν) der stadt und deren zur that begeisternde anschauung: αλλά μαλλον -- γιγνομένους αὐτῆς; 2) das vorbild ihrer edelsten bürger, die von drei stücken, a) von kühnheit (τολμώντες), b) von pflichterkenntniss (γιγνώσκοντες τὰ δέοντα), c) von ehrgefühl (αἰσχυνόμενοι) so erfüllt waren, dass sie freudig das leben für die stadt hingaben: καὶ όταν ὑμῖν — αὐτη προϊέμενοι; 3) der die tapfere aufopferung für das vaterland krönende ruhm: κοινή γαο - έργου ένδιαιτάται. Der genetische zusammenbang dieser drei mittel beganstigt ihre innige und gedrungene stilistische verknüpfung. Hieran schliesst sich durch ους νυν υμεῖς ζηλώσαντες, das zunächst auf den ruhm (3) und auf das vorbild (2) geht, als resultat wieder die forderung, den kriegsgefahren eifrig sich binzugeben (μή περιοράσθε τούς πολεμικούς κινδύνους).

Σκοπούντας μη λόγφ μόνφ την ώφελίαν. Gegen einige erklärer bemerken wir: der erläuternde relativsatz zu og. spricht in seiner erweiterung λέγων δσα — ένεστιν eben aus, welcher nutzen hier gemeint ist, nämlich ή ἐν τῷ τοὺς πολεμίους ἀμύνεσθαι ἐνοῦσα ἀφελία· ἀλλὰ μᾶλλον τὴν τῆς πόλεως δύναμιν καθ΄
ἡμέραν ἔργφ θεωμένους καὶ ἔραστὰς γιγνομένους αὐτῆς. Wie ist
der von niemand beleuchtete dativ ἔργφ zu fassen? 1) Kämpf und Müller übersetzen: "in der wirklichkeit" (die macht betrachtend). Aber hierdurch verschwindet der durch den zusammenhang geforderte gegensatz zwischen blossem reden (λόγφ μόνφ) und thätlichem erweisen des geredeten. Denn die ermahnung des redners hat das endziel: sie sollen, um wirklich eine kühne διάνοια ές τοὺς πολεμίους zu zeigen, nicht bloss mit worten den nutzen der abwehr des feindes erwägen, sondern es auch zur that kommen lassen. Darum vermag ich auch nicht zu begreifen, warum Krüger behauptet, "der hauptgegensatz gegen σκοπούντας μή λόγφ liege erst in έν τοῖς ἔργοις, und ἔργφ θεωμένους sei ein neben-gedanke". Denn offenbar beginnt der gegensatz gegen jenes mit unserem gliede άλλα μαλλον — έργφ θεωμένους, dessen gedanke durch die folgenden beigeordneten glieder xai - γιγνομέrose and και ένθυμούντες erweitert oder erläutert wird, we dann in der dem ἐνθυμοῦντες erst wieder untergeordneten aussage δει -έπτήσαντο das έν τοῖς ἔργοις αἰσχυνόμενοι eine stelle findet, und zwar ouf ganz andere personen gehend als auf die das σχοπούντας μη λόγφ ging! — 2) lm bereiche nun des oben von uns augegebenen und bei έργφ θεωμένους unzweifelhaft ins auge gefassten endzieles der verliegenden ermahnung sind für lege zwei erklärungen möglich. Binmal könnte gedacht werden: "inden sie die macht der stadt mit der that im auge haben"; was dech nur im sinne des bezweckens, abzielens gesagt wäre, so alse, dass die angeredeten die macht der stadt durch die that erhalten oder befördern sollen. Aber veaovas hat den so entstehenden praktischen sinn nicht, wie ihn das sonst ähnliche intueri haben kann. Auch ist gewiss nicht zur müssigen abwechselung den sinnverwandten σχοπούντας gegenüber grade dieses wort gebraucht. Fassen wir also dessen eigenthümlichkeit schärfer ins auge und bedenken wir, wie dieses wort namentlich von begeistertem anschauen von Plato im Phädrus so oft gebraucht wird, so springt sefort ein bedeutsamer zusammenhang zwischen diesem und dem gleich folgenden an die knabenliebe erinnernden ausdrucke zu έραστάς γιγνομένους ins auge. Wesentlich auf das schauen grüsdet Plato diesen eros, aus welchem er dann wiederum eben so wesentlich das streben herleitet, schaffend und fertbildend das asgeschaute und verehrte schöne noch schöner, seinem vorbilde noch ähnlicher, durch eigenes them zu gestalten. Man lese Phädrus p. 250-3 und man wird zur vollen überzeugung kommen, dass dieser in der ideal - ethischen auffassung der griechischen kaabenliebe liegende causalnexus vom schauen des edlen sam begeisterten verehren, und vom verehren zu dem das edle noch herrlicher machenden thun auch die hier vorliegende ideenverknüpfung Und so meint dieser: sie sollen schauen die des Pericles ist. begeisternde grösse (δύναμις) der stadt, sie sollen dedurch begeisterte verehrer der stadt werden und sollen hierdurch weiter zur that geführt werden, die also aus beiden, aus dem ersten mittelbar, resultirt. Somit bezeichnet der zu beiden folgenden participien gehörende dativne (8070) die wirkung, bestimmung "zam behufe der that", was das wort schon 42, 3 in soyo de seoi rev ήδη όρωμένου hiess. Wie oft knüpft übrigens auch Demosthenes für seine zuhörer an die anschaumg der größe oder des werthes der stadt die erwartung eines begeisterten und dieser grösse entsprechenden thums! z. b. pro cor. §. 68 ύμῦν οὐσιν Αθηναίοις καὶ κατὰ τὴν ἡμέραν ἐκάστην ἐν πᾶσι καὶ λόγοις καὶ Θεωρήμασι της τών προγόνων άρετης ύπομνήμαθ' όρωσι κτλ.

Κοινή γὰρ τὰ σώματα διδόντες ἰδία τὸν ἀγήρων ἔπαινον ἐλάμβανον κτλ. Der gedanke erläutert (darum γάρ) die vorigen begriffe κάλλιστον und ἔρανον; κάλλιστον durch ἀγήρων ἔπαινον ἐλάμβανον κτλ., ἔρανον durch τὰ σώματα. — Κοινή: "für das gemeinwesen", das aber hier unter dem durch ἔρανος angeregten bilde eines zu gegenseitiger unterstützung also zu wechselndem geben und empfangen geschlossenen vereines vorgestellt ist. Störend wäre die von Krüger gesuchte hindeutung: "gemeinschaftlich mit den nichtgefallenen". Wäre τὰ σώματα διδόντες auch für diese mit gesagt, so könnte nicht wirkliches entäussern

sef und weggeben, soudern blesses darbieten der leiber in διδόναι liegen. Gleichwohl hat es hier jenen seinen eigentlichen begriff, wie, abgesehen von der vorstellung έφανος, schon der blosse gegensatz von διδόναι und λαμβάνειν beweist, der den sinnvollen gedanken eines austausches der leiber gegen den ruhm erzeugt.

(Τὸν ἀγήρων ἔπαινον ἐλάμβανον) καὶ τὸν τάφον ἐπισημότατον, ούκ εν φ κεῖνται μαλλον, άλλ' εν φ ή δόξα αὐτῶν, παρά τῷ εν-τυχόντι ἀεὶ καὶ λόγου καὶ ἔργου καιρῷ ἀείμνηστος, καταλείπεται· άνδρων γαρ επιφανών πασα γη τάφος, και ου στηλών μόνον εν τη οίκεια σημαίνει επιγραφή, άλλα και εν τη μη προςηκούση άγραφος μνήμη παρ' έκάστφ της γνώμης μαλλον ή του έργου ένδιαιτα-1. Zur erklärung dieser ganzen stelle muss man von dem voranstehenden begriffe τάφος ἐπισημότατος ausgehen, welcher (zu seiner erläuterung) alle folgenden aussagen veranlasst. Nimmt man nun ἐπισημότατος seiner verbindung grade mit τάφος entsprechend, in seinem nächsten wortsinne, so erhält man eine mit einem  $\sigma \tilde{\eta} \mu \alpha$  aufs bedeutsamste ausgestattete grabstätte. Diese grabstatte ist hier, wie der redner in oux ir & xairrau und weiter in ανδρών γαρ έπιφανών πασα γη τάφος erläutert, die gesammte erde. Als das σημα, denkmal, aber auf dieser grabstätte wird der die erde erfüllende ruhm der betreffenden vorgestellt. Diess erkennt man deutlich theils aus den worten εν φ ή δόξα αὐτῶν καταλείπεται die, zur erläuterung des έπισημότατον gehörend, der δόξα eine gewissermaassen räumliche stellung ("auf welcher") auf der gedachten grabstätte anweisen; theils daraus, wie in der weiteren erläuterung gegenüber dem gewöhnlichen monumente einer στηλών ἐπιγραφή auf beschränktem raume (ἐν τῆ οἰκεία) die ἄγραφος μνήμη, eben der ruhm, über die grenzen eines solchen raumes hinausgehend bezeichnet wird durch έν τη μή προς. ηπούση. — 2. Nach maasgabe dieser überall aus den entscheidendaten worten ungesucht sich ergebenden hauptidee: "die erde ist ihre grabstätte, nud ihr nachruhm ist auf dieser stätte das bleibende monument," wird jedes einzelne und untergeordnete, soweit es der erklärung noch bedarf, zu behandeln sein, zunächst die worte παρά τῷ ἐντυχόντι - ἀείμνηστος. Die völligkeit und kraft der hauptidee bleibt ungeschwächt nur, wenn diese worte keine eigentliche einschränkung sondern eine blosse erläuterung der aussage ἐν ῷ ἡ δόξα αὐτῶν καταλείπεται ("auf welcher ihr ruhm verbleibt") enthalten. Den umfang dieser aussage offenbar in keiner weise einschränkend sondern ihn vielmehr in seiner möglichsten ausdehnung geltend machend wirkt nun auch zunächst αείμεηστος, die prädicatsergänzung zu καταλείπεται. Wie behandelt steht nun hiermit das παρά τφ έντυχόντι αξί in einklang? Diese worte würden das, was in aciurnovos schlechthin auf alle fälle ausgedehnt ist, auf gewisse hypothetische fälle einschränken, wenn έττυχόττι nicht als attribut zu καιρφ, sondern als selbatatändiges, person anzeigendes masculinum gefasst wird.

Denn dann kommt herans ein ruhm, der nicht schlechthin ein immer gepriesener, sondern nur ein dann immer gepriesener ist, so oft jedesmal jemand daranf kommt, ihn zu preisen, was eben so gut selten als oft stattfinden kann; was übrigens auch auf eine tautologie hinausliefe. Diese wirkung aber ist unvermeidlich und bleibt im wesentlichen dieselbe, möge man nun καιρώ zu dem so gefassten errvyorre als object ("gekommen auf eine gelegenheit, sie zu preisen"), oder als causalen dativus nehmen ("durch eine gelegenheit darauf gekommen, sie zu preisen"), oder endlich, wie Krüger will, ganz von iervyoers trennen und zu xaraleinerat als einen dativus des erfolges nehmen ("bleibt zurück zu einer gelegenheit für wort und that"). Hierdurch genötbigt, haben wir die attributive verbindung des ἐντυχόντι mit dem durch die gehörigen genitive λόγου καὶ ἔργου erweiterten καιρφ vorzuziehen. In der ganzen so gefassten bestimmung παρὰ τοῦ - καιρῷ fällt der schwer- und zielpunkt in diese genitive, die in ihrem gegensatze gleich wie die weit aus einander stehenden pole eines alles hergehörige in sich fassenden vorstellungsgebietes gebraucht werden und hier also den gesammten umkreis aller nur möglichen gelegenheiten anschaulich repräsentiren. Und auf solche weise haben die worte eine wirkung, die mit dem durch diese worte zu erläuternden oder vorzubereitenden deigenστος, sowie mit der ganzen hauptidee aufs beste harmonirt: -"auf welcher grabstätte ihr ruhm verbleibt, als ein immer gepriesener (ἀείμνηστος) bei jeder (τῷ ἀεί) nur irgend denkbaren (καὶ λόγου καὶ ἔργου) gelegenheit, die eintreten mag." (s. unten die übersetzung). Vergleicht man dieses resultat mit ersterem, so wird man das zweite zu wählen sich nicht dedurch können abschrecken lassen, dass so der unpersönliche gebrauch des παρά cum dativo eintritt. Die poëtische rede, deren schwung hier nicht fehlt, schliesst ihn nicht aus (cf. Matth. §. 588, b), und hier wird er noch erleichtert durch das vorschweben räunlicher nähe (der ruhm, jeder gelegenheit zur erwähung nahe liegend), wie denn ränmliche anschauung in anwendung auf die δόξα unmittelbar vorher an der spitze desselben gliedes (ἐν ಫ) wirklich vorliegt. - 8. Die eben entwickelte wirkung der worte erleidet übrigens keinen unterschied, möge man καὶ λόγου καὶ soyou als subjectives oder als objectives genitivas zu xaiqo nelmen. Im ersteren sinne handelt es sich um ein im betreffenden falle schon vorliegendes wort oder werk, das gelegenheit giebt, an den ruhm jener zu gedenken; im anderen falle ist es ein erst su sprochendes wort, su leistendes work, zu welchem die gelegenbeit durch erinnerung an den ruhm jener auffordert. Da jede beziehung eine eigenthümliche bereicherung des gedankens enthält, die neben der anderen wohl bestehen kann; so halten wir sie beide fest unserem an solchen stellen immer befolgten grundsatze gemäss, den weitesten umfang der pericleischen begriffe vorauszusetzen.

Andon yaq - irdiaitatai. 1. Durch yaq wird dem vor-bergebenden gedankenpaare oux ir o xxl. und all ir o xxl. eine erläuterung hinzugefügt, die in jedem gliede und in jedem theile jedes gliedes so beziehungsreich durchgebildet ist, wie diess nur irgend in den strophen eines sophokleischen chores der fall sein kann. Das erste glied dieser erläuterung arbowr yan estapaνῶν πῶσα γῆ τάφος giebt der im ersten, negativen gliede jenes gedankenpaares schon angeregten vorstellung von dem umfange der gemeinten grabstätte zur verdeutlichung die volle positive gestalt. Das zweite, bei weitem reicher entwickelte glied der erläuterung (xai où bis érdiaisarai) verweilt bei der im zweiten gliede jenes gedankenpaares (all' er of - xaralsizerai) als denkmal auf solcher grabstätte gedachten αείμνηστος δόξα und stellt als das wesen eines solchen denkmals die unvergänglichkeit durch unterscheidung ins schärfste licht. Es entwickelt, zu diesem bebufe in eine negative (xai où -- ) und eine positive (alla xai -- ) aussage sich spaltend, die idee eines denkmals, das nicht an eine gegebene raumgrenze gebunden, auch nicht durch ein endlich-sinnliches werk oder zeichen bedingt, sondern ein eben sowohl jeden raum umfassendes als innerlich und geistig begründetes ist. Zu dieser antithetischen wirkung gruppiren sich denn auch alle einzelnen darstellungsmittel in licht- und nachdrucksvollen gegensatzen: στηλών und της γνώμης μαλλον ή του έργου; έν τη οίχεία und έν τη μή προςηκούση; das sinnlich wirkende σημαίνει und das auf inneres fortleben im bewusstsein (μνήμη της γνώμης) abzielende ένδιαιταται; έπιγραφή und ἄγραφος μνήμη; sämmtlich gegenaatze, die wie mit dem gemeinsamen zwecke, so auch unter einander in der klaraten harmonie stehen. 2. Diese harmonie würde gestört, wenn man die worte της γνώμης μαλλον ή τοῦ έργου nicht im gegensatz zu στηλών denken und nicht als bevorzugung des im geiste fortlebenden andenkens vor der durch ein äusseres werk der menschenhand vermittelten erinnerung verstehen, sondern mit Krüger, der diese auffassung für unpassend erklärt, deuten wollte auf ein die gesinnung der gepriesenen ibrer that, "dem kampfe," vorziehendes andenken. — Auch bietet der redner für eine derartige unterscheidung zwischen der denkwürdigeren gesinnung und der minder denkwürdigen that nirgends einen anlass; umgekehrt hat er früher beim speziellen lobe der gefallenen die that aufopfernder hingabe an das vaterland für den vollkommensten und adäquatesten ausdruck der edelsten gesinnungen erklärt (cf. άρετην πρώτη τε μηνύουσα και τελευταία βεβαιούσα καταστροφή). Wenn aber nach Krüger in den worten, wie er sie fasst, gar liegen soll "eine sehr angemessene hindeutung, da bei den bezüglichen gefechten keine glänzenden siege errungen waren"; so hat Krüger verkannt: a. dass auch hier, wie im vorigen theil dem zusammenhange gemäss, von keiner anderen that die rede sein könnte, als dem tode für das vaterland

(τὰ 'σώματα διδόντες); b. dans hier gar nicht spexiell mehr von den eben jetzt bestatteten die rede ist, sondern von der ganzen gattung solcher männer (ὅτι τολμῶντες — καὶ ηιγνώσκοντες — καὶ αἰσχυνόμενοι ἄνδιες αὐτὰ ἐκτήσαντο), die durch ihre aufopferung dem staate seine jetzige grösse geben; c. dass selbst im fälschlich angenommenen falle für die hier bestatteten keine förderung ihres lobes darin lag, wenn durch eine solche entschuldigende hindeutung mittelbar an das unbedeutende der von ihnen im kampfe errungenen erfolge erinnert wärde. Noch einen grund für seine erklärung sucht Krüger in παρ' ἐκάστφ (hinter μνήμη); diess allein ergebe schon das, was γνώμης, nach jener weise gefasst, ergeben würde: ein in den menschen, ihren gemäthern, lebendes andenken. Aber ist denn kein unterschied zwischen logischen und rhetorischen — man könnte auch sagen psychologischen — pleonasmen? Und ist nicht die fülle solcher pleonasmen eine hauptschönheit in der sophokleischen darstellung menschlicher vorstellungs- und empfindungsfunctionen, die grade hierdurch oft ihren trensten ausdruck finden?

Ους νυν υμείς ζηλώσαντες — μη περιοράσθε τους πολεμικους κινδύνους. Ueber den zusammenhang dieser worte mit dem früheren ist zu vergleichen das unter τους δε λοιπους χρή bemerkte. — Das νυν ist nicht müssig; es heisst: έν τῷ παρόντι, in eurer jetzigen lage, wo ihr mit den Lacedamoniern in krieg verwickelt seid.

Καὶ τὸ εῦδαιμον τὸ έλε<del>ύθ</del>ερον, τὸ δὲ έλεύθερον τὸ εῦψυχον xpirarrec. "Und die wohlfahrt in die freiheit, die freiheit aber in den muth setzend." Krüger's erklärung: ,,τὸ εὐδαιμον, τὸ εὖψυχον sind die praedicate," woraus folgt, dass τὸ έλευθερον beide male subject ware, verdunkelt den der stellung und logischen verknüpfung aller vier begriffe zu grunde liegenden zweck. Dieser tritt klar hervor, wenn man, der natürlichen wortstellung folgend, in jedem gliede den ersten begriff zum subject, den sweiten zum praedicat macht. Indem nämlich auf solche weise das wesen des glückes bestimmt wird durch die freiheit, das der freiheit aber wieder durch den muth, wird durch solche gleichung auch das wesen des glückes in den muth gesetzt, so dass die daran geschlossene ermahnung μή περιοράσθε τούς πολεμιχούς xivovvous gegründet ist auf das resultat: das wahre glück sollt ihr grunden auf den muth. Warum nun wird jene ermahnung, die wir schon als die wiederaufnahme der hauptermahnung des ganzen theiles kennen gelernt haben, warum wird sie solchermaassen gegründet auf die wesenbestimmung gerade des eidasμος! Weil dieses der inhalt und die summe aller jener wünsche ist, deren oben im eingang des theils mit den worten άσφαλεστέραν εύχεσθαι την διάνοιαν έχειν gedacht wurde; mit rücksicht auf welche ganz natürlich vorliegenden wünsche die ermahnung nun den abschluss gewinnt: so gewiss darf und kann das streben nach wohlfahrt euch von der schuldigen kühnheit gegen die

feinde nicht abhalten, so gewiss gerade in die kühnheit das wesen und bestehen der wohlfahrt gesetzt werden muss, die ihr wänschot.

Ού γάρ κακοπραγούντες — άναίσθητος θάνατος. Dieser ganze schluss des capitels bestätigt unsere vorige erklärung. Durch γάρ an das vorige angeschlossen, giebt er zu dessen resultate eine steigernde erläuterung, die von den besonderen, auszeichnenden verhältnissen der angeredeten entlehnt ist. Die wirkung dieser steigerung ist die: wenn schon überkaupt das wesen und bestehen der wohlfahrt in die kühnheit gesetzt werden muss, und also das streben nach jener diese erfordert, so ist noch viel dringender diese kühnheit euch geboten bei dem besonders hohen werthe gerade eurer wohlfahrtsgüter und bei der ausserordentlichen grösse eines solchen verlustes.

Οὐ γὰρ οἱ κακοπραγούστες δικαιότερον ἀφειδοῖεν ἂν τοῦ βίου. 1. Weil alle hier vorliegenden ermahnungen an sammtliche überlebende mithurger (s. unter τοὺς δὲ λοιπούς) gerichtet sind, so kann der hier geltend gemachte unterschied zwischen den жажоπραγούντες und den in entgegengesetzter lage lebenden nur so gemeint sein, dass bei letzteren alle angeredeten, also die Athener, und bei jenen andere, grade in dieser hinsicht den Athenern wesentlich nachstehende Griechen zu denken sind, unter denen, wie schon die früheren parallelen zeigen, keine dem redner näher liegen konnten als die Lacedamonier. So für alle Athener gesagt, bleibt der gedanke auch in übereinstimmung mit dem ganz hierher gehörenden gedanken des redners: ἐμήκυνα τὰ περί τῆς πόλεως διδασκαλίαν τε ποιούμενος μή περί ίσου ήμε είναι τον άγωνα καὶ οίς τώνδε μηδὸν ὑπάρχει ὁμοίως, — (42, 1). Aus diesem grunde bis ich gegen Krüger, der das wort zwar auch auf die Lacedämonier deutet, aber nur mit beziehung auf ihre ἐπίπονος ἄσκησις (39, 2). 2. Wenn Krüger den ganzen gedanken dieses satzes so erläntert: "sie können freilich das leben leicht verachten, da sie nur ein unglückliches dasein zu verlieren haben", so bringt er, ohne dass auch die worte, namentlich οὐ δικαιότερον, diesem sinne sich fügen wollen, das gegentheil von demjenigen gedanken heraus, der nach dem oben ermittelten hauptzwecke des redners herauskommen muss und auch aus den worten aufs zwangloseste sich ergiebt: nicht die in schlechter lage lebenden haben die gerechtere ursache (d. h. sie haben nicht so gerechte ursache) im kampfe ihr leben schonungslos aufs spiel zu setzen, da sie doch (selbst von einem siege) keine erhebliche verbesserung ihrer lage boffen können.

Τὰ διαφέροτα. Wider den zusammenhang übersetzt es Kämpf: "die interessen," und solch ein begriff schwebt auch Döderlein vor. Es sind aber die durch die έναντία μεταβολή eingetretenen unterschiede zwischen der späteren und der früheren lage. Achalich war in 37, 1 διάφορα gebraucht. Die behauptung von der grösse dieser unterschiede wird durch den folgenden causalsatz άλγεισοτέρα γάρ κτλ. begründet.

Φρότημα. Kann dieses hier sein "hochherzige gesinnung!" Diese schlösse jedes μαλακισθήναι aus. Dagegen schliesst Stott die feigheit, wenigstens wenn sie als vereinseltes factum, wie

bier durch den aorist, auftritt, nicht nothwendig aus.

'H ἐν τῷ μετὰ τοῦ μαλακισθηναι κάκωσις. Die richtigkeit dieser vielbezweifelten worte (ἐν τῷ) hätte niemand in frage stellen sollen. Gewiss richtig behandelt Krüger die stelle: "der bei bewiesener feigheit eingetretene zustand." Nur verstehe man darunter das mit der feigheit verbundene loos, nämlich der knochtschaft. Es ist eben schön, dass hiervon grade nur so gesprechen wird. Theils aus rednerischer decenz, weil es sich ja um der zuhörer mögliches geschick handelt, theils zur vermeidung des bösen omens (in den augen der superstitiösen Athener), theils um das δεινόν der sache durch verschweigung des namens noch furchtbarer und unheimlicher zu machen — wählt der redner die verhüllende bezeichnung, die nur den grund der sache, damit er vermieden werde, deutlich nennt. Oft genug drückt sich Demosthenes, wenn er von dem loose redet, das er von Philipp für Athen fürchtet, eben so verhüllend aus.

In den übrigen punkten des letzten satzes stimme ich ganz mit Krüger überein.

Cap. 44. To o sirvyic. Meist ergänzt man diese worte durch rouro or, macht sie also chenso wie vorber roageres von êniorarrai abhängig. Aber dadurch werden die an abreyeg sich anschließenden trostgedanken zu etwas den hörern ans eigener erfahrung schon geläufigem, was ebenso mit der verbergehenden absicht (παραμνθήσομαι), ihnen einen trest, der ihnen nech fehlt. erst zu geben, als mit der späteren behauptung galende olda de - letzteres erinnert auch Kämpf - streiten möchte. Ich bin also ebenfalls für die ergänzung rovró dore. Die so für sich allein stehende aussage: έν πολυτρόποις γάρ ξυμφοραίς έπίσκανται τραφέντες ist auch so voll genug. Sie soll den hörer durch den blick ins eigene leben an die erfahrungsthatsache erinnera: πράσσει δ' όλιγοστον γρόνον έκτος άτας, und ihn so für die annahme der folgenden trostgedanken empfänglich machen. derselben gelegenheit thut den gleichen seitenblick aufs menschliche leben Lysias epitaph. §. 60: καὶ μόνοις τούτοις ανθρώπων oluni apeirros elvai yeséchai.

Καὶ οἰς ἐνευδαιμονῆσαί τε ὁ βίος ὁμοίως καὶ ἐντελευτῆσαι ξυνεμετρήθη. Das räthsel dieser stelle, ohne dessen lösung die ganze erste gedankenreihe dieses theiles nicht genügend verstanden werden kann, liegt in der für die beiden verba anfzufindenden ergänzung, die in beiden die praeposition ἐν erfordert. 1. Fragen wir die worte, so scheinen sie uns zunächst den begriff βίος darzubieten. Aber wenn derselbe auch als ergänzung für

irevdaqueryoas statthaft wäre, so ergübe er doch, mit irredevryom verbunden (im leben enden), eine weder logisch haltbare, nech bier durch besendere rheterische erfolge zu entschuldigende verstellung. Da nun dieses wort seiner eigenen stellung wie der beschaffenheit der gausen stelle gemäss, für beide verba als ergensung gelten müsste, wenn es überhaupt ergünzt werden müsste. so zeigt die unanwendbarkeit desselben für den einen fall, dass der schriftsteller diesen begriff in keinem von beiden fällen als ergänzung gedacht haben könne. - 2. Fragen wir nun die worte sbermals, se ist ole das nächste wert, welches den gesuchten ergänzungsbegriff darbieten zu können scheint, wenn es nämlich sächlich genommen und der dativ, als von den folgenden compositis regiert, durch er ole gedeutet wird. Nur darf diese annahme sicht etwa auf die willkührliche weise des Abresch ausgeführt werden, welcher and xowou das entfernte inforarras denken und berausbringen will: "nerunt, quibus rebus et felicem vitam agere et felicem sortiri vitae exitum contingat" ein resultat, in welchem ja doch mehr liegt (das zweite felicem) als die ergänzung ergiebt, und welches auch so noch keinen befriedigenden gedanken darböte. Vielmehr könnte unsere annahme, den beim ergansungsverfahren einzuhaltenden grundsätzen gemäss, nur die ausführung gewinnen, dass aus dem vorigen gliede λάγωσιν auch hinter mai als regierendes verbum festgehalten und der ganze relativaatz - mit andern worten ein vor ols zu denkendes zovτων - als zweites object des λάχωσιν genommen würde. Dann ergäbe sich als sinn des ganzen satzes: diejenigen sind vom gläck beverzugt, welche des würdigsten endes, wie diese hier jetat, und solcher dinge, verhältnisse, güter (τούτων) theilhaftig wurden, in welchen sie - zu selchem einklange war ihre lebenafriat abgemessen - sugleich ihr glück und ihr ende batten; so also, dass sie, chne eine μεταβολή oder κάκωσις (cf. 43, 3) ihres glückés zu erleiden, dasselbe bis in den tod fortgenossen. Das entspräche dem seionischen, auch von Sophocles geschätzten und an den schluss seines königs Oedipus gestellten gedanken. Damit nun wäre im sweiten gliede nicht wieder von dem vorzug die rede, der gerade in der besenderen art ihres todes (fürs vaterland εὐπρεπεστώτης τελευτῆς) lag, sondern das wäre mit τούτων eic gemeint, was in seinem leben ein jeder durch seine zugehörigkeit zu solch einer stadt an hehen gütern genoss. Und damit wäre allerdings der wesentliche vortheil gewonnen, dass der redner, ellen seinen beuptintentionen ganz entsprechend, auch den trost der eltern wieder an die hauptgedanken der vorigen rede angeknüpft, namentlich durch den zuletzt 43, 3 wieder angeregten gedanken vom hohen werthe der stadt vermittelt bätte, auf welche absicht ja der beginn mit Aconso deutlich hinweist, wie denn auch der sweite trostgedanke, auf den er viele eltern hinweist (allor natδων έλπίδι - τέχνωσω ποιείσθαι), mit der rücksicht auf die

danernde grösse der stadt in bedeuteame verbindung gesetzt ist: τη πόλει διχόθεν, έν τε του μή έρημουσθαι καὶ άσφαλεία ξυνοίσει. Wäre aber nicht doch noch wünschenswerther eine deutsner, die mit dem hier entwickelten vorzug noch einen meiten vereinte! Wenn nämlich der redner so eben im vorigen gliede nachdrücklich auf das preiswürdige hingewiesen hat, das das ende der gefallenen an und für sich, der todesart selbst wegen, auszeichnet; sollte er dieses moment im folgenden gedanken wieder fallen gelassen, sollte er es nicht vielmehr zu noch köherer wirkung in denselben aufgenommen haben, so also, dass er in diesem gliede nicht nur eben das ende eines unausgesetzt glückseligen lebens, sondern das glückselige ende eines glückseligen lebens gemeint hätte? - 3. Fragen wir also nach der besten ergänzung der worte zum dritten male und zwar, da nichts mehr übrig bleibt, die betreffenden wörter selbst. Was antworten sie? Sie weisen auf einander selbst bin. Dies thun sie durch die symmetrie und das correspondirende ihrer kühnen composition, die nur zu einem solchen zweck im augenblick für beide gemeinsam geschaffen ist - denn diese worte kommen bei Thucydides gar nicht weiter und auch sonst nur bei späteren nachahmern noch vor. Dies thun sie ausserdem durch ihre enge verbindung und eine so abwägende stellung, dass sie einander gleichsam im gleichgewichte halten und tragen. Dies alles spricht für eine reciproke beziehung und gegenseitige ergänzung beider begriffe. Und diese geschieht so: der an der praeposition nur lose hangende hanstbegriff eines jeden compositums (ein höchst passendes beispiel für diese lösbarkeit ist das von Poppo in anderer absicht angeführte μη ξύν κακώς ποιείν ... άλλά συνελευθερούν Thue. III, 13) bildet jedesmal für das er des andern compositums den erganzungsbegriff, so dass ένευδαιμονήσαι durch έν τῷ τελευτήσαι, wie derum erredevenoat durch er zo evoaupornoat ergänzt wird. Will noch jemand wegen dieses verfahrens zweifeln? Nun so gehe er an das ende der rede. Was wird er dort mit δν προσήμα anfangen? Er mag wollen oder nicht, er muss es aus dem verhergehenden Compositum ἀπολοφυράμενοι durch dessen simplex όλοφύρεσθαι ergänzen. Der umstand aber, dass έγευδαιμοτήσαι erst durch das spätere errekevengan völlig verständlich wird, kane bei der einmal in sich unvollständigen, aus sich berausweisenden natur jenes wortes, welche sammt dem begleitenden se die aufmerksamkeit sofort auf das folgende hinlenkt, durchaus kein hinderniss der erklärung sein. Auf jenes sich wechselseitig erganzende in-eins-klingen der beiden hauptideen bezogen, gewinnen endlich auch ὁμοίως (nicht ὁμοῦ "angleich") und ξύτ in ξυταμο τρήθη die sinnvollste deutung. Während die infinitive (für wort cum infinit.) die folge, das resultat des abmessens ausspreches, bezeichnet bie die in diesem resultate waltende übereinstimmung. Ois bleibt nun, was es doch ungezwungener ist, ebenso masculinum, wie das an der spitze des ersten gliedes stehende ei. Der schöue sinte der worte ist new der: "und denen des leben zu selchem einklange abgemessen ward, dass sie in der glückseligkeit ihr ende und noch im ende eine glückseligkeit fanden." Man sieht, as ist hier wieder der charakter heher harmonie, den die darstellung des redners dem nun abgeschlossenen lebenvloose dieser glücklichen verleiht, um den sehmerz der hinterbliehenen ebenfalls in harmonie aufsulösen. Es ist dieselbe harmonie, die er schon früher in dem geschicke der gepriesenen auch auf ethischer seite fand und zumeist in den worten ausprägte: ἀρετή πρώτη μηνύουσα καὶ τελευταία βεβαιοῦσα ἡ νῦν τῶνδε κατασπροφή.

'Ων καὶ πολλάκις — ἀφαιρεθείη. 1) 'Ων ist hier wohl lieber sächlich zu nehmen, da von demselben gegenstande auch in den fortsetzungen des gedankens der sächliche ausdruck (er allow εὐτυχίαις, αίς und οὐχ ὧν άν τις ἀγαθῶν und ἀλλ' οὖ) vorgezogen ist, obgleich es sich in dem einzeln vorliegenden falle um personen handelt. Dadurch erhält der gedanke einen weiteren umfang, ein begriffsmässigeres gepräge. 2) Dasselbe atreben wirkt auch in den modis der letzten beiden glieder de ar ris - oreρίσκηται und ού αν — άφαιρεθείη, jedoch in jedem unter anderen bedingungen und auf andere weise. Im ersten relativsatze or ar u. s. w. wird der inhalt, der vorliegend für niemanden eine wirklichkeit hat, um jener begriffsmässigkeit willen generell in der form einer gattung von fällen ausgesprochen, wie solches bei präsentischer darstellung durch ar mit dem conjunctiv geschieht. Der gegenüberstehende fall bingegen (ov år - ågasρεθείη) erhält zum behufe gedankenmässiger form nur die form der auf thatsächliches bezogenen voratellung (optat. mit as) ohne generelles gepräge. Und warum? Weil dieser fall der wirklich vorliegende, concrete ist und in dieser thatsächlichen eigenschaft auch auf dem gebiete des gedankens noch festgehalten wird. Das grade leistet der optativ mit as, zu dem hier auch, weil es eben einem factum gilt, der aoristus kommt, während oben das prasens entsprechend ist. Darum können wir Poppos verwerfungagrund gegen die lesart ἀφαιρεθείη nicht anerkennen I, p. 143: optativus significaret: dolemus id, quo privari possimus. Sed non sermo est de iis, qui aegre ferunt, quod aliquando, si quid aliud eveniat, bonis priventur, sed de iis, qui dolent bona jam amissa. Unde et praecedit στερίσκηται et pro άφαιρεθείη ex Vind. et duobus aliis codicibus restituendum άφαιρεθη ("quo aliquis privatus fuerit"). So liest er auch im text  $\alpha\phi\alpha\iota\varrho\epsilon\partial\tilde{\gamma}$  und Krüger u. a. folgen ihm. Wir sind aus obigen gründen zu der durch die besten handschriften verbürgten und die vorliegenden gedankenverhältnisse feiner abspiegelnden lesart zurückgekebrt.

Ti τίστδε εὐκλεία κουφίζεσθε. Die mir vorliegenden übersetzer übersehen, dass τάνδε nicht der possessive sondern der console ge-

nitiv ist, indem es eich nicht um den ruhm der gefallenen sondern um den ruhm handelt, den die ellern von solchen kindern bebes. Diess erweist der zusammenhang mit dem sogleich folgenden causalsatz, der von der ehrliebe des alters also von derjenigen ehre bandelt, welche die eltern von den kindern zu haben sich freuen. Also: "durch den von diesen euch erwerbenen ruhm".

Cap. 45. Καὶ μόλις αν καθ' ὑπερβολήν ἀρετης οὐχ ὁμοῖοι all' oliyo yeigove xoiveinte. De der redner die nöhne und bruder ganz eigentlich zu einem wettkampf mit den verdiensten der todten auffordern will zufolge der an die spitze gestellten aussage: παισί - όρω μέγαν τον άγωνα (cf. 46 ωφέλιμον στέ Φανον — τοις λειπομένοις των τοιωνδε άγωνων προτιθείσα); se möchten dieser absicht die worte καθ' υπερβυλήν άρετης sehr übel dienen, falls sie den von Meyer, Krüger u. a. festgehaltenen sinn haben müssten: "bei einem übermaasse von tapferkeit". Denn wenn die angeredeten selbst bei einem solchen keine steigerung weiter übrig lassenden maasse von verdienst in den augen der richtenden mitwelt ihren antagonisten doch noch lange nicht gleichkommen (μόλις οὐχ ὁμοῖοι ἀλλ' ὀλίγφ χείρους), was bei einem wettkampfe doch mindestens möglich bleiben muss; so werden jene, anstatt in dieser bemerkung einen sporn zu eifrigstem wettkampfe zu finden, denselben vielmehr, als von vorn herein erfolglos und beschämung sicher verheissend, lieber von der hand weisen. Es muss also mit καθ' ὑπερβολὴν ἀρετῆς nur eine maassbestimmung gemeint sein, über die hinaus eine fernere steigerung noch möglich ist. Eine solche erhalten wir nun ohne zwang der worte, wenn wir dieselben so deuten: ὑπερβολήν άρετῆς ποιούμενοι (των ούκ όντων), was so viel ist als: ὑπερβάλλοντες (τούς ούκ δντας) άρετη. Und nun werden die angeredeten folgerecht von diesem vergleichungsweisen, relativen verdienstmaasse durch das damit noch verbundene unzureichende resultat (obr όμοῖοι - κριθείητε) weitergetrieben zu der ihnen noch möglich bleibenden steigerung ganz ausserordentlichen, über jeder vergleichung stehenden verdienstes, das allein einen besseren erfolg des wettkampfes ihnen verheisst. So kommt folgende ermabnung des redners heraus: nach einem ganz ungewöhnlichen maasse von tugend müsst ihr im wettkampfe mit diesen todten streben, denn wenn ihr deren verdienst nur eben übertrefft, werdet ihr doch noch tief unter sie von den mitlebenden kampfesrichtern gestellt werden.

Φθόνος γὰς τοῖς ζῶσι πρὸς τὸ ἀντίπαλον. Den erates begriff activisch und so die ζῶντες als die neidenden zu nehmen, widerspricht dem zusammenhange. Denn die worte die nen zur begründung des vorhergehenden gedankens: den nicht mehr lebenden (τὸν οὐκ ὅντα) pflegt jeder zu loben, ihr aber wordet mühe haben euch unerkennung zu verschäffen. Es kann sich also auch in der begründung nur um den neid

handeln, des die lebenden orleiden. In diesem sinne weist reit Lück auf den our bera, als den in entgegengenetzter lage nich befindenden wirksam binüber, während es auf jede andere weise in dem verliegenden susammenbange ein durchaus müssiger begriff ware. Aus diesem grunde muss auch Krügers erklärung zarüchgewiesen werden: "unter den lebenden, allen, sowohl den seidern als den beneideten, kerrscht neid", worauf such Meyer schon binauskam: "sentestia: quamdiu homo vivit et semulatur isse et aemulos babet, invidit non cessat eum vezare -- ". Denn ein gedanke, der nachgewiebener weine zur einen halfte ausser sweck und susammenhang liegt, kann auch als ganzes der richtige nicht sein. Aber Krüger meint, bei der andern erklärung (neid erleiden die lebenden) sei πρὸς τὸ ἀστίπαλον, nicht wohl erklärlich". Warum nicht? Allerdings kann τὸ άντίκαλον dann unmöglich stehen für οἱ ἀντίπαλοι, wie τὸ Ἑλlquindr, to étaiginor für of Blance u.s. w. gesetzt wird; und diesen fehler hat Poppo liegangen, der auf Prol. I. p. 104 verweist, wo er unter diesen gebrauch auch unsere stelle zieht. Vielmehr findet hier der häufige gebrauch des neutrums eines adjective für ein abstractes aubstantiv mit dem begriffe einer eigenschaft oder thätigkeit statt (cf. Popp. Prol. I, 168); und so heisst σὸ ἀντίπαλον das gewachsensein, eder das gewachsene entgegenwirken, was es auch in IV, 92, 3 (πρὸς γὰρ τοὺς ἀστυγείτονας πάσι τὸ ἀντίπαλον τὸ έλεύθερον καθίσταται) hoisst. Denken wir den so gefassten begriff mit allen im ausammenbange liegenden nebenbestimmungen, die der schriftsteller grade deshalb bei seiner brachylogie nicht ausdrücklich wieder binausufügen für nöthig fand, so ergiebt sieh: τὸ ἀντίπαλον τὸ τῆς Carear aperig spòg sir rar govorovren aperir, das in die sebranken treten des verdienstes der lebenden gegen das ihrer neider. Für ngóg aber kann kein anderer einn gedacht werden als der comparative: "mach manssgabe, in gleichem verhältnisse au". Se kommt der die vorhergebende behauptung auf das consequenteste begründende gedanke beraus: "denn den lebenden wird neid au theil in dem masses, als ihr verdienst gegen das ihrer neider in die schranken tritt". Und warum dieses? Weil das vardienst lebender derjenigen geltung und belohaung noch eintrag thun kann, welches die mitlebenden für ihr verdienst bean-spruchen, ihnen alse hindsrlich werden kann. So bildet denn auch das folgende to de my émodeir su to detinulor in solcher fassung einen klaren gegensatz. - Uebrigens findet sich für die in boiden gliedern (bis resimprat) ansgesprochene beebachtung in Thucydides selbst VI, 16, 5 die treffendste paralleletelle, die ich seltsamer weise von keinem erklärer benntst finde: olde sois sacovsove (wie ich, Aleibiaden) nai osoci ir stroe λαμπρόσητε προέσχον, έν μέν τῷ κατ' αὐτοὺς βίφ λυπηροὺς ὅντας τοῖς ομοίοις μεν μάλιστα, έπειτα δε και τοῦς άλλοις ξυνόντας, τῶν

δὸ ἐπειπα ἀνθρώσων προςποίησεν το ξυγγανοίας τωὶ καὶ μὴ σὖσαν παπαλιπόντας, καὶ ἡς ἐν ἀσι παπρίδος, καύτη σἔγησιν —. Cap. 45. Εἰ δέ με δοῖ καὶ γυναποίας.— Δοῖ beingt him

Cap. 46. El de pe des mais pronuncias. — Ant heiset hier am besten "darf." Denn sewehl die nicht absichtslose wahl einzelner ausdrücke zi, opparö, fleugen und den hypethetischen anfangs mit ei als auch die ganne fast entschuldigende und zunderude ankündigung — sie ist fast so lang nie die angekündigte sache selbst — legen an den tag, dass der redner hier auf dem schauplatze des öffentlichen lebens und bei einem sen ihm gans aus dem gesichtspunkte des staates behandelten gagenstande mit einer gewissen scheu die dieser sphäre abgewendeten weiblichen empfindungen berührt. Und was er den frauen dara sagt, weist ja diese mit ihrem schmerze eben in den ihnen durch natur und sitte gezogenen kreis zurück.

Της τε γάρ ὑπαρχούσης φύσεως μὰ χείροσι γενέσθαι ὑμὶν μεγάλη ή δόξα. Der auslegungen sind für diese interessante stelle gar viele: doch liegt allen schattirungen der auffassung die eine differens zu grunde, dass in den worten της ύπαργούσης φύσεως entweder die hindeutung auf einen mangel der weiblichen natur, oder auf einen ihr eigenthümlichen vorzug gefanden wurde. 1) Gegen die auslegungen der ersten art, so sehr sie im allgemeinen mit der vulgüren - ich will nicht sagen einzigen - auffassung des alterthums von der weiblichen natur äbereinstimmen mögen, spricht doch im gegenwärtigen zusammenbange der umstand, dass die hindeutung auf mangel ihrer natur für diese leidtragenden frauen weder etwas tröstliches noch etwas aufmunterndes haben kanu, was der reduer ihnen zu geben doch offenbar beabsichtigt. Dieser umstand allein spricht gegen Poppo's und anderer erklärung: "euch nicht schwächer zu zeigen (nicht jämmerlicher zu klagen) als die angeborne natur es erheischt." Dies allein; denn Krüger's einwand: "wie könnte einer solchen mäsnigung μεγάλη δόξα beigelegt werden!" wäre durch das dann eng mit μεγάλη zu verbindende und da-durch einschränkende έμεν leicht beseitigt. — Obiger grund spricht noch stärker gegen Krüger's eigene erklärung: "es ist allgemein von der tugend der weiber die rede mit bezug darauf, dans ή θήλεια ήμιν φύσις έστι πρός άφετην χείρων της των acotror nach Plato Ges. 781, b." Denn das ergabe die unerbauliche und entmutbigende aufforderung: leistet wenigstens nicht weniger in der togend, als man von eurer für die tugend freilich minder günstig organisirten natur erwarten darf. Und das so gemeinte hätte er mit yvvæinslæ åpstý ankändigen können? Perner spricht gegen Krüger's erklärung die vage allgemeinheit einer solchen ermahnung, nach kräften tugendhaft zu sein, während doch alle übrigen paränesen, an die lossof, die rozzic, die adshqui und maides, das individualisirende streben des reduces bekunden, in seinen forderungen jede klasse auf den ihrer ei-

genthämlichen lage gemässesten besöndern theil des allgemeinen pflichtstrebens hinzuweisen, wie er denn auch hier den individualisirenden umetand eve de yapsis dooren in der ankündigung bervorhebt. 2) Mit übergehung anderer, demeelben erklärungsprinzip angehörender erklärungen, wenden wir uns nun dem zweiten prinzip zu, nach welchem in den worten ύπαρχούσης george ein eigenthümlicher vorme der weiblichen natur gesucht wird. Und für dieses prinzip entscheidet allerdings der zusammenhang. Denn mit dem zwecke des redners, zu tresten wie aufzumuntern, stimmt es ganz vortrefflich, dass die frauen auf eine ihnen in der eigenen natur gegebene hülfe und stütze hingewiesen werden. Ferner, nur mit solcher beziehung gemeint, gewinnt das ankündigende γυναικίας άρετῆς seine velle, se wie υπαργούσης die prägnanteste bedeutung, in welcher letzteres wort gar häufig gerade das zu statten kommende, zu gebot stehende beseichnet; φέσις aber, das in solchem sinne gabe, kraft, vermegen bedeutet, ist mit dieser bedeutung auch oben schon 35, 2 vom redner gebraucht. Das prinzip also ist richtig. Nur auf die anwendung desselben, auf die auffindung des gerade gemeinten vorzugs kommt es noch an. Unter den auf dasselbe gegründeten erklärungen fasst die vom scholinsten augeregte, besonders von Heilmann und Meyer vertretene erklärung den dem weibe eigenen sinn für anstand, für bewahrung guter sitte ins auge und ergiebt folgende ermahnung: "eure grösste ehre wird darin bestehen, dass ihr den wohlstand eures geschlechts nie aus den augen lasset" wie Heilmann übersetzt, oder wie Meyer: "Magua enim vestra gleria est, ingenium vobis proprium (modestiam, die sittsamkeit, την σωφροσύνην) non exuere." Aber so unzweifelhaft die hier ins auge gefasste psychologische thatsache ist, so ist doch eine mahnung an die rücksichten des anstandes und guter sitte für den moment wenigstens, in welchem sie hier gegeben ist, eine zu äusserliche und beschränkte, als dass sie nicht einen schwachen wo nicht frostigen eindruck auf das hers dieser leidtragenden hätte machen müssen. Der redner, der sich durch einen früheren epitaphios einen so begeisterten dank der frauen erwarb nach der erzählung Plutarchs, dass sie ihn beim verlassen der rednerbühne mit kränzen schmückten, der muss ibnen wirksameres zu sagen verstanden haben. Wie also von jenen der gemeinte weibliche vorzug zu eng gefasst wird, so wird er su weit gefasst in der paraphrase von Kämpf: "strebet nach nichts weiter als danach, euch der euch angebornen weiblichen natur nicht unwürdig zu zeigen, die euch am besten lehren wird, was ihr zu thun habt." Denn die hierin ausgesprochene anerkennung der würde der weiblichen natur an sich ist zu modern und geht namentlich über den maassatab des griechischen alterthums hinaus. Die wahrscheinlichste deutung läge somit zwischen der letzten und vorletzten; sie hätte

nicht absolut auf die wärde des weibes als solchen, wie die latzte, sondern, wie die vorletzte, auf einen einzelten veraug der weiblishen antur, jedoch einen umfassenderen, tieferen und trestreicheren abauslelen. 3) Welcher ware das? Ich meine, die das weib vor dem manne: auszeichnends leiebtigkeit, mit der er leiden aller ert, selbst wenn sie anfanga lebhafter als ven manne empfunden wurden, erträgt und allem unabänderlichen zuletzt fügsamer stille hält. Diese leidensstärke des weibes, diese virtuegität im dulden zu beobachten, bietat bei ihrem zugammenhange mit der netürlichen bestimmung des weibes achon jedes vollständige frauenishen ohne unternchied des seitaliers gelegenheit geeug dar; dem alterthume aber konnte sich eine solche beebachtung um so weniger entnichen bei der duldenden stallung, die dem weibe in stantlicher und socialer beziehung in alterthum angewiesen war. Darnach meint der redner folgendes mit seiner ermahnung: bleibt mit der art, wie ibr euren verlast und eure verlassenheit (is zpęsia) ertragt, nicht zurück hinter dem maasse und werthe (γείροσι) der von natur euch zu gebot stehenden kraft im dalden (υπαρχούσης φύσεως), deren ausübung als eine acht weibliche tugend (γωαικεία άρετή) für euch framen (ὑμῶν) dean auch ein grosser ruhm (μεγάλη ἡ δόξα) ist. Bine bei aller darin liegenden anerkennung doch nuch durchaus antike mahnung, da sie mit der im alterthum herrschenden cardinalforderung an das weib: sich au fügen, durchaus harmonirt. Bestätigt wird diese erklärung durch den aun ganz innigen zusammenhang mit dem zweiten gliede, wie ihn die enge verknüpfung ce - xai und die gemeinsame subsumtion unter den einen ankündigungabegriff (γυναικεία άρετή) erfordert. Von dem darrelegten gedanken des ersten gliedes ist zu dem im folgenden enthaltenen zweiten stücke des frauenruhms (ភ្នំ ជំរ នំជ នំដំណូរទេរហ - er role apses uléog y) nur ein sehritt, der schritt von der ursache zue wirkung; denn gerade durch ächt weibliches dulde, das wesentlich ein stilles dulden ist, bleiben sie am ehesten jeden öffentlichen leumunde fern.

Cap. 46. Elograi xal spol lóya xata tor sópor — xal sogo. Der epilog entspricht gleichsem antistrophisch dem processium und nimmt dessen hauptgegenstände: die berufung auf das die rede vorschreibende gesetz, und den gegenstatz von redender und thätlicher anerkennung wieder auf. Mit herverhebung des politischen werthes der letzteren führt er den schluss der rede herbei.

## Uebersetzung.

In demselben winter begingen die Atheuer, von der wäterlichen sitte gebrauch machend, von staatswegen eine bestattung der in diesem kriege zuerst gefallenen, was auf felgende weise vor sich geht 2):

Die gebeine der abgeschiedenen stellen sie in den drei vorhorgehenden tagen auf einem dazu errichteten katafalk zur schau aus, und eff seinen angehörigen legt ein jeder die spende, die ihm etwa beliebt. Sobald aber die bestattung vor sich geht, führen wagen schreine von cypressenbolz, für jede phyle einen, und die gebeine eines jeden liegen in demjenigen der phyle, der er angehörte. Bine bahre aber wird leer getragen, mit teppichem bedecht, für die vermissten, die nicht aufgefunden worden waren zur aufhebung von der wahletatt. Es fogt aber wer da will von stadtbewohnern wie fremden, auch die angehörigen frauen sind bei dem begräbniss leidtragend zugagen. Sie legen sie nue. in die öffentliche gruft, welche bei der schönsten vorstadt sich; befindet; und immer bestatten sie in ihr die nus den kriegen heimgebrachten, doch mit ausnahme der todten von Marathon --denn deren tugend für ganz ausnehmend erachtend, haben sie auch dort ihnen das grab bereitet. - Sobald sie aber mit erde sie bedeckt haben, spricht ein von der stadt erwählter mann,

'Er. 5) δε τῷ αὐτῷ χειμῶνι εί Αθηναίοι, τῷ κατρίφ νόμφ χρώ.34 μενει, δημοσίφ ταφὰς ἐποιήσαντο τῶν ἐν τῷδε πολέμφ πρῶτον ἀποθανόντων, τρόσφ τοιῷδε.

Τὰ μὲν ὀσεῶ προτίθενται τῶν ἀπογενομένων πρότριτα σκηκὴν ποιήσαντες, καὶ ἐπιφέρει τῷ αὐτοῦ ἔκαστος, ἥν τι βούληται. ἐπειδὰν δὲ ἡ ἐπφορὰ ἡ, λάρνακας κυπαρισσίνας ἄγουσιν ἄμαξαι, φυλῆς ἐκάστης μίαν ἔνεστι δὲ τὰ ὀστᾶ ἡς ἔκαστος ἡν φυλῆς. μία δὲ κλίνη κενὴ φέρεται, ἐστρωμένη, τῶν ἀφανῶν, οἱ ᾶν μὴ εὐιρεθῶσιν ἐς ἀναίρεσιν. ἔυνεκφέρει δὲ ὁ βουλόμενος καὶ ἀστῶν καὶ ξένων, καὶ γυναϊκες πάρεισιν αὶ προςἡκουσαι ἐπὶ τὸν τάφον ὀλοφυρόμεναι. τιθέασιν οὖν ἐς τὸ δημόσιον σῆμα, ὅ ἐστιν ἐπὶ τοῦ καλλίστου προαστείου τῆς πόλεως. καὶ ἀεὶ ἐν κὐτῷ θάπτουσι τοὺς ἐκ τῶν πολέμων, κλήν γε τοὺς ἐν Μαραθῶνι ἐκείνων δὲ διαπρεπῆ τὴκ

3) Innerhalb derjenigen absätze, die in eine mehrheit einander logisch beigeerdneter gedankenreiheu sich gliedern, sind zur hegrenzung dieser

gedankenreihen die grossen anfangsbuchstaben gebraucht.

<sup>2)</sup> Das abgehen von den letzten worten ist durch den mit ihnen verbandenen zweck des schriftstellers gehoten. Denn nicht die eben gemeidete eismalige handlung will er im folgenden beschreiben, sondern die sitte, wie diess aus der beschreibung selbst, namentlich der wahl des tempus und der modalen structuren, hervorgeht. Auch in der recapitulation heisst es: δε μεν θάπτουο, wovon, als von der sitte, die grade vorliegende ausübung der sitte in den worten: ἐπὶ δ΄ οιν τοῖς πρώτους έτς, klar gesondert wird (34, 4).

welcher sowohl seiner geistesbildung nach gar wohl befähigt scheint als auch durch ansehen hervorragt, auf sie die gebührende lobrede. Und darauf geht man von hinnen. Auf solche weise veranstalten sie die bestattung, und während des ganzen krieges, so oft sie in den fall kommen mochten, machten sie ven der sitte gebrauch.

Auf diese ersten nun also die rede zu halten, wurde Pericles, Xanthippos sohn, erwählt. Und als es zeit war, schritt er von der grabstätte auf eine bähne vor, die hoch errichtet war, damit er so weit als möglich in der sehaar gehört würde, und

sprach ungefähr +) felgendes:

Die meisten allerdings von den bis jetzt hier aufgetretesen rednern loben den, der durch das gesetz eine solche rede hipsugefügt hat, da es würdig sei, dass dieselbe auf die krieger, die man bestattet, gehalten werde. Mir indess würde es befriedigend erscheisen, dass für männer, die durch die that sich trefflich bewiesen haben, durch die that anch der gebührende ehrenlohn sich bekunde, wie ihr das auch jetzt an dieser von staatswegen veranstalteten bestattung vor augen habt, und dass nicht verdienste vieler durch einen einzigen mann, wie es denn bald ein guter bald ein schlechterer redner gewesen ist, in ihrer glaubwürdigkeit aufs spiel gesetzt würden. Schwer nämlich ist es, auf eine leidlich gebührende weise zu reden, in einem falle. wo schon die überzeugung von der wahrheit des gesagten kaum sich mit sicherheit erreichen lässt. Denn der ans eigener erfuhrung wissende und auch geneigte zuhörer mag gar bald zu dem glauben kommen, dass so manches im vergleich zu dem, was er wänscht und kennt, zu mangelhaft dargelegt werde; und wie-

άρετην χρίναντες, αὐτοῦ καὶ τὸν τάφον ἐποίησαν. ἐπειδάν δὲ κεύψωσι γῷ, ἀνὴρ ἡρημένος ὑπὸ τῆς πόλεως, δς ἀν γνωμη τε δοκῆ μὴ ἀξύνετος εἶναι καὶ ἀξιώσει προήκη, λέγει ἐπ' αὐτοὶς ἔπαινον κὰν πρέποντα. μετὰ δὲ τοῦτο ἀπέρχονται. ὡδι μὲν Θάπτονσι· καὶ διὰ παντὸς τοῦ πολέμου, ὁπότε ξυμβαίη αὐτοῖς, ἐχρῶντο τῷ νόμφ.—

'Enì δ' οὖν τοῖς πρώτοις τοῖςδε Περικλῆς ὁ Εανθίππου ἡρίθη λέγειν. καὶ ἐπειδή καιρὸς ἐλάμβανε, προελθών ἀπὸ τοῦ σήματος ἐπὶ βῆμα ὑψηλὸν πεποιημένον, ὅπως ἀκούοιτο ὡς ἐπὶ πλεῖστον τοῦ

όμίλου, έλεγε τοιάδε.

35 Οἱ μὲς πολλοὶ τῶς ἐσθάθε εἰρηκότως ἦδη ἐπαισοῦσι τὸς προςθέντα τῷ τόμφ τὸς λόγος τόνθε, ὡς καλὸς ἐπὶ τοῖς ἐκ τῶς πολέμως θαπτομένοις ἀγορεύεσθαι αὐτός. ἐμοὶ δ' ἀρκοῦς ᾶς ἐδόκει είναι, ἀνδρῶς ἀγαθῶς ἔργφ γεσομένως ἔργφ καλδηλοῦσθαι τὰς αμιάς, οἰα καὶ τῦς περὶ τὸς τάφος τόνθε δημοσία παρασκευασθέςτα ὁρᾶτε, καὶ μὰ ἐν ἐςὶ ἀνδρὶ πολλῶς ἀρετὰς κισδυνεύεσθαι, εξ τε καὶ χες

<sup>4)</sup> Toides mit rücksicht darauf, dass die rede nicht wörtlich folgt. cf. 1, 22, 1.

derum der unkundige, dass mitnuter übertrieben werde, — aus missgunst, — wenn er etwas hört, das über sein eigenes vermögen hinaus geht. Denn soweit lässt man sich die lobreden über sudere gefallen, als ein jeder meint, auch selber im stande zu sein, so manches von dem zu leisten, was er vernahm; allem dagegen was über dieses maass hinaus geht, versagt man aus missgunst sofort auch den glauben. Doch da einmal die vorsahren es so für würdig befunden haben; so habe auch ich die plächt, dem gesetze zu solgen, und muss versuchen, die stimmung und ansicht eines jeden von euch so weit als möglich zu gewinnen.

Anheben aber werde ich zuvörderst bei den vorfahren, denn es ist gerecht und es ist zugleich auch bei solcher gelegenheit geziemend, dass ihnen dieser vorrang der (ersten) erwähnung gezollt werde. Denn das land, dessen bewohner sie stets unverändert blieben, haben sie von geschlecht zu geschlecht als ein freies, was es bis auf diese tage noch ist, durch ihre tüchtigkeit überliefert. Und wie jene des lobes würdig sind, so noch mehr unsere väter. Denn mehrend haben sie zu dem überkommenen die hegemonie in der ausdehnung, wie wir sie besitzen, nicht ehne mühe hinznerworben und uns den jetzt lebenden sammt jenem hinterlassen. Die beträchtlichste ausbildung derselben jedoch leben wir hier, die wir jetzt noch grade in voller lebensreife stehen, hinzugeschaffen und haben die stadt mit allem so ausgestattet, dass sie wie zum frieden so zum kriege sich völtig selbst genügt.

ρον εἰπόντι, πιστευθήναι. χαλεπόν γὰρ τὸ μετρίως εἰπεῖν, ἐν το μόλις καὶ ἡ δόκησις τῆς ἀληθείας βεβαιρῦται. ὅ τε γὰρ ξυγειδώς μόλις καὶ ἡ δόκησις τῆς ἀληθείας βεβαιρῦται. ὅ τε γὰρ ξυγειδώς καὶ εὕνους ἀκροατὴς τάχ ἀν τι ἐνδεεστέρως πρὸς ἃ βούλεται τε καὶ ἐπίσταται νομίσειε δηλοῦσθαι, ὅ τε ἄπειρος ἔστιν ἃ καὶ πλεονά-ἰσθαι, διὰ φθόνον, εἴ τι ὑπὲρ τὴν ἐαυτοῦ φὐσιν ἀκούοι. μέχρι γὰρ τοῦδε ἀνεκτοὶ οἱ ἔπαινοί εἰσι περὶ ἐτέρων λεγόμενοι, ἐς ὅσον ἀν καὶ αὐτὸς ἔκαστος οἶηται ἰκανὸς εἶναι δρᾶσαί τι ὡν ἤκουσεντῷ ὅ ὑπερβάλλοντι αὐτῶν φθονοῦντες ἤδη καὶ ἀπιστοῦσιν. ἐπειδὴ δὲ τοῖς πάλαι οῦτως ἐδοκιμάσθη ταῦτα καλῶς ἔχειν, χρὴ καὶ ἐμὲ τοἰμενον τῷ νόμφ πειρᾶσθαι ὑμῶν τῆς ἐκάστου βουλήσεώς τε καὶ δόξης τυχεῖν ὡς ἐπὶ πλεῖστον.

Αρξομαι δ΄ ἀπὸ τῶν προγόνων πρῶτον. δίκαιον γὰρ αὐ-86 τοῖς, καὶ πρέπον δὲ ἄμα ἐν τῷ τοιῷδε, τὴν τιμὴν ταὐτην τῆς μνήμης δίδοσθαι· τὴν γὰρ χώραν ἀεὶ οἱ αὐτοὶ οἰκοῦντες διαδοχῆ τῶν ἐπιγιγνομένων μέχρι τοῦδε ἐλευθέραν δι' ἀρετὴν παρέδοσαν. Καὶ ἐκεῖνοί τε ἄξιοι ἐπαίνου, καὶ ἔτι μᾶλλον οἱ πατέρες ἡμῶν κτησάμενοι γὰρ πρὸς οἷς ἐδέξαντο, ὅσην ἔχομεν ἀρχὴν οὐκ ἀπόνως ἡμὶν τοῖς νῦν προςκατέλιπον. Τὰ δὲ πλείω αὐτῆς αὐτοὶ ἡμεῖς οἶδε οἱ νῦν ἔτι ὅντες μάλιστα ἐν τῷ καθεστηκυία ἡλικία ἐπηυξήσαμεν, καὶ τὴν πόλιν τοῖς πᾶσι παρεσκευάσαμεν καὶ ἐς πόλεμον καὶ ἐς εἰρήνην αὐταρκεστάτην.

Digitized by Google

Und die kriegsthaten der genannten, durch welche jegliches erworben ward, sei es, dass wir etwa selbst, oder dass unsere väter einen andringenden barbaren- oder Hellenenkrieg muthig zurückschlugen, werde ich, um vor wissenden nicht weitläufig zu sein, übergehen. Dagegen, vermöge welcher lebensrichtung und bei welcher staatsverfassung ihr dazu gelangt seid, und kraft welcher Eigenschaften grosses geschaffen wurde, das will ich zuvörderst kundthun und dann erst an das lob der bier liegenden gehen, in der meinung, dass es sowohl gegenwärtig nicht ungebührend sei, davon zu reden, als auch für die ganze versammelte menge von stadtbewohnern wie fremden nicht unerspriesslich, dem zugehören.

Denn wir haben eine ataatsverfassung, die den nachbarstaaten ihre gesetze nicht neidet, sondern mit der wir, anstatt eine nachahmung anderer, vielmehr selber für manche ein verbild sind. Und mit namen zwar wird sie wegen der nicht an wenige, sondern an eine grössere menge gelangenden verwaltung demokratie geheissen. Aber was einerseits die gesetze anbetrifft, so steht gegenüber den persönlichen unterschieden der einnelmen, slen das gleiche recht zu; was anderseits die anerkennung anbetrifft, so wird jeder einzelne in dem mansse, wie er in irgend einem stäck sich auszeichnet, nicht sowehl von standeswegen als vielmehr wegen trefflichkeit zum behufe des öffentlichen wirkens bevorzugt, während er hinwiederum den fall anlangend, dass er arm ist, wenn er dennoch etwas treffliches dem staate zu leisten vermag, in äusserer unscheinbarkeit kein hinderniss findet, ein anerkannter mann zu sein.

Mit freiheit aber leben wir nicht bles in den verhältnissen

'Ων έγω τὰ μεν κατὰ πολέμους έργα, οἰς ἔκαστα ἔκτήθη ἢ εἴ τι αὐτοὶ ἢ οἱ πατέρες ἡμῶν βάρβαρον ἢ Ελληνα πόλεμον ἐπιόντα προθύμως ἡμυνάμεθα, μακρηγορεῖν ἐν εἰδύσιν οὐ βουλόμενος, ἐάσω. ἀπὸ δὲ οἴας τε ἐπιτηδεύσεως ἦλθον ἐπὶ αὐτὰ καὶ μεθ' οἴας πολιτείας, καὶ τρό πων ἐξ οἴων μεγάλα ἐγένετο, ταῦτα δηλώσας πρῶτον, εἴμι καὶ ἐπὶ τὸν τῶνδε ἔπαινον, νομίζων ἐπὶ τε τῷ παρόντι οὐκ ἀν ἀπρεπῆ λεχθῆναι αὐτά, καὶ τὸν πάντα δμιλον καὶ ἀστῶν καὶ ξένων ξύμφορον εἰναι αὐτῶν ἐπακοῦσαι.

37 Χρώμεθα γὰρ πολιτεία οὐ ζηλούση τοὺς τῶν πέλας τόμους, παράδειγμα δὲ μᾶλλον αὐτοὶ ὅντες τινὶ ἢ μιμούμενοι ἐτίρους, καὶ ὅνομα μὲν διὰ τὸ μὴ ἐς ὀλίγους ἀλλ' ἐς πλείονας οἰκεῖν δημοκρατία κέκληται. μέτεστι δὲ κατὰ μὲν τοὺς νόμους πρὸς
τὰ ιδια διάφορα πᾶσι τὸ ισον κατὰ δὲ τὴν ἀξίωσιν, ὡς ἔκαστος
ἔν τφ εὐδοκιμεῖ, οὐκ ἀπὸ μέρους τὸ πλείον ἐς τὰ κοινὰ ἢ ἀπ
ἀρετῆς προτιμᾶται, οὐδ αὐ κατὰ πενίαν, ἔχων δὲ τι ἀγαθὸν δρᾶσαι τὴν πόλιν, ἀξιώματος ἀφανεία κεκώλυται.

Έλευθέρως δε τά τε πρός το κοικόν πολιτεύομεν, και ές την

sum staate, sondern auch in der binsicht, dass im vergleich zu der bei andern vorkommenden gegenseitigen beargwöhnung der täglichen lebensbestrebungen wir uns nicht über den nachbar ereifern, wenn er so manches nach seinem behagen treibt, und nicht widerwärtigkeiten auferlegen, die zwar ohne wirklichen sehaden, aber durch den anblick kränkend sind. Während wir aber ohne gehässige engherzigkeit im privatleben mit einander verkehren, halten wir uns im öffentlichen ganz besonders aus innerer scheu von übertretungen fern, mit gehorsam gegen die jedesmaligen behörden wie gegen die gesetze, und zwar ganz besonders nicht nur gegen diejenigen von ihnen, welche zum schutze der beeinträchtigten gegeben sind, sondern auch gegen alle diejenigen, die ungeschrieben eine eingestandene beschämung bereiten. Und fürwahr auch von den mühen haben wir die meisten erbolungen dem geiste geschaffen, indem wir ja mit wettspielen und festen es halten, die durchs jahr sich hinziehn, und mit entsprechender ausstattung des häuslichen lebens, deren den tag erheiternder genuss den trübsinn verscheucht. Und dazu strömet wegen der bedeutung der stadt aus allen landen alles herein, uns ist es gegeben, mit nicht heimischerem genusse die hierselbst erzeugten früchte zu brechen, als die der andern menschen. Aber auch durch das, was für den krieg vorgesehen wird, unterscheiden wir uns von den gegnern, in folgendem: einerseits machen wir die stadt zu einem gemeingut und niemals halten wir durch fremden - austreibungen jemanden davon ab, etwas zu lernen oder zu sehen, dessen ungehinderte betrachtung so manchem der feinde nutzen gewähren mag, indem wir nicht sowohl auf die vorkehrungen und auf heimlichkeiten bauen als auf den aus uns selbst stammenden thatenmuth. Andererseits bei der erziehung gehen jene gleich von jugend auf mit beschwerdevoller übung auf die tapferkeit aus, wir dagegen leben ungebunden und gehen nichts-destoweniger an die gefahren, die uns gewachsen

πρὸς ἀλλήλους τῶν καθ' ἡμέραν ἐπιτη δευ μά των ὑποψίαν οὐ δι ὀργῆς τὸν πέλας, εἰ καθ' ἡδονήν τι δρῷ, ἔχοντες, οὐδὲ ἀζημίους μὲν λυπηρὰς δὲ τῷ ὄψει ἀχθηδόνας προςτιθέμενοι. ἀνεπαχμίους μὲν λυπηρὰς δὲ τῷ ὄψει ἀχθηδόνας προςτιθέμενοι. ἀνεπαχμίους δὲ τὰ ἴδια προςομιλούντες, τὰ δημόσια διὰ δέος μάλιστα οὐ παρανομούμεν, τῶν τε ἀεὶ ἐν ἀρχῆ ὅντων ἀκροάσει καὶ τῶν νόμων, καὶ μάλιστα αὐτῶν, ὅσοι τε ἐπ' ἀφελία τῶν ἀδικουμένων κείνται, καὶ δσοι ἄγραφοι ὅντες αἰσχύνην ὁμολογουμένην φέρουσιν. Καὶ38 μὴν καὶ τῶν πόνων πλείστας ἀναπαύλας τῷ γνώμη ἐπορισάμεθα, ἀγῶσι μέν γε καὶ θυσίαις διετησίοις, νομίζοντες ἰδίαις δὲ κατασκεναῖς εὐπρεπέσιν, ὡν καθ' ἡμέραν ἡ τέρψις τὸ λυπηρὸν ἐκπλήσσει. ἐπεισέρχεται δὲ διὰ μέγεθος τῆς πόλεως ἐκ πάσης γῆς τὰ πάντα, καὶ ξυμβαίνει ἡμῖν μηδὲν οἰκειοτέρα τῷ ἀπολαύσει τὰ αὐτοῦ ἀγαθὰ γιγνόμενα καρποῦσθαι, ἡ καὶ τὰ τῶν ἄλλων ἀνθρώπων.

sind. Zum beweise diene folgendes: während die Lacedamonier nicht mit einzelnen abtheilungen sondern mit allen in unser land einrücken, so besuchen wir für uns allein das nachbarland und tragen ohne schwierigkeit im fremden lande über die vertheidiger ihres eigenthums im kampfe meist den sieg davon. Hierven ist die folge: obgleich unserer gesammtmacht noch kein feind je begegnet ist, weil wir zugleich des seewesens pflegen und auf dem lande nach vielen seiten hin theile unserer eigenen mannschaft entsenden; dennoch, wenn sie wo mit einer handvoll unserer leute in kampf gerathen sind, so sagen sie, waren sie etlichen von uns überlegen, alle hätten sie - die prahler! - davon gejagt, wurden sie geschlagen, gegen die gesammtmacht seien sie im nachtheil geblieben. Und mag es immerhin unsere neigung sein, lieber mit leichtem sinn als mit mühseliger vorbereitung und mit einer nicht sowohl aus gesetzen als aus charaktereigenschaften entsprungenen tapferkeit in die gefahr zu gehen; so erwächst uns doch der gewinn, dass wir den kommenden drangsalen uns nicht entgegenquälen und, sind wir darin, dennoch nicht minder kühn uns zeigen als jene, die sich immer abmühen, so wie auch, dass die stadt nicht bloss in diesen stücken der bewunderung werth ist, sondern auch in anderen.

Denn wir lieben das schöne mit einfachheit und lieben die bildung obne verweichlichung. Auch gebrauchen wir reichthum

39Διαφέρομεν δε καί ταῖς των πολεμικών μελέταις των έναντίων τοιζόε. τήν τε γάρ πόλιν κοινήν παρέχομεν, και ούκ έστιν ότε ξε-νηλασίαις απείργομέν τινα ή μαθήματος ή θεάματος, ο μή κρν-φθέν αν τις των πολεμίων ίδων ωφεληθείη, πιστεύοντες ου ταις παρασχευαίς το πλέον καὶ ἀπάταις, ἡ τῷ ἀφ' ἡμῶν αὐτῶν ές τὰ ἔργα εὐψύχφ. καὶ ἐν ταῖς παιδείαις οἱ μὲν ἐπιπόνφ ἀσκήσει εὐθὺς νέοι ὅντες τὸ ἀνδρεῖον μετέρχονται, ἡμεῖς δὲ, ἀνειμένως δι-αιτώμενοι, οὐδὲν ἡσσον ἐπὶ τοὺς ἰσοπαλεῖς κινδύνους χωροῦμεν. τεκμήριον δέ ούτε γαρ Λακεδαιμόνιοι καθ' έκαστους, μετα πάγτων δ ές την γην ημών στρατεύουσιν, την τε τών πέλας αψτοί έπελθόντες οὐ χαλεπώς έν τη άλλοτρία τοὺς περί τών οἰκείων άμννομένους μαχύμενοι τὰ πλείω κρατούμεν. ἀθρόα τε τῆ δυνάμει ήμων ούδείς πω πολέμιος ένέτυχε διά την του ναυτικού τε αμα ຂໍ້ສະເມຣ໌ໄຣເດນ ກໍດີ ເຖິນ ຮັນ ເຖິ ທີ່ ຂໍຄົ້ ສວໄໄດ້ ຖິ່ມຄົນ ດີປະຄົນ ຂໍສະເສຣມເນພາ ην δέ που μορίφ τινὶ προςμίζωσιν, κρατήσαντές τέ τινας ήμων πάντας αυχουσιν άπεωσθαι και νικηθέντες υφ' άπάντων ήσσησθαι. καίτοι, εί δαθυμία μαλλον ή πόνων μελέτη και μή μετά νόμαν τὸ πλείον ἢ τρόπων ἀνδρίας ἐθέλοιμεν κινδυνεύειν, περιγίγνεται ήμιν τοις τε μέλλουσιν άλγεινοις μή προκάμνειν και ές αυτά έλθούσι μή ατολμοτέρους των αεί μοχθούντων φαίνεσθαι, και έν τε τούτοις την πόλιν άξίαν είναι θαυμάζεσθαι καί έτι έν άλλοις.

10 Φιλοκαλούμεν γάς μετ' εύτελείας, καὶ φιλοσοφούμεν **άειν** μαλακίας. Πλούτφ τε έςγου μάλλον καιςφ ή λόγου κό**μπφ χρώ** 

lieber als gelegenes mittel der that als zur egregung von wortgepränge; und die armuth ist nicht für irgend jemand einzugestehen schimpflich, schimpflich vielmehr ist, ihr nicht zu entrinnen durch thätigkeit. Auch vereinigen dieselben männer in sich die verwaltung des haus- und des gemeinwesens, während anderen, welche erwerbenden thätigkeiten zugewendet sind, eine genügende einsicht in die staatsangelegenheiten nicht abgeht. Denn wir allein halten den, welcher an diesen gar keinen theil nimmt, nicht etwa bloss für einen unthätigen bürger sondern für einen ganz nutzlosen menschen, und so bringen wir denn auch mit selbatthätigkeit für die staatsunternehmungen das rechte entweder schon in vorschlag und erwägung oder doch wenigstens zur endgültigen entscheidung; wobei wir keineswegs die überlegungen als einen schaden für die thaten betrachten, sondern vielmehr durch überlegung nicht vorher belehrt worden zu sein, ehe man zu dem, was nöthig ist, schreitet mit der that. Denn uns zeichnet ja auch die eigenschaft aus, dass wir höchste kühnheit und feinste berechnung der unternehmungen in uns vereinigen, wogegen den anderen unkunde beberztheit, berechnung aber zagen bringt. Die tüchtigste seele aber muss mit recht denjenigen zuerkannt werden, die das schlimme wie das angenehme aufs klarste erkennen und dadurch dennoch von den gefahren nicht zurückstehn. Auch mit dem verdienste halten wir es auf eine den meisten entgegengesetzte weise. Denn nicht durch empfangen, sondern durch erweisen von wohlthaten gehen wir unsere freundschaften ein; beständiger aber ist der wohlthäter, um durch fortgesetztes wohlwollen gegen den empfänger sich dessen verpflichtung zu bewahren, gleichgültiger dagegen der verpflichtete, da er weiss, dass er mit der erwiederung des verdienstes keine verpflichtung begründet, sondern nur seine schuld abträgt. siad wir die einzigen, welche weniger aus berechnung des eige-

μεθα, καὶ τὸ πένεσθαι οὐχ ὁμολογεῖν τινι αἰσχρὸν, ἀλλὰ μὴ διαφεύγειν ἔργω αἴσχιον. Ενι δὲ τοῖς αὐτοῖς οἰκείων ἄμα καὶ πολιτικῶν ἐπιμέλεια, καὶ ἐτέροις πρὸς ἔργα τετραμμένοις τὰ πολιτικὰ
μὴ ἐνδεῶς γνῶναι · μόνοι γὰρ τόν τε μηδὲν τῶνδε μετέχοντα οὐκ
ἀπράγμονα ἀλλὶ ἀχρεῖον νομίζομεν, καὶ αὐτοὶ ἤτοι κρίνομέν γε ἢ
ἐνθυμούμεθα ὀρθῶς τὰ πράγματα, οὐ τοὺς λόγους τοῖς ἔργοις
βλάβην ἡγούμενοι, ἀλλὰ μὴ προδιδαχθῆναι μᾶλλον λόγω πρότερον ἡ
ἐπὶ ἃ δεῖ ἔργω ἐλθεῖν. Διαφερόντως γὰρ δὴ καὶ τόδε ἔχομεν, ὥστε
τολμᾶν τε οἱ αὐτοὶ μάλιστα καὶ περὶ ὡν ἐπιχειρήσομεν ἐκλογίζεσθαι,
ὅ τοῖς ἄλλοις ἀμαθία μὲν θράσος, λογισμὸς δὲ ὅκνον φέρει· κράτιστοι δ ᾶν τὴν ψυχὴν δικαίως κριθεῖεν οἱ τὰ τε δεινὰ καὶ ἡδέα
τιστοι δ ᾶν τὴν ψυχὴν δικαίως κριθεῖεν οἱ τὰ τε δεινὰ καὶ ἡδέα
πάσχοντες εἰ ἀλλὰ δρῶντες κτώμεθα τοὺς φίλους· βεβαιότερος

nen vortheils als mit derjenigen arglosigkeit, welche der freie sinn hegt, ohne bedenken so manchem ihre dienste leisten. Indem ich nun zusammenfasse sage ich: sowohl die ganze stadt ist für Hellas eine schule, als auch will für den einzelnen mich bedünken, dass einer und derselbe mann aus unserer mitte zu vielgestaltigstem reichthume und zwar mit einer ganz besonders von anmuth begleiteten gewandtheit seine person in sich vollendet darstelle.

Und dass das gesagte nicht ein bei der gegenwärtigen feier nur geltendes gepränge von worten, sondern vielmehr thatsächliche wahrheit ist, das thut selbstredend die macht der stadt kund, welche wir vermöge dieser eigenschaften erworben baben. Denn sie allein unter denen der gegenwart bewährt bei der probe sich grösser als jede meldung. Sie allein veranlasst weder gegen den angreifenden feind entrüstung, dass er solch einem gegner unterliegt, noch gegen den unterworfenen einen derartigen vorwurf, dass er nicht von würdigen beherrscht werde; sondern, indem wir in grossartigen spuren unsere macht und zwar als eine solche beweisen, die doch wohl zeugniss genug ist, werden wir von der mit- und nachwelt bewundert werden und das, ohne noch eines Homers zum lobredner zu bedürfen, oder wer sonst mit versen zwar für den augenblick ergötzen mag, während doch, die thatsachen selbst angesehen, dem bilde die wirklichkeit eintrag thun wird, die wir vielmehr alles meer und land unserer kühnheit bezwingend geöffnet und dabei überall denkmale von strenge und güte zu unvergänglicher dauer gestiftet haben.

δε ὁ δράσας την χάριν, ώστε όφειλομένην δι' εθνοίας φ δέδωπε σώζειν, ὁ δ' ἀντοφείλων ἀμβλύτερος, είδως οὐκ ές χάριν ἀλλ' ές όφείλημα την ἀρετην ἀποδώσων καὶ μόνοι οὐ τοῦ ξυμφέροντος μᾶλλον λογισμῷ ή της έλευθερίας τῷ πιστῷ ἀδεῶς τινα ἀφελοῦ-1μεν. Ξυνελών τε λέγω τήν τε πᾶσαν πόλιν τῆς Ἑλλάδος παίδευσιν είναι, καὶ καθ' ἔκαστον δοκεῖν ἀν μοι τὸν αὐτὸν ἀνδρα παρ' ἡμῶν ἐπὶ πλεῖστ' ἀν είδη καὶ μετὰ χαρίτων μάλιστ' ἀν εὐτραπέ-

λως τὸ σῶμα αὕταρχες παρέγεσθαι.

Καὶ ὡς οὐ λόγων ἐν τῷ παρόντι κόμπος τάδε μᾶλλον ἡ ἐρτων ἐστὶν ἀλήθεια, αὐτὴ ἡ δύναμις τῆς πόλεως, ἡν ἀπὸ τῶνδε
τῶν τρόπων ἐκτησάμεθα, σημαίνει. μόνη γὰρ τῶν νῦν ἀκοῆς κρείστῶν τρόπων ἐκτησάμεθα, σημαίνει. μόνη γὰρ τῶν νῦν ἀκοῆς κρείστῶν ἐς πεῖραν ἔρχεται, καὶ μόνη οὕτε τῷ πολεμίφ ἐπελθόντι ἀγακάκτησιν ἔχει, ὑφ οἴων κακοπαθεῖ, οὕτε τῷ ὑπηκόφ κατάμεμψιν,
ως οὐχ ὑπ ἀξίων ἄρχεται μετὰ μεγάλων δὲ σημείων καὶ οὐ δί
τοι ἀμάρτυρόν γε τὴν δύναμιν παρασχόμενοι, τοῖς τε νῦν καὶ τοῖς
ἔπειτα θαυμασθησόμεθα, καὶ οὐδὲν προςδεόμενοι οὕτε Όμήρον
ἐπαινέτου, οὕτε ὅστις ἔπεσι μὲν τὸ αὐτίκα τέρψει — τῶν δ' ἔργων
κήν ὑπόνοιαν ἡ ἀλήθεια βλάψει — ἀλλὰ πᾶσαν μὲν θάλασσαν
καὶ γῆν ἔςβατὸν τῷ ἡμετέρα τόλμη καταναγκάσαντες γενέσθαι, παν
ταχοῦ δὲ μνημεῖα κακῶν τε κάγαθῶν ἀίδια ξυγκατοικίσαντες.

Für eine seiche stadt also haben diese hier hechhersig, sie für werth ersehtend, dass ihr rand gehindert werde, im kampfe geendet, wie auch von den überlebenden billig ein jeder entschlossen sein muss, für sie zu leiden. Darum habe ich ja auch das leb der stadt ausführlich behandelt, indem ich einerseits lehren wellte, mit nichten um gleiches gelte ses der kampf, wie denen, die von solchen gütern nichts in gleichem maasse besitzen, andererseits augleich die lobpreisung derer, denen meine gegenwärtige rede gilt, durch belege einleuchtend machte. Und so ist von ihr der bedeutendste theil schon ausgesprochen; denn, womit ich die stadt gefeiert habe, damit haben die verdienste dieser und ähnlicher männer sie geziert, so dass nicht bei vielen der Hellesen das lob so im gleichgewichte mit den thaten sich zeigen möchte, wie das ihrige.

Es scheint mir aber der jetzt abgeschlossene lebensausgang dieser zu offenbaren mannestugend, womit er am schluss bestätigte, was er im beginne erwarten liess. Denn schon bei denen, die sonst von geringerem werthe waren, ist es billig, dass ihre im den kriegen für das vaterland bewiesene bravheit vorangestellt werde; denn sie haben — und damit tilgten sie schuld durch verdienst — öffentlich mehr genützt, als sie ihrem privatleben nach geschadet haben. Aber von diesen hier hat weder durch reichtbam einer, indem er dessen ferneren genuss vorgezegen hätte, sur feigheit sich verleiten lassen, noch in der hoffnung, wie armuth sie näbrt, er werde ihr schon noch entrinnen und reich werden, das schlimme aufgeschoben; sondern die züchtigung der feinde für begehrenswerther nehmend und sugleich für das edelste der wagnisse dieses erachtend, waren sie entschlossen, mit bestehung desselben diese zu züchtigen, jene wünsche aber nur in der weise zu hegen, dass sie die erfüllung, die ein un-

Περὶ τοιμύτης οὖν πόλεως οἔδε τε γενναίως, δικαιοὖντες μὴ ἀφαιρεθῆναι αὐτὴν, μαχόμενοι ἐτελεύτησαν, καὶ τῶν λειπομένων πάντα τινὰ εἰκὸς ἐθόλειν ὑπὲς αὐτῆς κάμνειν. διὸ δὴ καὶ ἐμήκυνα 42 τὰ περὶ τῆς πόλεως, διδασκαλίαν τε ποιούμενος μὴ περὶ ἴσου ἡμῖν εἰναι ἀνὰνα καὶ οῖς τῶνδε μηδὲν ὑπάρχει ὁμοίως, καὶ τὴν εὐλογίαν ἄμα ἐφ οῖς νῦν λέγω φανερὰν σημείοις καθιστάς. καὶ εἴνριαι αὐτῆς τὰ μέγιστα. ὰ γὰς τὴν πόλιν ὕμνησα, αὶ τῶνδε καὶ τῶν τοιῶνδε ἀρεταὶ ἐκόσμησαν, καὶ οὐκ ἄν πολλοῖς τῶν Ελλήνων ἰσόξορπος ιδακες τῶνδε ὁ λόγος τῶν ἔργων φανείη. Δοκεῖ δέ μοι δηλοῦν ἀνδρὸς ἀρετὴν, πρώτη τε μηνύονσα καὶ τελευταία βεβαιοῦσα, ἡ νῦν τῶνδε καταστροφή. καὶ γὰς τοῖς τάλλα χείροσι δίκαιον τὴν ἐς τοὺς πολέμονς ὑπὲς τῆς πατρίδος ἀνδραγαθίαν προτίθεσθαι: ἀγαθῷ γὰς κακὸν ἀφανίσαντες, κοινῶς μᾶλλον ἀφελησαν, ἢ ἐκ τῶν ἰδίων ἔρλαψαν. τῶνδε δὲ οὖτε πλούτφ τις, τὴν ἔτι ἀπόλαυσιν προτιμήσας, ἐμαλακίσθη, οὕτε πενίας ἐλπίδι, ὡς κὰν ἔτι διαφυγών αὐτὴν πλουτήσειεν, ἀναβολὴν τοῦ δεινοῦ ἐποιήσατο· τὴν δὲ

gewisses war, der erwartung anheimgaben, sum behufe der that hingegen hinsichtlich der schon vor augen liegenden aufgabe auf sich allein rechnen zu müssen meinten; und im kampfe selbst, geleitet von der meinung, lieber sogar ein leid sich widerfahren zu lassen als durch irgend welches nachgeben sich zu retten, entrannen sie dem schimpfe der nachrede, bestanden aber mit ihrem leibe die that und sind bei kürzestem eingreifen des geschickes, zugleich auf einem höhepunkte nicht der furcht, mein! der erwartung geschieden.

Solche männer sind diese hier, wie es sich für die stadt gebührte, gewesen. Die übrigen aber dürfen zwar wünschen, dass ibre gesinnung gegen die feinde für sie selbst minder gefahr bringend sei, keineswegs aber meinen, dass dieselbe minder kühn zu sein branche; indem sie nicht mit blossen worten betrachtungen anstellen dürsen über den nutzen, mit dessen ausführung man vor euch schon selber ihn kennenden in müssige breite verfiele, sagte man wie viel in der abwehr der feinde gutes liege, - indem ihr vielmehr sum behufe der that auf die bedeutung der stadt täglich hinschauen und so deren begeisterte verehrer werden, auch, wenn sie euch grossartig erscheint, beherzigen müsset, dass kühne, ihre pflicht erkennende und bei ihren thaten von ehre geleitete männer diese grösse erworben haben, männer, die wenn auch ein unternehmen ihnen missglückte, doch wenigstens nicht auch den staat meinten ihrer thätigkeit berauben zu dürfen, sondern die beisteuer ihm darbrachten, welche die herrlichste ist: denn indem sie für das gemeinwesen ihre leiber gaben, empfingen sie als eigenen gewinn dus nie alternde lob und die bedeutsamste grabstätte, nicht in welcher sie als tedte liegen, sonders auf der, allgepriesen bei jeder bei wert und that eintretenden ge-

των έναντίων τιμωρίαν ποθεινοτέραν αὐτῶν λαβόντες καὶ κισδύτων ἄμα τόνδε κάλλιστον νομίσαντες, έβουλήθησαν μετ αὐτοῦ τοὺς
μὲν τιμωρεῖσθαι, τῶν δὲ ἐφίεσθαι ἐλπίδι μὲν τὸ ἀφανὲς τοῦ κατορθώσειν ἐπιτρέψαντες ἔργφ δὲ περὶ τοῦ ἥθη ὁρωμένου σφίσιν
αὐτοῖς ἀξιοῦντες πεποιθέναι· καὶ ἐν αὐτῷ τῷ ἀμύνεσθαι, καὶ καθεῖν μᾶλλον ἡγησάμενοι ἥ τῷ ἐνδόντες σώζεσθαι, τὸ μὲν αἰσχοὸν
τοῦ λόγου ἔφυγον, τὸ δὶ ἔγρον τῷ σώματι ὑπέμειναν, καὶ δὶ ἐλαχίστου καιροῦ τύχης, ἄμα ἀκμῷ τῆς δόξης μᾶλλον ἡ τοῦ δέους,
ἀπηλλάγησαν.

43 Καὶ οίδε μὲν προςηκόντως τῷ πόλει τοιοίδε ἐγένοντο τοὺς δὲ λοιποὺς χρὴ ἀσφαλεστέραν μὲν εὕχεσθαι ἀτολμοτέραν δὲ μηδέν ἀξιοῦν τὴν ἐς τοὺς πολεμίους διάνοιαν ἔχειν, σκοποῦντας μὰ λόγφ μόνφ τὴν ἀφελειαν, ἢν ἄν τις πρὸς οὐδὲν χεῖρον αὐτοὺς ὑμᾶς εἰδότας μηκύνοι, λέγων ὅσα ἐν τῷ τοὺς πολεμίους ἀμώνοσθαι ἀγαθὰ ἔνεστιν, ἀλλὰ μᾶλλον τὴν τῆς πόλεως δύναμιν καθ' ἡμέραν ἔρφ θεωμένους καὶ ἐραστὰς γιγνομένους αὐτῆς, καὶ, ὅταν ὑμῶν μεγάλη δόξη εἰναι, ἐνθυμουμένους, ὅτι τολμῶντες καὶ γιγνώσκοντες

legenheit, ihr ruhm verbleibt; denn glorreicher männer grabstätte ist die gauze erde und nicht bloss die aufschrift der säulen in dem heimathlande ist ihr denkmal, sondern auch ungeschrieben, in der fremde, nicht sowohl im stein 5) im geiste vielmehr bewahrt, lebt bei jedem ihr gedächtniss immer fort. Diese sind es, denen ihr in jetziger lage nachzneifern, und indem ihr die wohlfuhrt in die freiheit, die freiheit in den muth setzet, die von den feinden bereiteten gefahren entschlossen ins auge zu fassen habt. Denn nicht die in schlechtem zustande lebenden haben die gerechtere ursache, ihr leben schonungslos aufs spiel zu setzen, sie, die doch kein besseres loos zu hoffen haben, sondern diejenigen, welche den entgegengesetzten wechsel bei fernerem leben noch besorgen müssen, und bei denen gans besonders gross die unterschiede ibrer lage sind, wenn sie ein unfall trifft. Denn un-leidlicher ist wenigstens für einen stolzen wann die in dem mit der feigheit verbundenen loose liegende erniedrigung als der bei kraftvoller gesinnung und zugleich in der hoffnung des öffentlichen heils schmerzlos eingetretene tod.

Darum eben beklage ich jetzt auch nicht die eltern dieser bingeschiedenen, so viele ihr deren anwesend seid, sondern werde sie vielmehr trösten. Diese wissen ja, dass sie selbst in vielge-

τὰ δέοντα καὶ ἐν τοῖς ἔργοις αἰσχυνόμενοι ἄνδρες αὐτὰ ἐκτήσαντο, καὶ, ὁπότε καὶ πείρε του σφαλείησαν, οῦκουν καὶ τὴν πόλιν γε τῆς σφετέρας ἀρετῆς ἀξιοῦντες στερίσκειν, κάλλιστον δὲ ἔρανον αὐτῷ προϊέμενοι. κοινῷ γὰρ τὰ σώματα διδόντες, ἰδία τὸν ἀγήρων ἔπαινον ἐλάμβανον καὶ τὸν τάφον ἐπισημότατον, οὐκ ἐν ῷ κεῖνται μᾶλλον, ἀλλ' ἐν ῷ ἡ δόξα αὐτῶν, παρὰ τῷ ἐντυχόντι ἀεὶ καὶ λόγου καὶ ἔργου καιρῷ ἀκίμνηστος, καταλείπεται ἀνδρῶν γὰρ ἐπιφανῶν πᾶσα γῆ τάφος, καὶ οὐ στηλῶν μόνον ἐν τῷ οἰκεία σημαίνει ἐπιγραφὴ, ἀλλὰ καὶ ἐν τῷ μὴ προσηκούση ἄγραφος μνήμη παρ ἐκάστφ τῆς γνώμης μᾶλλον ἢ τοῦ ἔργου ἐνδιαιτᾶται. Οῦς νῦν ὑμεῖς ζηλώσαντες καὶ τὸ εὕδαιμον τὸ ἐλεύθερον τὸ δὶ ἐλεύθερον τὸ εὐψυχον κρίναντες, μὴ περιορᾶσθε τοὺς πολεμικοὺς κινδύνους. οὐ γὰρ οἱ κακοπραγοῦντες δικαιότερον ἀφειδοῖεν ᾶν τοῦ βίου, οἱς ἐλπὶς οὐκ ἔστ ἀγαθοῦ, ἀλλ' οἱς ἡ ἐναντία μεταβολὴ ἐν τῷ ζῆν ἔτι κινδυνεύτται καὶ ἐν οἱς μάλιστα μεγάλα τὰ διαφέροντα, ῆν τι πταίσοιστιν ἀλγεινοτέρα γὰρ ἀνδρί γε φρόνημα ἔχοντι ἡ ἐν τῷ μετὰ τοῦ μαλαισθῆναι κάκωσις ἢ ὁ μετὰ ῥώμης καὶ κοινῆς ἐλπίδος ἄμα γιγνόμενος ἀναίσθητες θάνανος.

Διόπες καὶ τοὺς τῶνδε νῦν το κέας, ὅσοι πάςεστε, οὐκ ὁλο 44 φέρομαι μάλλον ἡ παραμυθήσομαι. ἐν πολυτρόποις γὰς ξυμφοραῖς ἐπίστανται τραφέντες τὸ δ' εὐτυχὲς, οι ἀν τῆς εὐπρεπεστάτης

<sup>5)</sup> Wem diese übersetzung des wortes ?qvov zu frei ist, der setze dafür: "nicht durch künstlers hand."

staltigen schicksalen aufgewachsen sind. Das aber ist das gläck, was denen za theil ward, welchen das würdigste ende, wie diesen hier, und wie ench die würdigste traner zum loose fiel, und denen das leben zu solchem einklange abgemessen ward, dass sie in der glückseligkeit ihr ende und noch im ende eine glückseligkeit fanden. Schwer immerhin, das weiss ich, ist es, eingang zu finden rücksichtlich dossen, an das ihr euch zu erinnern gar oft anlass finden werdet in dem glücke anderer, dessen ibr einst auch selber ench mit stolz erfreutet; und eine traner ist es nicht um güter, mit welchen man nur einen künftigen geuuss verliert, sondern um ein gut, dessen man nach gewohnten genusse beraubt ward. Aber ermutbigen müssen sich diejenigen mit der hoffnung auf andere kinder, welche noch in dem alter steben kinder zu erzeugen. Denn nicht nur für seine eigene person werden manchen die nachkommenden kinder die fehlenden verschmerzen lassen, sondern auch für die stadt wird es ans swiefachem grunde erspriesslich sein: wegen abwehr der entvölkerung und zu einer gewährleistung; denn unmöglich konnen diejenigen einen alle gleich in anspruch nehmenden oder gerechten vorschlag machen, welche nicht auch, indem sie söhne gleich den übrigen aufs spiel setzen, bei der gefahr betheiligt sind. Ibr hinwiederum, die ihr über das kräftige lebensalter hinaus seid, betrachtet den längeren theil des lebens, den ihr in glück verlebtet, für einen gewinn, während ihr von dem nech vor euch liegenden erwarten möget, dass er kurz sein werde, und suchet erleichterung in dem ruhme, den diese euch erwarben; denn allein die ehrliebe altert nicht, und nicht sowohl der gewinn, wie manche sagen, erfreut an dem abende des lebens, als vielmehr die ebre.

Für die söhne der hier bestatteten aber, so viele ihr deres

λάγωσιν, ωςπερ οίδε μέν νύν, τελευτής, ύμεις δε λύπης, και είς ενευδαιμονήσαί τε ό βίος όμοίως και έντελευτήσαι ξυνεμετρήθα. yalende μέν οθε οίδα πείθειν δε, ών και πολλάκις έξετε υπομεήματα εν άλλων εὐτυχίαις, αἷς ποτε καὶ αὐτοὶ ἡγάλλεοθε· καὶ λύπη ούχ ων αν τις μή πειρασόμενος άγαθων στερίσκηται, άλλ' ου αν έθας γενόμενος αφαιρεθείη. Καρτερείν δε γρη και άλλαν παίδων έλπίδι, όξε έτι ήλικία τέκνωσιν ποιείσθαι. ίδία το γάρ τῶν ούκ όντων λήθη οἱ ἐπιγιγνόμενοί τισιν ἔσονται, καὶ τῆ πόλει διγόθεν, έκ τε του μή έρημουσθαι και άσφαλεία, ξυνοίσει ού γάρ οίόν τε ίσον τι η δίκαιον βουλεύεσθαι, οι αν μη και καίδας έκ του όμοίου παραβαλλόμενοι κινδυνεύωσιν. Όσοι δ' εὐ παρηβήκατε, τόν τε πλείονα κέρδος ον εύτυχεῖτε βίον ήγεῖσθε καὶ τόνδε βραχύν έσεσθαι, καὶ τῆ τῶνδε εὐκλεία κουφίζεσθε· τὸ γὰρ φιλότιμον άγήρων μόνον, καὶ οὐκ ἐν τῷ άγρείφ τῆς ἡλικίας τὸ κερδαίνειν, ώσπερ τινές φασι, μαλλον τέρπει, άλλα το τιμασθαι. Παισί δ' αν, δσοι τώνδε πάρεστε, η άδελφοις όρω μέγαν

anwesend seid, oder deren brüder sehe ich anlass zu gewaltigem wettkampf. Denn den abgeschiedenen pflegt jeder zu loben, und kaum möchtet ihr wenn ihr sie nur eben an tugend übertrefft, um nur weniges geringer, geschweige denn ihnen gleich erachtet werden; denn neid trifft die lebenden in dem masse, als ihr verdienst gegen anderes in die schranken tritt, während das nicht im wege stehende verdienst mit eifersuchtslosem wohlwollen gehrt ist.

Wenn ich aber auch weiblicher tugend, so viele der frauen jetzt im wittwenstande sein werden, einigermaassen gedenken darf; so will ich alles in einer kurzen ermunterung andeuten. Denn hinter dem werthe der euch von natur zu gebote stehenden kraft (des duldens) wicht zurücknableiben, der ruhm ist gross für euch, sowie, wenn ein weib so wenig als möglich weder im guten noch im schlimmen unter den männern einen leumund hat.

So ist auch von mir in einer rede wie das gesetz sie fordert ausgesprochen worden, was ich gebührendes zu sagen hatte, und durch die that sind die bestatteten theils schon gegenwärtig geehrt, theils wird ihre kinder von jetzt an die stadt von staatswegen, bis sie erwachsen sind, erziehen, womit sie diesen todten wie den hinterbliebenen für solche kämpfe einen ehrenkranz bestimmt, der erspriesslich ist. Denn in welchem staate die höchsten preise für die tugend ausgesetzt sind, in dem leben auch die wackersten männer. Jetzt aber, nachdem ihr genügend heklagt habt, wie einem jeden zukommt zu beklagen, gehet von hinnen.

τὸν ἀγώνα. τὸν γὰρ οὐκ ὅντα ἄπας εἴωθεν ἐπαινεῖν, καὶ μόλις ἂν καθ' ὑπερβολὴν ἀρετῆς οὐχ ὁμοῖοι ἀλλ' ὀλίγφ χείρους κριθείητε· φθόνος γὰρ τοῖς ζῶσι πρὸς τὸ ἀντίπαλον, τὸ δὲ μὴ ἐμποδών ἀνανταχωνίστω εὐνοία τετίμηται.

ανασταγωνίστο εύνοία τετίμηται.
Εἰ δὲ με δεῖ καὶ γυναικείας τι άρετῆς, ὅσαι νῦν ἐν χηρεία ἔσονται, μεησθῆναι, βραχεία παραινέσει ἄπαν σημανῶ. τῆς τε γὰρ ὑπαρχούσης φύσεως μὴ χείροσι γενέσθαι ὑμῖν μεγάλη ἡ δόξα, καὶ ἡς ὰν ἐκὰ ἐλάχιστον ἀρετῆς πέρι ἡ ψόγου ἐν τοῖς ἄρσεσι κλέος ἢ.
Εἴρηται καὶ ἐμοὶ λόγο κατὰ τὸν νόμον ὅσα εἰχον πρόσφορα,46

Εξορται καὶ ἐμοὶ λόγφ κατὰ τὸν νόμον δοα είχον πρόσφορα, 46 καὶ ἔργφ οἱ θαπτόμενοι τὰ μὲν ἤδη κεκόσμηνται, τὰ δὲ αὐτῶν τοὺς παῖδας τὸ ἀπὸ τοῦδε δημοσία ἡ πόλις μέχρι ἤβης θρέψει, ἀφέλιμον στέφανον τοῖσδέ τε καὶ τοῖς λειπομένοις τῶν τοιῶνδε ἀγώνων προτιθεῖσα ἀθλα γὰρ οἶς κεῖται ἀρετῆς μέγιστα, τοῖς δὲ καὶ ἄνδρες ἄριστοι πολιτεύουσιν. νῦν δὲ, ἀπολοφυράμενοι ὃν προς-ήκει ἐκαστος, ἀπογωρεῖτε.

Posen.

H. Krahmer.

## XXXII.

## De rerum Aegyptiacarum scriptoribus Graecis ante Alexandrum Magnum.

- 1. Primi inter Graecos de Aegypto scripserunt lones Herodotus carpit quorumque traditioques non uno loco nes haud paucas confutat. Volgo talia ad unum Hecataeum cuius solius historiae parens nominatim meminit, uiri docti refe-Huius tamen sententiae fundamentum idoneum desideramus. Consentaneum est ab Herodoto paucissimos illos qui ante ipsigs tempora de Aegypto quaedam memoriae prodiderunt, consultos Hellanici quidem scripta Herodoto ignota fuisse Dahlmannus (forschungen auf dem gebiete der geschichte II, 1 p. 128) demonstravit, sed unus uel duo e prioris aetatis logographis sapersunt quorum de rebus Aegypti narrationes ei praeter Hecataei periegesin innotuisse tuo iure coniectaveris. Ille sane quem Plinius N. H. XXXVI, 12, 17, S. 78 in iis qui de pyramidibus scripserint, medio inter Aristagoram et Artemidorum loco recesset, Dionysius non cascus iste Milesius, sed alter quidam iunier Chalcidensis videtur esse qui Ephori tempestate Origines scripsit.
- At de rebus Aegyptiacis a Cadmo Milesio commemoratis cestissimum exstat Siculi Diodori testimonium qui 1, 87 Cadmun et Hellanicum et Hecataeum de Nili incrementis disputasse, sel fabulosas tantum eius rei causas in medium protulisse dicit. Scripsit Cadmus Suida teste origines Mileti et totius Ioniae libris IV. Ergo de Nilo occasione data degressionem fecit cui, uti recte C. Müllerus (fragmm. hist. Gr. 11, 3) coniecit, aptissisimus locus erat ubi de Naucrati a Milesiis in Aegypto condita uerba facienda erant. Notum uero est Nili incrementa πρόβλημα fuisse quod physicorum et Ionici nominis philosophorum ingenia inde ab antiquissimo tempore admodum exercuerit. Cadmi opera cum iam pridem intercidissent, Alexandriae denuo fabricate sunt; atque ex scriptis hisce Cadmo suppositis etiam Diodorus hausisse uidetur, cum Halicarnassensis Dionysius aetati eius suppar expresse testetur subditicia esse quae suis temporibus Milesii Cadmi ferantur. Atqui Müllerus qui Cadmum logographum fuisse om-

pino negat, nimie argutus est. Fieta esse uidentur et Cadmi et periade aliorum logographorum opera ita, ut secundum traditionem et ex frustis quibusdam etiamtem seruatis essa quasi corperi restituerentur, care autem ex similium acriptorum easdem res narrantium verbis paullum immutatis peteretur. Hinc calumnine istae sequioris actatis qua nobilissimi scriptores furti accusari selent, apte explicari possunt; saepissime enim boc iis accitit anorum libris homines Alexandrini ad dependitorum scriptorum momorium instaurandam abusi sunt. Et Cadmi quidem scriex Proconnesii Bionis libris suppleta esse ita, ut huius uerba additamentis oliunde petitis amplificarentur, Alexandrinus Clemens (Strom. VI, p. 267) indicare uidetur secundum quem Bio τὰ Κάδμου τοῦ καλαιοῦ μετέγραψε κεφαλαιούμενος. Herodoti uero temporibus cur genuina Cadmi scripta exstitisse corumque rationem ab co babitam esse negemus, causa idonea excogitari neanit. At si re pera de Milesiorum rebus scripsit Cadmus, non peterat non Naucratis et commercii quod civibus eius cum Aegyptiis intercedebat mentionem inicere.

- 3. Alter qui materiam tractatauerit cui de rebus Aegypti degressionem insertam fuisse conicias, Lampsacenus est Charo 1).
- 1) Verba illa Suidae uexatissima quibus Charonis tempus definitur, γινόμενος κατά τὸν πρῶτον Δαριτον οθ' όλυμπιάδι neque sita sananda esse censemus, ut cum Creuzero & pro ob' scribatur (quae coniectura ne minimam quidem ueri similitudinem habet), neque ex diversitate computorum cum C. Müllero explicanda (quem errare dicimus, cum cyclicos illos quos detexisse sibi uidetur, computos infra Olympiadum initium proferat). Lenissima potius medela of pro of scribendum est: annus Ol. 72, 4 = 489 a. C. est tricesimus tertius Darii, est annus pugnae Marsthoniae (cf. Zech, astronomische untersuchungen p. 42). Verum etiam in Isterculo operum Charonis nomulta perturbata sunt. Leguatur ibi booc: Begl Λαμφάκου β'. Δεβυκά. "Opous Λαμψακηνών εν βεβλίοις δ'. Πουτάνοις ή άρχοντας τους των Λακιδαιμονίων, έστι δε χρονικά. Ibi Westermannus ad Voss. de histt. Grr. p. 21 certissima emendatione Housúπις (η άρχοντας) τούς των Λαμφακηνών scripsit; deinde C. Müllerus notavit numerum librorum operis Doos (hoc iam Schweighauserus restituerat) Auppanyrar et operis Meel Auppanor diversum esse, cum unum idemque opus fuisse uix dubium eese possit. Miramur etiam unde tandem illud Aaxeda: portur irrepserit. Ergo parua transpositione uerborum facta locum sic emendabimus ,, θρους ΔΑΚΕΔΑΙΜΟΝΙΩΝ èr βιβλίοις δ'. πευτάνεις (η άρχοντας) τους των ΛΑΜΨΑΚΗΝΩΝ." Neque enim unquam soos Announter nominatim laudantur; unus Athenseus Charonis soos bis simpliciter nominat, et nostro iure inde efficere possumus, ut utroque loco idem opus ab Athenaeo designatum sit. Horum fragmentorum alterum de Alcmenae poculo non potest non pertinere ad annales Lacedaemoniorum, quorum reges ab Hercule oriundi erant; alterum quod est de Cardianorum clade dolo Bisaltarum effecta, neque in Lacedsemoniorum neque in Lampsacenorum annales quadrare uidetur. Sed cum a uero magnopere abhorrest diuersos agons ab Athenaeo uno titule comprehensos esse, boc fragmentum et ipsum Lacedaemoniorum annalibus uindicandum esse censemus, cum Lacedaemonios hostibus strategematorum ope decipiendis excelluisse inter omnes constet, Charo fortasse eiusmodi strategema exemplo illo quod ipsius memoria Cardianis Lam-

In huius operibus Suidas tria refert ad Africam pertinontia 🧀 θιοπικά, Λιβυκά, Περίπλουν των έκνος των Έρακλείων στηλών. Vitimum hunc librum C. Müllerus merito Lampsaceno abindicat et ad Carthaginiensem einsdem nominis soriptorem refert. Etiam quod idem uir doctus Αίθιοπικά et Αιβνκά unum opus dinersis titulis inscriptum fuisse putat, ueri est simillimum. Sed noli id Lampsaceno auctori eripere. Schwanbeckius ad Megasthenis Indica, p. 1 abunde demonstrauit ab antiquissimis Graccis, uen Hemeri tantum aetate, sed passim etiam postea ad Alexandri usque tempora, Aethiopiae et Libyae nominibus etiam Indiam designatam esse atque ex plurimis testimoniis elucere omne genus portentorum cum in Aethiopiam et Lybiam tum in Indiam premiscue relegari. Idem p. 8 Charoni Aethiopica Indiae breuiter describendae occasionem obtulisse suspicatur: et bec quidem sea paruam ueri similitudinem prae se fert. Nam eiusmodi argumentum cum per se logographo dignissimum sit, eo magis in Cheronem cadit, cum idem etiam Persica scripserit. Etenim patet corum qui ante Alexandrum Persica scripserunt, plurimos corollarii instar nonnulla de rebus Indicis addidisse, id quod non selum de Ctesia, sed etiam de Dinone (propter fr. 3. Mülleri) certum est: idque inde explicare possumus, quod omnis tunc temporis Indicarum rerum notitia e Persarum narrationibus petenda erat. At si talia a Charone in Libycis relata erant, admodum dubium est, aum Charo illo in opere unquam Aegypti meminerit.

4. Quae cum ita sint, inter historicos Ionicos praeter

psacenerum uicinis acciderit, interpretari et comprebare conetus est. Haud leue huic nostrae coniecturee adminiculum inde accedit, quod Polysenus qui, uti ex eius uerbis VIII, 37 cum Charenis fr. 6. (apud Müller. I, 33) collatis Creuzerus intellexit, Charonis de Lampsace libris usus est, cum strategematorum materiem studiosissime undique corradat, lepidissimum illum Bisaltarum dolum ignorat quem uix reticuisset, si eum in libris de Lampsaco narratum inuenisset. Iam uero titulos librorum a Suida allatos Müllerum maxime secuti sie in ordinem redigimes: AIBYKA.

ΠΕΡΣΙΚΑ ἐν βιβλίοις Β.

ΕΛΛΗΝΙΚΑ ἐν βιβλίοις Α..... ΩΡΟΙ ΛΑΚΕΛΑΙΜΟΝΙΩΝ ἐν βιβλίοις Α. ΠΕΡΙ ΛΑΜΨΑΚΟΥ Β. .... ΠΡΥΤΑΝΕΙΣ ἢ ἄρχοντας τοὺς τῶν ΑΑΜ-ΨΑΚΗΝΩΝ· ἐστι δὲ χροντας.

ΚΤΙΣΕΙΣ ΠΟΛΕΩΝ ἐν βιβλίοις Β.

RPHTIKA ἐν βεβλίοις Γ.
ΠΕΡΙΠΛΟΥΝ ΤΩΝ ΕΚΤΟΣ ΤΩΝ ΗΡΑΚΛΕΙΩΝ ΣΤΗΛΩΝ.
Quos titulos composuimus, eos sibi respondere censemus. Trie ea quae ultimo leco nominenter, opera logographo ebiudioanda sunt. Et Περίπλος quidem Carthaginiensom auctorem decet; Κτίσεις autem aptissime Naucratitae Charoni qui γνώρειος fuit Apollonii Rhodii Κτίσεων et ipsissume tribuuntur: ulut est, Lampsaceni non sunt, cum Κτίσεων scriptores ante Alexandrinam aetatem baud facile inuenias. Carthaginiensis fortasse etiam Κρητικά sunt, in quibus ille memor Aristotelis politicorum Minois leges cam patriis contulerit.

Cadmam unus superest Hecataeus quem Herodotas respicere petuerit ubi de Aegypto nerba fecit. Sed praeter historicos etiam philosophorum ex Ionibus placita tangit: qua de re omnem dubitationem tollunt ipsius verba II, 22 ubi Anaxagoram tacite impugnat. Itaque etiamsi cos errare putamus qui dicant ubi Ionas nominet Herodotus, unum Hecataeum semper intelligi, id libenter concedimus unum hunc esse qui ante Herodotum Aegypti res diligenter tractauerit.

## Cap. 1. De Hecataeo Milesio.

- 1. Hecataeus celeberrimum opus cui titulus fuit Megiodog της, duebus libris absoluit quorum prior, Ευρώπη, posterior Ασίη. inscribebantur. Asiae autem nomen apud Hecatueum duplicem babet nim. Est enim aut omnis praeter Europam orbis et Asiam aeque atque Africam complectitur, aut Asiam designat una cum dimidia Aegypti parte Nilo flumine termino: inde Libya incipit cui ea pars Aegypti quae in sinistra Nili ripa sita est, attribuitur. Aiүчлгос Hecataeo nihil est misi Delta; caetera quae nolgo Aegypte adscribuntur, ex illius sententia aut ad Arabiam pertinent aut ad Libyam. Totum Hecataci opus in singula capita dispertitum erat e quibus Αίγύπτου περιήγησις saepius laudatur (fr. 264. 265. 267. 272. 274. 277. 283. 284 ap. Müller. I, 17 sqq.). Hos caput non Delta selum, sed cas etiam Accypti partes completebatur quas ipse vel Arabiae vel Libyae concesserat (ut patet ex fr. 264 quo Tabis, Arabiae oppidum, nominatur), imo etiam Aethiopiam: id quod frr. 255 et 267 docent. Sed promiscue etiem pro Aίγθατου περιηγήσει tituli qui latius patent, landantur Ασίη ubi de Aegypto Arabica, Λιβύης περιήγησις abi de Aegypto Libyca sermo est. Cum negari nequeat Hecataeum param sibi constitisse, in his tamen epitomateres eius accusundi sunt, non ipse Hecataeus. In Hecataei fragmentis ex Aegypti periogesi desumpta sunt 264 - 294 in Mülleri collectione ex quorum numero tamen fr. 291 eximendum est, utpote quod quin Abderitae sit Hecataei, dubitari non possit. Sunt autem a Klansenio (Hecataei Milesii fragmenta, Berolin. 1831, 8.) minus apte disposita, et dolendum est ordinem bunc a Müllero servatum esse. Etenim Hecataeus cum ab oriente exorsus Aegyptum describere inceperit, sine dubio primam Aegyptum Arabicam, medium Delta, postremam Aegyptum Libycam cum Aethiopia descripsit. Verum Klausenius Scylacem secutus ita fragmenta disposuit, ut inter oppida cis Nilum ant trans Nilum sita discrimen fiat pullum et narratio ab Arabicis ad Libyca, a Libycis ad Arabica sine ordine transiliat.
- 2. Contra Hecataei distributionem qua Aegyptiis Delta solum concessit, aperte Herodotus II, 15. 16. disputat, cum lonum hanc esse sententiam dicit. Erat autem, si solas geographicas Aegypti rationes respicis, minime absurde. Nam ab oriente

non contemporados altitudinis montes igai Nili ripos imminost, caque terrae pars montibus illis a reliqua Accypte quasi exclusa cultiorum Aegypti morum fore semper expers remansit pos nisi Lagidarum temporibus oppidis frequentari coepta est; habitabatur nero inde ab antiquissimis temporibus, uti etiam nane, ah Arabici generis hominibus ichthyophagis- Et ex sinistra Nili parte deserta Libyca arenas suas tantum non in ipsum flumes protrudunt. Imo Herodotus ipse quamuis ob eam rem Hecataeum uituperet, diuisionem Aegypti in duas partes Arabicam et Libycam ab illo institutam fl, 19 retinet et idem II, 158 Patsmon Arabiae dicit oppidum, cum ait Aegypti. Quin etiam postes quoque non defuisse qui illam Hecataei sententiam comprebarent, ex Strab. XVII, 1, 30. p. 806 discimus: deraufer by o Nailag έσσιν ὁ ὑπὰρ τοῦ Δέλτα. σούτρυ δὰ τὰ μέν δεξιά καλούσι Διβύην avanliores, aaneg nai ra negi rhe Alegardgesar nai the Maosoris rà d' és apioreça Apabias. Rectius fecisset Hecataens. si Nili uallem omuem usque ad montes Arabices et ad desertam Libyae una cum Delta Aegyptum esse dixiaset. Porro quod addidit Aiyunsor (i. e. Delta) esse diagor sou norquor, estimum est, nec repugnat quod idem Hecataeus Aegyptios omnium bominum antiquissimos nominavit; retulit enim ea quae ab ipsis Acgyptiis comperit. Etiam, si eius actatis conditionem spectamus, Hecataous jure suo dicere potuit Delta esse ueram ac genuinam Aegyptum. Ex quo enim Aegyptus alienigenis patefacta est, id est inde a Psammitichi temporibus, Saïs in Delta sita caput erat regni. Accedit qued apud Milesiam heminem Naucratis oppidum a civibus in Delta condita fortasse tantum ualeit, ut inferiorem Aegyptum Graecis maxime frequentatam reliquis eins terrae partibus anteponeret.

3. Hecataeus cum ex Homeri sententia Oceanum flumen uniuersam terram circumfluere putaret, Nilum ex Oceano orisi censuit et hine mirabilia illa huius fluminis incrementa explicare studuit. Videtur autem de eo saterdotum Aegyptiorum auctoritatem in auxilium nocasse quibus cum Homero prorsus conne-

niebat (Diod. I, 37).

4. lam nero ut ad singulas Aegypti periegeseos partes transeamus, in ea Aegypti regione quae ab Hecataco Arabiae assignabatur, hos locos nominatos inuenimus: Liebrin (fr. 283) quod extremum Aegypti oppidum in confinibus Palsestinae uidetur fuisse (cf. Mevers, Phönizier II, 2, p. 186), Magdolon (fr. 282) e meridie Pelusii sitam, Phacussas (fr. 281) unde caualis a Necone rege incohatus incipiebat, Tabin alias ignotam (fr. 264), item Cron (fr. 273), denique Thebas iam Homeri aetate illustres. Ad banc periegeseos Hecataei particulam qua Aegyptum Arabicam enarrauit, reuocanda esse arbitramur quae leguntur apud Steph. s. v. Πορφυρίπις 2). In descriptione Aegypti

2) Ex titulis Stephanianie ii certissime ad Hecataeum referenter

propriae oppida commemorantur haec Syis (fr. 274) Atharambe (fr. 280) Buto et Chembis insula Apollini sacra aquis innataus (fr. 284) Senos (fr. 272) Bolbitine (fr. 285). Quibus addenda uidentur quae Stephanus ex Hecataeo auppresso auctoris nomine execripait s. vv. Halis et Tapirequ. Denique in Aegypto Libyca commemorata uidemus oppida haec Abotin (fr. 269) Sacrum Nili fluuii (fr. 277) Onibatin (fr. 271) Crambutin (fr. 275) Epheson insulam (fr. 286) Helenion, locum prope Canobum situm (fr. 288) Pharon (fr. 287). Huic parti Αίγύπτου περιηγήσεως vindicandum est etiam fr. 318 Δούλων πόλις, πόλις Διβύης Έκαταίος περιηγήσει, propter ea quae leguntur apud Herodotum II. 113. Item aub vv. Kárwaog et Kiagog et Tirdior et "Taois Stephanus ex Hecataei periegesi Aegypti Libycae hausisse uidetur. In quanam parte Aegypti Μύλων πόλις cuius Hecataeus fr. 270 mentionem inicit, sita fuerit, fugit nos, cum titulus capitis non additus sit. Omnino ex oppidis illis ab Hecataeo commemoratis haud pauca prorsus ignota sunt. Id tribus ex causis expediendum esse censemus; ac primum quidem quod in internecinis quae inde ab invasione Cambysis usque ad Alexandri Macedonis in Aegyptum adventum totum illud regnum male habuerunt, bellis multa oppida diruta uel ab incolis derelicta esse consentaneum est quae deinde a regibus Ptolemaeis instaurata nomina mutauerint; porro inde quod Stephanus iudicio minus firmo praeditus minoris momenti oppida ex Hecataei periegesi arripuit, nobiliorum locorum mentionem ex posterioris aetatis scriptoribus qui de iisdem rebus uberius disputauerunt, repetere maluit; denique ex eo quod Hecataeus sonos Aegyptiacos haud raro alia ratione quam qui postea scripserunt, reddidisse uidetur, et quidem ita, ut Graecis auribus eos magis accommodaret. Nec desunt eius rei exempla. 'Αθαράμβη non dubium est quin idem sit oppidum quod uolgo Athribis nominatur. Zúic pro qua Meinekius (ad Steph. s. v.) apud Choeroboscum Zóic legi adnotat, cum ab ea nomos Zvizne nomen habere dicatur, is uero inter pagos Aegypti alibi non inueniatur, eadem uidetur ease quam relicui scriptores Xoin nominant, a qua nomos Xoiticus non ignobilis appellatus est. "Αβοτις quam Klausenius cum Abocci, Aethiopiae oppido, minus feliciter contulit, non diversa est ab Apollonopoli minore quam Kiepertus (historisch geographischer atlas der alten welt, Weimar 1848, 4. Erläut. bemerkk. §. 91) a Coptis Abotis uocari adnotat; itaque uix dubitari potest quin Copti anticum oppidi nomen quod ante Lagidarum tempora in

in quibus notae geographicae ueri Hecataei periegesi propriae deprehenduntur. Itaque plurima fragmenta in quibus Aegypti oppida aut Arabiae aut Libyae adscripta inueniuntur, Hecataeo uindicamus: uerbi causa locum supra laudatum, cum in eo Porphyritis Arabiae adnumeretur; uidetur autem Porphyritis oppidum fuisse ad radices montis Porphyritae qui in orientali Aegypto est, aitum. usu fuit, una cum Hecataco conservauerint. Deinde sie existimamus Τάβιν, si originem uocis spectaueris, a Θήβαις non dinersam esse; Aegyptiis enim est APE et articulo feminino praeposite T. APE, i. e. Coptice Ape, caput 5). Neque tamen crediderim Thebas centum portis celeberrimas hic indicari: nam cum Homerica carmina formam Θηβαι sanxerint, sine dubio Hecataeus sonos immutare nefas habuisset: accedit quod et Herodotus Θήβας dicit et Stephanus, si Tabis idem oppidum fuisset atque Thebae, id silentio premere non potuisset. Omnino Hecataeus Aegyptiacae linguae eos sonos qui a Graeca consuetudine nimium abborrere niderentur, quasi mitigasse neque tamen eo usque licentine progressus esse censendus est, ut peregrinas uoces in similitudinem verborum mere Graecorum detorserit: id quod accidit Alexandrinis scriptoribus qui Aagen pro Tabphnais et Abedoc pro Ebôt dicere solent. Nam Helenios Ephesos Cypros Chios Lesbos Samos Naucratitis uel originem uel nomen debere uidentur, et Phacussa aeque atque Mylonpolis sunt Graeca nomina ex Aegyptiacis translata. Idem observatur in periegesi Aethiopiae quam post Libyam Aegypti descripsisse uidetur Hecataeus. Nullus enim dubito quin Toasis quae fr. 267 nominantur, insulae Aethiopiae non uerae fuerint iusulae, sed eaedem atque dnae illae insulae deserti quae nolgo Oáceic nominantur; Hysnes cur in Nilo posuerit Klausenius in charta geographica Hecutaei, nescimus: at tota illa charta ad libitum et ex mera coniectura delineata est. fallimur, Stephanus mendoso Hecataei codice usus est in que ' Τάσεις in 'Τσαείς abierant; id vero fit similius, si comparamus quae paullo ante idem Stephanus dixit: Τασις, πόλις Λιβύης λίretal nai Oasis nai o nolitys Oasitys . . . o nolitys Tasizns. Ergo Hecataeus in transcribendis uocibus Aegyptiacis sibi constat; uti enim Tuois dixit pro Oaois, ita Diis pro Zois. Ceterum cum eam quae supra Aegyptum est, Aethiopiam describeret Hecataeus genio aeui sui indulgens in eam, et in ultimas quidem Oceani oram, portentosas illas gentes concedere iussit quas ante ipsum Scylax orientali Aethiopiae, id est Indiae, uisdicaverat. Falsum enim esse Schwanbeckium qui l. c. pag. 6 Hecataeum et ipsum geutes illas in orientali Aethiopia collocasse putat, inde clarum est quod fr. 265 ubi Σκιάποδες commemorattur, diserte Αἰγύπτου περιήγησις a Stephano laudatur. des autem, fabulosa gens quae suis se pedibus enormis latitudinis obumbrare solet, et Pygmaei qui arietinas pelles induti cus gruibus inimicitias exercent (ab Hecataeo fr. 266 nominati), et a Scylace et posten a Ctesia orientali Aethiopiae assignantur: et fafti. Hecataeum iam non est ambiguum, cum monstra illa explicari non possint nisi ex Indiae fabulis (cf. Lassen, indische alterthumskunde II, 652. 659). Sed condonandum est hec He-

<sup>3)</sup> cf. Lepsius, chronologie der Aegypter I, 272.

cataco propter perpetuam quae tunc in usu erat, Acthiopiae et Indiae confusionem, cum neutram ab co visitatam esse certum sit. Praeteres fr. 268 in Acthiopiae nationibus Marmaces enumerantur quae son ficts, sed vera gens videtur fuisse. Ex fr. 267 intelligitur Hecatacum Acthiopiae terminos statuisse primum Libyeum nomon, deinde Nili vallem, deinde superiorem Acgyptum; Hyases enim quas alii Acgypto, alii Libyae adscribunt, ab co Acthiopiae attributae sunt.

5. Ut uidimus noces Aegyptiacas ab Hecataeo simpliciter et satis fideliter redditas esse, its etiam nomina gentilicia aperte ita formanit, ut ex patriae linguae legibus licebat, non grammatico cuidam systemati sese adstringendo. Itaque Hecataens ab Αροτις derinanit Αροτιεύς, α Σήνος Σηνικός, α Κάνωβος Κανωβικός, α Μένδης Μενδήσιος, α Πῶλις Πωλίτης, item Αθαραμβίτης, Κρωίτης, Σνίτης; nam quod postea magis magisque usu uenit omnia Aegyptiorum gentilicia in -ίτης formari, Hecataei tempestate mendum innaluit. Quamobrem formas Βολβύτινος, Χέμβιος, Τινδωνός quae a Stephano praeter legitima in -ίτης gentilicia affermatur, Hecataea deberi uidentur.

6. Hecataci itinera aute seditionem lonum et uti uerisimile est, post Darii expeditionem Scythicam absoluta sunt, id est intra duodecim annorum spatium (513—501); periogeain vero literis mandauit neque ante annum 506 neque post annum 478. Visit igitur Aegyptum medio regno Darii quo rege Aegyptii non mediocri felicitate et lacta rerum conditione usi esse uidentur ades, ut Darium cum Sesostri componere non dubitauerint. Itaque Hecatacus pristinum Aegypti statum rectius perspicere poterat quam Herodotus qui in Aegyptum uenit funestis seditionibus deselatam.

7. Quodsi de uirtutibus periegoseos Hecataei quaerimus, de iis quae sibi proposuerat, laudabiliter eum disputasse etiam ex exilibus illis quae aetatem tulerunt, fragmentis intelligi potest. Proposuerat autem sibi hoc, ut terrae naturam et incolarum mores et quae alia memoria digna Aegyptus habet, breviter, sed accurate describeret. Et haec prae aliis terris eius animum ad se convertisse videtur et Aegypti descriptia ab Hecataeo, oculato teste, facta merito celebritatem adepta est; etesim Herodotus cum alibi Hecataei non meminerit nisi raro, in Aegypti descriptione saepius uel nominatim uel tacite eum tangit et plus quam aemel diligenter confutare conatur.

8. li uero uehementer errant qui Hecataeum Aegyptiorum historiam tetigisse sibi persuaserunt: in quibus Heerenius est qui Herodotum Thebaïcarum rerum historiam ideo praeteriisse putat, quod ante eum Hecataeus eam enarranerat 4). Id haud scio an

<sup>4)</sup> Ideen 11, 2, p. 207. "Hätte Herodot uns über Thebens geschichte alles dasjenige gesagt, was er uns hätte sagen können, wie viel besser Philologus. X. Jahrg. 3.

ex mera Milesii Heentaci cum Abderita confusione emplicanden sit; illius enim Gragmenta quotquot exstant, ne levissimum quidem tali suspicioni subsidium suggerant. Si quando Milesius Hecataeus rerum ab Aegyptiis gestarum rationem habet, id ten facit ubi oppidi alicuius nomen explicare aut Graecarum fabularum cum Aegyptiis coniunctionem exponere uolt. Pauca illa guae ex his supersint, hace sunt. Sacordotum Thebanorum traditionem qua CCCXLV pontifices ab initio unque ad ipoiss actatem sese exceperint, fideliter retulit; atque hec ex historicis Hecataei fragmentis non dubitamus pretiosissimum nocare quippe ex quo intelligamus iom uiginti annis post interitum regni Acgyptiaci traditionem CCCXLV successionum et regum et pontificum (numerum enim utrimque cundem tradi ex Herodoto scimus) apud Aegyptios inualuisse nec Herodoto de ca re erroren imputari posse. Deinde ex Hecutaei fragmentis patet iam ante Herodetum ab Hecatace ca quae Homerica cormina de Menelsi in Aegyptum itinere tradunt, amplificata et oppiderum querusdam nomina inde repetita esse; dixerat enim ille de Pharo Menelai gubernatore et quae in prono est conicetura, de Helena in Aegypto commorante eosque heroas xvioras Phari et Belenii esse iusserat. Imo totius illius sacerdotum Memphiticorum de Proteo et Alexandro et Helena apud Herodotum narrationis edmodum mirae summam iam in Hecataei periegesi adambratan esse documento est fr. 318: Δούλων πόλις, πόλις Διβύης. Έκαταίος εν περιηγήσει και έαν δούλος είς την πόλιν ταύτην λίθον προςωέγκη, έλευθερος γίνεται κάν ξείνος ξ΄ (sub finem huins tituli a Stophano additur "έστι και χωρίον έν Αίγύπτφ Δουλόπολις, ως φησιν Όλυμπιανός": idem utroque loco oppidum designari uidetur). His enim plane paria sunt quae leguatur apad Herod. II, 113 ,, 7r dè eni vou fibros, rò xai rue écri, Heanleos ίρον, ές τὸ ην καταφυγών οἰκέτης ότεφ ανθρώπων επιβάληται στίγματα ιρά, έωννον διδούς τῷ θεῷ, οὐκ έξεστι τούτον άτρασθαι. Ό νόμος ούτος διατελέει έων όμοῖος μέγρι έμευ τῷ ἀπ' ἀρχης". In boc fanum quod erat prope Taricheas Canobicas, Alexandri serai confugiase et dominum apud Proteum accusanisse dicuntur apud Herodotum; itaque cum apud hune fani illius mentio cum Helenae historia arctissime conjuncta sit, idem apud ffecataeum narratum esse putamus. Denique ex uerisimili Klausenii coniectura Hecataeus de hominibus a Busiride immolatis et de Hercule Busiridis interfectore uerba fecerat idemque fabulose tradiderat Psammitichum regem infantes quosdam natricibus quarum linguas

wären wir unterrichtet! Es ist auffallend, dass er, der seinem berichte nach in Theben war, uns fast nichts über dessen denkmäler und nicht viel mehr über dessen geschichte gesagt hat. Ist sein vorgänger Hecatäus von Milet, der kurz vor ihm Theben sah und beschrieb, davon die ursache gewesen, so können wir nur wüsschen, dass dieser lieher nichts möchte geschrieben haben".

exsecuerat, commisses sonosque quos illi primos ediderunt, excepises indeque de Phrygum antiquitate indicipm tulisse.

- 9. Nennunquam eum nimis credulum fuisse et ex Arriani verhis (fr. 279) et ex ea qua Herodotus eum confutare solet, ratione conici potest; itaque etiam de Chembi insula fabellam a sacerdotibus narratam bona fide literis mendauerat. Sed talia simplici Hecataei ingenio non dedecori sunt, neque est quod notum illud et nimis senerum Heraeliti de co indicium comprobemus.
- 10. Dixerat etiam de pane quo nescebantur Aegyptii, et de berdee qued in similitudinem quandam uini corrumpere solebant. Denique bestins quae Nilum Nflique eras frequentabant, descripserat. Sed ecce descenimus in Porphyrii illum locum qui maximas turbas nec leues de integritate periegeseos Hecataei debitationes excitauit.
- 11. Que clarier res fiet, primum argumenta exponemus quibas C. Müllerus quem non peuci miri docti cum alii tum Creuzerns (historische kunst, p. 288-285) secuntur, commenticiam periegeseos indolem eniciese sibi nidetur: 1) Callimachus Asiae periegesin Hecataeo abindicauit et Nesiotae cuiusdam nomine in album retalit (fr. 172). 2) Arrianus de Aegyptiacorum quae Hecataci ferrentur, origine dubitanit (fr. 279). 3) Hecatacus Stophanianus Capuam inter Italiae oppida enumerat, cum Livius Hecataci actate ei nemen fuisse Volturno testetar. 4) Perphyrius (fr. 292) trace dicit , Ηρόδοτος έν εξ δεντέρα πολλά Επαταίου той Медарого хата давы растродумо ди сту перепущимо врадеа mapanoingas, ta rou Poisixos opseou nai negi rou noraulou inπου και της θήρας των κροκοδείλων". Id Müllerus, cum einemodi frans ah Heredoti meribus plane abhorreat et ipsae illae narratienes ques ex Hecataco Herodetus in breuius contraxisse dicatar, longiores sint quam quae in opere quod duebus tantum librin tetius orbis descriptionem complectebatur, locum habuerint, ita interpretatur, at dieat Porphyrium incidisse in παριήγησιν quae ex Herodoto aliinque historicis compilata Hecataei nomen mentita sit. 5) Grammaticus quidam in Crameri Anecdotis haec bahet "Mepergéaras παρά τῷ Εκαταίψ ὁ μέν οθν Βόσπορος καὶ ό Πόντος ούτω και ό Ελλήςποντος κατά ταύτά μοι μεμετρέαται". Ad per our Müllerus (p. xIV.) adnotet "leg. per rur" et cum his werbis confert werba Herodoti (IV, 86) "δ μέν νυν Πόντος ούτος καὶ Βόσπορός τε και Ελλήςποστος ούτω τό μοι μεμετρέαται και κατά τα είρημένα πεφύκασε". Ut concedi possit Hecataeum per errorem pro Herodeto laudari, ita nerisimilius esse haec ad Nesietae illius mendacia pertinere: porro quemque (!) largiturum esse men solum quae seruata sint uerba, sed etiam quae antecesserint de marium illerum mensura, interpolatorem ab Heredoto mutuatum esse: iam vero Heredoti locum non quadrare in Hecataci fr. 188 (a Marcellino seruatum): itaque nos habere de una esdemque re due Hocataei testimonia dinersissima e quibus alterum

ex vere opere depremptum sit, alterum ex commenticie. 6) Fragm. 135 a Stephano asservatum hace habet "Xoghórnesc... Bert devrepa nolig er eg Opan Xebbornene, nebt he Exuraise έν Εύρωπη έν δ' αυτοίσι πόλις Χερσόνησος έν τῷ ἰσθμῷ τῆς Χερσονήσου. Και τον πολίτην Χερσονήσιον φησω. Αψωθίσισω πρός μεσημβρίαν όμουρέουσι. Χερσονησίται από των πύργων έσημή-καντο τοίσιν Αθηναίοισι το γεγονός. Τούτους και Χερσονησίως layer". Haec cum iisdem prorsus perbis apud Her. IX, 118 legantur, fieri quidem potuisse Müllerus dicit, pt locus ab epitomatore misere sit depranatus, sed perisimiliamum esse(!) bacc petita esse ex falsi istius Hecataei scripiis qui historiolas de Occbazo Apsinthiorum deo Plistoro immelato deque Artayete el impietatem in crucem fixo ex Herodote allisque in opus suum recipere potuerit. Quae cum ita sint, obstante Bratosthenis testimenio (de quo nobis infra dicetur) nec paucorum apud Stephanum fragmentorum indole genuina, Müllerus suspicetur exstitisse Alexandrinorum actate operis Hecataei exempla et gennina et suppositicia quae ex aliis uctustis scriptis mala sedulitate corrasa Hecataci nomen mentita sint: id quidem eo probabilius esse quo celebrina nomen Milesii fuerit : etenim Galeno teste Ptolemaïcos et Attalicos reges praemia proposuisse iis, qui priscerum et celebrium virorum scripta allaturi esseut, et inde natas esse fraudes illas et falsas inscriptiones et recensiones (sir mapi sas έπιγραφάς τε καὶ διασκευάς ραδιουργίας). Deinde Aegyptiacam Hecataei periegesin imprimis interpelationibus obnoxiam fuisse censet. Denique vero totam illam litem sic dirimit : genuina Hecataei opera temporum decursu aliquoties interpolata esse conset et ad praesentem tunc rerum statum et erbis terrarum cegnitionem adaptata, verum suppositicia praeter nomen cum Hecataco nihil commune habuisse ex Herodoto aliisque in fraudem hominum conscripta, Stephanum denique, cum ipse Milesti opus uix inspexerit, pleramque quidem ueri flecataei testimonia afferre, interdum tamen ex auctoribus haussisse suppositicio operi addictis. Priusquam quid nos de illa quaestione sentiamus, dicamus, illa testimonia exscribere libet quae genuinam esse Becataei periegesin testentur. Strab. I, 1, 11. p. 7 haec habet "φανεροί δε καί οί έπακολουθήσαντες αθεφ (i. e. Homero) asδρες άξιόλογοι και οίκειοι φιλοσοφίας, ών τους πρώτους μεθ' Όμηρον δύο φησίν Έρατοσθένης, Αναξίμανδρόν τε Θαλού γεγονότα Problinos nat modicus nat Enuratos sos Milhiatos. sos ues obs έκδουναι πρώτον γεωγραφικόν πίνακα, τον δὲ Εκαταίον καταλιανίν γράμμα, πιστούμενον έκείνου είναι έκ της άλλης αύτου γραφης". Hunc locum totum apposuimns, quod Müllerus ultima tantem verba ita excerpalt, ut de corum sensu nibil omnino indicari possit. Atque ipse quidem molestissimum illud gravissimi niri testimonium mira quadam interpretatione removere studuit quam aine dubio non proposuisset, si ca quae apud Strubouem praccodunt, comparedast. Blenim cum Klausenius rectissime putet Eratesthenem genuinam periegescos indolem ita probare, at eins rei argumenta ex altero Hecataei opere, id est Genealogiis, repetat, Müllerus memer Agathemeri qui tabulam orbis terrarum Anaximandream ab Hecataeo emendatam esse tradit, γράμμα orbia delineationem esse ciusque integram originem έκ τῆς ἄλλης γραφῆς, id est περιηγήσεως, confirmari sibi persuasit. Ergo Hecataci cuius periegeseos, si Müllerum audimus, uix unum exemplar actatem tulit, tabula post varies trecentorum annorum casus feheiter servata est! profecto rem eo magis admirandam, cum neme, si unum Agathemerum excipis, chartae illius mentionem feogrit! Ridiculum Eratorthenem qui legitimam huius foetus originem ex altere quodam Hecataei opere vehementer in dubitationem necato enincere posse sibi uisus sit! Sed nerba ipsa si ita, ut Müllerus welt, interpretamur nel potius detorquemus, Strabe Lycophrone ipse obscurius locutus est. At nisi egregie fallimur, plana sunt omnia. Bratosthenes cum apud Strabonem primos qui post Homerum geographiam calluerint, duos nominet Anaximandrum et Hecataeum, alterum quamvis librum geographicum reliquerit nallum, propterea laudat, quod primus ille geographicam tabulam delineauerit, alterum quod (primus) geographiam scripserit: quam qui spuriam esse putent, eos errare, cum genninum Hecataei opus id esse ex altero eiusdem opere, Genealogiis, de quibus nomodum dubitauerit, patefiat, id est ex generis dicendi similitudine, ex relationibus quae inter utrumque intercedant, et quae alia sunt eius generis. Müllerus ipse quam infirma illa quam proposuit, coniectura sit, intellexisse uidetur; nam postea aliam post aliam conjecturam promit et in Addendis ad Fragmm. hist. Gr. IV, 628 totam illam notam deleri inbet. Nibilominus necesse erat Müllerum hic uberius a nobis refelli, cum presum quidem illem interpretationem abiecerit, totam uero suam de spuria Hecataei periegeseos origine sententiam quae cum illa fere concidit, non abiecerit. Alter testis qui aptus uideri possit ad Callimachi eiusque asseclarum dubitationes tollendas, est Stephanus Byzantius; etenim fragmentorum ab hoc serasterum indoles est simplex venerandamque antiquitatem sapit atque, ut de Capuae nomine etiamnum sileamus, ex CCLXXXXI fragmentis quae illi soli debemus, nullum non ita comparatum est, quin dignissimum sit Hecataci ingenio et carum quae tunc in Sive craft, nationum condittonem sedes nomina fidelissime exprimet. Hoe iam Ukertus (untersuchungen über die geographie des Hekatäus u. Damastes, Weimar 1814, 8) p. 22 notaverat, ut inde sinceram Hecataei fragmentorum iudolem comprobaret; sed relicus eius argumentatio non sufficere uidetur. Klauposius non parui ad hanc quaestionem soluendam momenti esse counct fr. 284 abi Hecataeus Chembin insulam aquis innatantem meouslew nut nuescout ent vov Courog tradut, et ilium ipsum

locum ab Herodoto respici suspicatur, cum II, 156 in eadem insula describenda his verbis utatur "Léperen de va Alyentine eleat aven h shoog alwehr aveds ute krope over alchorsas over umbeigar elder." Sed merite Müllerus dubitat et sacerdotes, non Hecataeum ab Herodoto carpi observat. Vude tamen it spuriam huius fragmenti originem suspiceter, nescimus; est enim tale quale cum Hocataei brenitate neque ac credula simplicitate optime congruat; eadem enim Herodetus multo plenius et indicio adhibito digerit. Et nerba quibus Hecataene ille apud Stophanum utitur, cum Herodoteis parum conspirant ita, ut illa ex his efficta esse nemo odorari possit nisi qui in dubitando et ubique fraudem suspicando criticam artem positam esse crediderit. Vt iam nostram de tota hac lite seutentiam proferamus. libenter quidem cum Müllero confitemur difficillimum case de ca iudicium cum propter celeberrimorum censerum, Callimachi et Eratosthenis, divortium, tum eb nimiam fragmenterum breuitatem; sed nihilominus satis multa superesse dicimus quae cam granisaimis illis testimoniis cellata viem recte indicandi nobis praeire possint. Quae in Mülleri argumentis primo et secundo loco posuimus testimonia, ea ad unam Callimachi ancteritatem renocanda esse Müllerus ipse coniecit; neque enim uero est simile Arrianum diligentius in ipsos Hecataei libros inquisiniase. Itaque eligenda nobis aut Callimachi aut Eratosthenib sentan-Quod ut enitaret, Müllerus duas denue coniecturas in medium protulit. Aut enim Callimazhum incidisse in spurium Hecataei exemplum idque in nivaţi suis notasse, Bratosthenem genuine codice usum esse. O malignos illos libros gemelles gaoram spurius Callimachi, cum omnem ille hibliothecam in tabulas referret, ocules feliciter ad se converterit, genuines nere in angulo quadam latens exspectanerit, dam altero illo nescio quo terrarum, ut ne ucatigium quidem eius inaeniri posset. Socessere iusso Eratostheni in manus incurreret! Profecto Bullio λάθαι erant ambe, uen bibliothecarif; obliuiscebantur enim Mällero auctore librorum omnium-manibus triterum! Aut cegitere licere (quae altera est Mülleri conjectura) Efatosthesem eses negligentius inspexisse; cum enim in plura nelumina distributum fuerit, eum eam tantum partem uidisse, quae genuina esset. Per me non licet, niai quis existimaverit Bretosthenem fuime hominem insipidam ac tantum non delirantom. Nimirum summus totias antiquitaits' geographus, dum dud tantum ante issius abiateil orbem terrarum accurate descripsissent, Hecataeus et Eudanus prioris, si Müllerum audimus, librum ne legit quiden totum et Callimachi de origine eius scrupulos non remenit, sed impudeater neglexit! Num hace sans sint, tu ipse uideas. Omnine mittendae sunt incidiae illae quibus Müllerus nos circumpenire studet; eo potius ducimur, ut unum cundomque librum et a Callimacho et ab Eratosthene inspectum esse consentes utrius aucto-

ritas hic potior alt, quaeramus. Porphyrio, leuis sane, ut ipse Müllerun concedit, auctoritatis scriptori, si fidem habemus, Herodetne nennulla ex Hecataei periegesi xarà leger descripsit, Boazin naganeihoar. Müllerus eum bic Hecataei uerba ab Herodeto in brenius contracta dici putat, Porphyrium minus intellexisco nidetur. Nom naganouir est mutando corrumpere, adulteraraç ism uero etiamsi βραμέα παραποιείν per praegnantiam dicendi asurpari posse pro "ita adulterare, ut breuiora fiant" concedimus, hos loco id fieri posse negamus ac pernegamus, cum Perphyrio inde rapugnantia obtrudatur: nam ,in breuius contrabende corrampena" est contradictio in adiecto ad "verbo tenus." Boaréa supersoingue est potius: "breuis immutando adulterans". et illud zaza leger restringit ita, ut concedatar immutata quidem nemeulla esse, at breuia tantum et minoris momenti; ergo Bogréa idem fore est atque oliva. Quodsi ita est, Porphyrii criminatio est base .. Herodotus Hecataeum ad uerbum exscripsit, si breuis quaedam excipis enunciata quae mutando adulteravit." Quid calumniia illis que optimi quique scriptores furta commisisse dicuntur, tribuendum sit, inter uires dactos nunc satis constat; nec fortuitum uidetur esse, quod calumniae istae eo uehementiores fiunt quo propius calumniatores a Byzantina aetate absunt in qua impudentissime emnium qui antea acripserunt, scrinia a quibuslibet compilantur. Quaedam, uti quod Philistus historiam Syracusarum ab Atheniensibus obsessarum a Thucydide mutuatus esse dicitur, aperta mendacia sunt; multa alia a Müllero merito ex scriptis subditiciis deriuantur; alia aliter explicanda sunt: sed plerumque exaggerationem quandam subesse suspicamur que sequioris actatis grammatici ubique ubi caedem res traduntur, furtum elfaciunt ac uerborum quoque similitudinem sibi detexisse nidentur. Ita, nisi egregie fallimur, hic a Porphyrio peccatum Hecatacum bestias illas, si rem spectas, codem que postes Heredotam medo descripsisse arbitramur et fortasse hic illic utrumque iisdem fere werbis usum esse. Id Perphyrius arripiens furti Herodetum accusat, sed nerbis βραχέα παραποιήσας contra omnia quae contra dici possent sese muniuit. Quintum Mülleri argumentum satis debile est; neque enim dubium videtur esse, quin apud grammaticum illum Hecataei mentio non pertineat nisi ad uerbum μομετρέαται, ea nere quae secuntur ex Herodoto petita sint, quamquam ita, ut singula nerba minus accurate laudentur, quod solet eis accidere, qui verba anctorum ex memoria afferunt. Perro malum causidicum agit Müllerus, cum ea quae antecedunt spud Herodotum, nerba et ipsa Hecataeo illi grammatico uindicons hine Hecataeum cum Hecataeo pugnare demonstrare uolt. Hace qui inter se cohacrere putauerit, habeat sibi; ego uere nego. Quod ultimo loco ex fragmente apud Steph. s. v. Xiocorpros petitum est argumentum, futilissimum est nec dignum qued refollatur; Meinekius turbas quae locum illum deformaverunt, compensuit et post onevosoves verbe suppleut base Xeeseρήσιοι Ηρόδοτος δὲ. Quae emendatio quin rectissima nit, memo dubitabit nisi qui paradoxa unice amauerit. Que igitur supessant quae originem periegesees suspectam reddant, Callimachi testimonium et Capua pro Volturno nominata. li qui spurium opus esse asserunt, uti iam dictum est, fatentar fuisse etiam postea genuina exempla (quod quanto opere a nero abherreat, supra demonstratum est); immo Müllerus Ammianum Marcellinum ex genuino opere sua hausisse eidemque Stephanum fragmenterum partem multo majorem debere arbitratur. Quam tamen ille preposuit conjecturam Stephanum nunc spurium, nunc genuinum Hecataci opus segui, es non est ucrisimilis, nisi si concedimus cam omnia quae affert, Hecataei fragmenta posterioris actatis scripteribus debere: id quod credi fragmentorum multitudo uetat: erge ant genuiue aut spurie opere usus sit eportet; werum cum ex CCXCI fragmentis CCXC aperte genuina sint, tantum nen cortum esse putamus unum illum de Capua locum non ex commenticia Hecataei periegesi desumptum esse, sed alia interpretatione iudigere. Iam cum quarto p. Chr. n. sacelo genuinum Hecataci opus superfuerit, sponte intelligitur id etiam tum in manibus hominum fuisse, cum spurium illud fabricaretur. Quod si nobis conceditur, iure nostro quaerimus, cur omniuo fabricatum șit. Praemia enim a regibus Alexandrinis et Pergamenis iis presesita sunt qui uetustos libros allaturi essent, unde multi scriptores obsoleti ac dudum deperditi fraudulenter quasi instaurati sunt. Cur uero genuinae Hecataei periegesi spuria subderetur, cansa suberat nulla: imo eiusmodi fraus ineptissima erat, cum ne brenissimum quidem tempus latere posset; nam cum maxima fragmentorum copia exstet quae ad genuinum opus pertineant, patet id ne imperatorum quidem Romanorum, nedum regum Alexandrine rum temporibus rarum fuisse. Itaque cum ad cam necessitatem redacti simus, ut ant Gallimachi aut Eratosthenis indicium praeferamus, non dubitamus, cum de geographo agatur Hecatace, summi ac uere unici geographi Eratosthenis sententiam amplecti; etenia eum et diligentissime et doctissime indolem illius periegesces investiganisse, quippe ex qua tota priorum temporum geographia suspensa esset, id negare aut malignum est aut absurdum. Callimachus, cuius in rebus geographicis auctoritas est nulla, com pinacas suos conficeret, incidisse videtur in egdicem Hecataei nomine carentem, cui subscriptum erat Nesietae nomen aut scribae aut editoris, et propterea huius nomen in album retulisse; Reatosthenes uero, qui post Callimachum bibliothecarii munore Alexandriae functus est, ex interiore eius indole operi illi Hecataei auctoris nomen restituit. Nisi fallimur codem modo Negiotes Hecataeum remeuerat quo Cornelium Nepetem Aemilius Probus. uel similiter ut Damophilus qui ultimum Ephori patris librum edidit, auctor huius a plerisque habitus est. Qued Capuce He-

cattel tempore Volturne nomen faisse putat, falsus est Müllerus. Liuius enim ex quo hoc habet, IV, 87 id tautum divit Samnites colones quos Etrusci Capuam in auxilium contra plebem uocanesant, oppidum in suam potestatem redegisse eique, cum antoo Volturans diceretur, Capuae nomen indidisse sine a Capye duce vine, qued nero simillus sit, a Campanis derinatum. Hacq facta sunt anno 420 s. C. Etrusci autem Capua potiti sunt, si Catonem sequimar auctorem, anno 469. Quale nomen ei anteu fuerit, nescimus. Verum cum Capua sacpius a Troisnis deriuetur et Capys ille x210779; a Troisno cognomini nix dinersus fuerit, probabile mobis uidetur esse eam iam ante Etruscorum imperium Capuam vocitatum esse fisque expulsis priscum nomen reспретаме. Hanc uiam etiam Niebubrius (vorlesungen üb. römische geschichte I, 421) indicauisse uidetur. Itaque tantum abest ut ex Copuse nomine in Hecatael apud Stephanum fragmentie obuio periogeni isti fraudis nota inuratur, ut exemplum sit temporum rationis ibi religiosissime babitae nonumque legitimorum eins natalium documentum. Denique levi brachio duo fragmenta Hecatuei tangenda sunt quae inter se pugnare videntur et propterea suspicionem moverunt, quamuis ex historiis desumpta esse nobis uideantur quas nemodum pro spuriis habuit. Fr. 278 Hecataeus tradit Argonautas reduces e Phaside in Oceanum flumen, inde in Nilum nauigasse; sed fr. 187 haec leguntur , Εκαταῖος δε ίστορει μη έκδιδέναι είς την θάλασσαν τον Φασιν οίδ' ώς διά Τανάϊδος Επλευσαν, άλλα κατά τον αύτον πλούν, καθ' ον καί πρότερον, ώς Σοφοκλης έν Σκύθαις ίστορεί." Id est, Hecataeus won in mare (Pontum Euxinum), sed in Oceanum quod cum Homere flumen esse putabat, Phasin illabi dixerat. Sed sunt in hoc fragmento quae non leves dubitationes excitent; nisi enim inter ως et Συφοκλής uoculam καί inseris, Sophocles Hecataeum laudaret avetorem quod ineptissimum esset. Praeteres contraris alteri Hecataei loco hic praedicantur. Diuersa hic Hecataei exemple laudari quae Mëlleri uidetur esse sententia qui fragm. 278 ex spuria periegesi desumptum esse censet, non credibile est, com utrumque fragmentum apud scholiastam Apollonii 25 tautum wersibus diremptum legatur: idem obstat alteri einsdem Mülleri (fragm. hist. Gr. II, 389) conjecturae priore loco Milesium, posteriore Eretriensem Hecutaeos laudari. Quod Klausenius proposuit Hecataeum suam ipsum de Phaside sententiam mutasso videri, wihil habet quo se commendet. Nobis lacuna statuenda videtur sic fortasse explenda , Εκαταίος δε ίστορει μη έκδιδόναι είς την Odlagoar tor Pagir, oud' we did Taraidos Enlevour, fall' we έκ του Φάσιδος είς τον 'Ωκεανόν διηλθον' οι δε δτι ουδετέρως Επλευσαν], άλλα κατά τον αυτόν πλουν, καθ' δν και πρότερον, τος Σοφοκλης έν Σκύθαις ίστορεί." Hace si recte disputatimus, non dubitamus affirmare Hecataei periegesin cuius fragmenta hubomus, esse ueram ac genuinam et per cam Acgypti apud Gree-

12. Famoaum est Heracliti dictam "norlonadin réer ce didácus. Helodos pag de ididate nai Connyógar, auxis es lis-rogárea nai Enarator". Hoc ultuporio propter con qui una unpulant, philosophicae potissimum Hecataei opiniones carpi nidentur; crat enim hic Strabane teste et ipse ofxace galesopias. Quantis fersitan Hecatagus philosophia minus excellucrit, prepter insolentem Heracliti arrogantiam qua summes una mires detrectat, illi indicio non multum tribuerim, scilicot xapansis zapeusi norem. Vt anh finem quae indoles Hecataei periogenees Acgyptiacae fuisse uideatur, paucis comprehendamus, Hecetaens in universum Homorica de orbis terrurum dispositione placita pes certissimis habuit et praeteres quoque opiniones quasdam de Acgypto mente iam concepiste uidetur propter dinturuum Miloti petriae cum Aegyptiis per Naucratitas commercium, autoquam iret in Aegyptum, itaque nonnulla a Graecorum usu alieniera male intellexit. Ceterum summam erga sapientiam sacerdotum Aegyptiorum reverentiam prefessus credelo plerumque animo corum sententias amplexus est, nisi quae patriis illis opinionibus mele responderent. De describenda autem Aegypto, id quod potiesimum sibi proposuerat, haud dubie optime meritus est.

## Cap. 2. De Hellanico Mytilenaeo.

1. Qui postremus ex logographis fuisse uidetur, Hellanicus utrum Airvarianà scripserit necne, dubitatur: Exstant quidem aliquot loci, quibus Hellanici Aegyptinos landantur; sed hes opus subditicium fuisse satis certum est his de causis. 1) Fragm. 148 Stoïcorum aliquod placitum contiaet quod neque a legegrapho neque a sacerdetibus Aegyptiis ita, ut ibi pronunciatum est, proficieci potnit. 2) Η είς Άμμωνος ανάβασις quae quia pers Aegyptiacorum fuerit uix dubitari potest, ab Athenaee (fr. 157) ngunullis spuria uideri dicitur. 3) Etiam qued fr. 150 Bases. Typhonis, Aegyptiorum dei, nomen introducitur, suspicionem menet, cum nomen illud apud nullum scripterem vere Gracem traditum a Manethone demum (sub forma Basico) promalgatam sit; emnino consentaneum est deum illum a logographis (ati ab Herodoto) nunquam aliter nocatum fuiese quam Toquesa, processe ut Osiris ab antiquissimis quibusque scriptoribus Graces appellatione diérres fere nominatur. Itaque uno ere et C. Milleres et Prellerus (De Hellanico Lesbio historico, Dorpat 1840, 4) p. 5 fraudem hic subosse consucrunt. Qui quod suspicati sunt Aigunsianà codem modo quo Envoinà et Kunquanà et, uti Prelerus coniecit, etiam Avdiana partem tantum fuisse maioris eniusdam operis Hellanice suppositi evius varii tituli afforuntur Hagi idror sive Edror dromadas sive Krices; sive Nomma Basβαρικά, bene fecerunt: ita enim unum tantum opus efficitur qued

colubre Melianivi nomen mentitum sit, et de haius indole, etiamoi alia omnia indicia decessent, indicium ferre possemus ex Porphyrii werbie, qui Ασμιμα βαρβαρικά Hellanivi ex Heredoti et Damestee scriptis conflata cese dicit. Id ucrum esse fragmente demonstrant, in quibus non pauca ad aerbum cum Herodoto conspisaat. Alius autom libri titulus, que Müllerus partem Aegyptiacorum designari putauit, admodum incortus est. Scilicet Paigeutius Myth. 1, 2 laudat Hellanicum in Dios polytychia et nonnulls mysticae theologiae plens inde profest. Vt concedimus logendum case "in Διὸς πολυπτυχίς", its dubitames utrum hoc opus unquam exetiterit; etiemei enim Fulgentii Mythologia non per fraudes et fallacias composita est, ut ciusdem liber de prisco sormone, tamen et ipsa commenticiis auctorum testimoniis non earet. Et qui ibidem una laudatur Theopompus in Cy-priaco carmine Hellanicumque exscripsisse dicitur, suspectissimus est; nimirum và Kôngia ễng pingui Minerva cum Theopempi historici notissimi nomine a Fulgentio coniuncta esse nidoutur, et quod ex illo hic hausisse dicitur, figmentum est falsarlis tritissimum: sacpissime enim apud Pseudoplutarchum in Parallelis minoribus et in opere de fluuis ignetas auctor ab altero ignotiere είληφε την υπόθεσιν. Quae cum ita sint, satius duximus totam illam de Dios polyptychia quaestionem in medie relinquere quam sexcentas illas uirorum doctorum de ea coniecturus perlustrare. Valeant omnes, naleat longissime capra ista excoriata quam nescio unde Creuzerus aduexit, ut Fulgentie succurreret! Quod Müllerus nomen eins qui Alyunzianà Hellanico supposuit, innenisse sibi uisus est Hieronymi, ipse postes (ad Fragmm. hist. gr. IV, 624) retractavit. Hellanious enim cuius Orphica theologia (quam partem Aegyptiacorum case conincerat) ab ahis Hieronymo cuidam tributa est, dubitari nix potest quin idem sit cum patre Sandonis cuiundem qui et ipse Orphica scripsit, et a logographo prorsus diuersus. Uerum etiamsi suctor fraudis nunc indicari non petest, tempus quo fraus facta sit, setis arctis terminis circumscribere possumus. Ac primum quidem aute Ptolemacos reges ciusmodi fraudes ignotac creant teste Galene (in Nippoer. de nat. hom. 1, 42), neque ante Aristotelem nec Νόμιμα βαρβαρικά nec Κτίσεις librorum tituli fuisse uidentur. Certiora documer e fr. 148; neque enim existimamos ante Zenonem Stoices exstitisse: at Zeno schelam Athesis aperuit anno 518 a. C. (qui magis mihi probatur, quam annats 321), de quo conferantur Clintonis Fasti Hellenici (ed. Kriiger.), append. c. XXI, p. 379. Fragm. vero 152 desumptum est ex Antigoni Carystii Mirabilium rerum collectione, qui scripsit post sumum 226 a.C. sub rege Ptolemaco Euergete I († a. 221). Quae cum ita sint, suppositicia illa Hellanici Aegyptiaca fabricata sunt medio saeclo tertio a. C.

. 2. Fragmenta [Hellanici] Acgyptiacorum leguntur apud Mül-

lerum 148---155 et (quod ex itinore ad leris Ammenis straculon depromptum est) 157; sed fr. 156 quin ed Arbloa, Hellanici genuipum opus, pertineat, dubitari uon petest, com ibi landentur nai ei rà Aduraior de igropoveres Ellasmos es nai Pilézoges (cf. Westermann. ad Vosa. de hist. gr. p. 30). Contra uni illi väs eis Auumros arabasens fragmento alterum addi petest fr. 93, indidem, ut videtur, ab Athenses depromptum. In his Herodote debentur fr. 149 (cf. Her. II, 37) et 93 (cf. Her. IV, 190); ex Damastae operibus esse possunt fr. 152, 153, 157: cetera non possunt, quia Damastes neque philosophatus cose neque pleuam deorum et bominum qui in Aegypto regnauerunt, historium contexuisse uidetur. Nen payes ex Hecataci Abdoritae Aegyptiagis libris manasse suspicamur quippe qui multus fuerit in enarrandis Aegyptiorum placitis philosophicis. Sepatro libenter credimus qui mythica multa et ficticia in Hellanici illa libre contineri apud Photium testatur. En consulto in librum illam infersisse uidetur quisquis eum supposuit, ut animos legentium oblectaret et ut logographi mores imitaretur; etenim totum logographorum genas in mythologicis rebus maximam partem desudabat. Porro falsarium istum oculatum testem agere et consulto colloquia cum sacerdotibus Aegyptiis fingere Prellerus p. 5 recte observauit. In duobus apud Athenaeum fragmentis 149 et 150 quorum ipsa uerba seruata sunt, lonicas nominam formas non deprehendimus nisi quattuor: γαλκέος - ἐπισοσαμίφ - δοιής - ανθέουσι; centra in plurimia vocibus Ionica dialectus neglecta est, cum legatur ibi őropa — ispór et ispor — nólsi andoug bis - ini ante avraig elisionem passum - avraig iniβέβλησται — άεὶ — τοῖς — οίκοις — κεῖται — yalxη et yalxove. In his multa quidem librariis imputari pessent; sed fertasse etiam falsarius hie illic contra lonicam consuctadinem cuius minus gnarus erat, peccaverat. Etiam qued singula enunciata inter se non conjuncta appenere solet, antiquitatis similitudinen aueupatur, sed ob eam rom obseurus fit (uti quod dicit Oros oniyvois ubi intelligi uolt templum deis omnibus commune) et nonmanquam languidus (ut in verbis รนิย นิมต์รชิงย รงจี นัรชิดอย หม่ φοιής ανθους καὶ αμπέλου) 5). Nonnulla postice dicta aust: ut fr. 153 Erembi negì vàs Neilov boas habitare feruntur. Quaedam satis frigide inventa sunt, uerbi causa vitis ad Plinthinen quod extremum Aegypti Libyam versus est oppidum, inventa, cum Her. II, 77 de Aegyptiis diserte ac sland haec prenunciet "ofro d' ex nordéar nevorméra deuxecoreu., où pao agi αίσι εν τη χώρη άμπελοι".

3. Praemisisse uideter personatus ille Hellanicus periogesis Aegypti: ex qua parte Aegyptiacorum desumptum esse putamus

<sup>5)</sup> In hoc fragmento patet corrigendum esse ἐσω τοῦ ἰεροῦ ἀκανθοι (non ἄκανθαι) πεφύκασε; nam paucis verbis interiectis sequitur τῆς ἀκάνθου. Vtrumque dici potest, et ἄκανθω et ἄκανθος; illa forme Harodotea est.

fragmentum 150, ut initium clus decet ,,πόλις ἐπιποτυμίη (i. e. ad Nilum sita), Τύσδιον ὄναμα": deinde fr. 152 qued est de Thebis, et 153 de Erembis, quos cum Arabas neminat ad Nilum habituntes, Hellanicus ille Hecataei geographiam seculus est. Huc etiam pertinet fragmentum epud Müllerum omissum de Nili incrementis qued existat apud Diod. Sic. 1, 37; de eo ism ad Heostaerm a sebis dictum est. Deinde de moribus populi uerba fecerit que pertinera videtur fr. 149 de ferrea Aegyptiorum supellectili et 155 de umo prope Pfinthinen innento. His absolutis de deis Aegyptierum fortasse disseruit. Vnum qued huc pertinet, fr. 154 ex bene auctore furatus est, ex Hecatace Abderita, ut nobis midstur; etenim quod personatus ille Hellanicus a sacerdotibus se nomen dei Hysiridis accepisse simulat, non omnino mentitus est, eum "Toiqis sit Asgyptiacum HESIRI, i. e. Isidia Mius (ef. Bansen 1, 486, 494): originatio nero quae additur, ineptissima Plutarchi debetur coniecturae. Theologiae adnexa erat sine dubio philosophia Accyptiorum quam Graecorum sapientium placitis maximopere interpolatam esse ex fr. 148 cognoscimas. Vitimo leco historia Aegypti uidetur esse narrata qua ex parte superest nobilissimum fr. 151. Ibi Hellanicus sine is qui eius nomine abusus est, tradit Amasin, hominem ignobili loco watum, Patarmidi, Aegyptiorum regi, coronam dono misisse et ab hoc coulis ac contabernio adhibitum, denique uero in belle quedam ciuili exercitus ducem centra seditiosos populares creatum et ab his Patarmidis odio regem salutatum esse. Prorsus similiter Her. II, 161 sq. rem narrat, sed Apriae, non Patarmidi regi nomeu fuisse dicit. Patarmin eundem esse atque erm qui Herodote (II, 162) Πατάρβημις audit Apriaeque regis dax nominatur, Böckhius (Manetho und die hundssternperiode, p. 332) observauit. Itaque Hellanicus siue is cui sua debet, erravit: nam ne sic quidem excusari potest, ut dicamos Aprie ecciso Patarbemin ab eius partis hominibus contra Amesin ad regiam dignitatem enectum esse: Apries enim ei aures et nares praeciderat et ita effecerat, ut regnare non posset. Hunc unum errorem si excipis, Hellanicum uera tradere et breniorem Herodeti de Amasis initiis et de Aprie ab eo regno prinato narratiosem egregie supplere arbitramur. Amasis enim erat δημόσης σὸ πρὶν καὶ σἰκίης οὐκ ἐπιφανέος (Her. II, 172), vino et epulis imprimis deditus. Vbi pecunia deficiebat, furta facere solebat et cum deprehenderetur, ab oraculis plurimis quae ad explorandam meritatem de eo interrogata sunt, absolutus, a paucis aliis furti condemnatus est. Iam ut laetam illam uitam epulisque deditam continuaret, nonum remedium quaerens Patarbemidi, regio duci, diem suum genialem celebranti florum coronam obtulit et hoc dono in eius amicitiam sese insinuauit: qui libenter Amasin epularum socium sibi adsciuit, propterea quod erat ille φιλοπότης καὶ φιλοσκώμμων καὶ οὐδαμῶς κατεσπουδασμένος ἀνὴρ (Her.II, 174). Hoc

enim ex Hellanici et Herodoti locis inter se comparatis effici posse uidetar; a nero antem abborret bominem infimae sortis ad rogem ipsum dona sua direxisse. Tamen historiunculae illi nerum queddam aubense coniicimus, cum Heredotus omnino non explicet, quomodo tandem nebulo ille summes in regno honores adentus sit. Sie existimamos Amasis a Patarbemide Apriae regi commendatum, ciusque beneuolentia usum parti cuidam exercitus praeponitum cose. Seditione coorta Amasis regem se ereari passus est. Iam vere Apries Patarbemin misit qui seditionem compesceret et Amasin captum ad se perduceret; quod cum ille perficere nequiret, a rege crudeliter mutilatus est. In harum rerum causas cum Herodotus non inquisinerit, subita ex Hellanici narratione lux iis affulget. Misit enim Aprice Patarbemin petiasimum, quod Amasis sodalis sius esset et ipsi a Patarbonide demun commendatus; itaque cum ille Amazin ad officium reducere non posset, rex suo quedem iure Paterbemin auniuit proditionis eum arguens. Que facte reliqui Aegyptii ad Amasin defecerunt, quod fecerunt fortasse non solum tristem Patarbemidis sortem miserati, sed etiam quod ninclum aliqued inter Patarbemidis factionem et Amasin intercesserat. Heec supersust ax aubditiciis illis Hellonici Aegyptiacis.

Utrum exstiterint quoudom genuina Hellanici Aegyptiaca necue, nanc decerni nix potest. Vnicum fragmentum quod buje epinioni fauere possit, est 151 de quo ultimo loco uerba fecimus. Nam Aprien regem nominant une ore et Herodetus et Diedorus et Manethos et quicanque eum secuntur; et talis errer qualis est confusio Apriae regis notissimi cum Patarbemide duce, ita comparatus est, ut hanc narrationis formum fando magis quam certa cognitionis fide ed acriptorem pervenisse neque Alexandrina actate neque omnino post Herodotum in bune modum estingi potnisse dicas. Sunt autem haec prersus iis quae ex genuinis Hellanici Persicis exstant, paria (cf. Preller, p. 33). Quae cum ita sint, cum Hellanicum Airentiana literis mandage demonstrari non pessit, idem nero in Persicis non potuerit nea Amasis et Nicetidis et Apriae meminisse, ubi Aegyptum a Cambyse expugnatam esse narranerat, totam illam de Patarmide narrationem per degressionem Persicis insertum et binc a falesrio in ficticia illa Aegyptiaca translatam esse censemus.

Lipsine. A. de Gutschmid.

## XXXIII.

Ueber den inneren zusammenhang von Horaz Epist. I, 16.

In dem lobe des sechzehnten briefes des ersten buchs von Horaz episteln stimmen alle zungen überein (vgl. Schmidt einl., Düntzer kritik des Horaz. III, 432.): wer könnte auch die köstliche beschreibung des gutes lesen, wer den reichthum kerniger gedanken: Vereor, ne cui plus de te, quam tibi credes, Neve pates alium sapiente bonove beatum. - Falsas honor juvat . . u. s. w., ohne ihnen die gebührende bewunderung zu zollen? Aber dass der brief auch, ich möchte sagen, wie kein zweiter unzusammenhängend sei, und die einzelnen gedanken einem unnufhörlich überraschend entgegentreten, das wird auch nicht leicht jemand längnen. Schon Julius Caesar Scaliger erkannte das an (Düntzer Kr. 111, 434.) und Jacobs (Lect. Ven., vermischte schriften V, s. 51.) sagt, er kenne keinen, der diese schwierigkeit habe zu lösen versucht. Er brauchte gar nicht stehen zu bleiben bei dem merkwürdigen gedankensprung awischen v. 16 and 17; ein gleicher findet sich v. 24 und 25, eben so wenig ist v. 40 das vir bonus est quis? gehörig vermittelt; wie vom himmel gefallen eracheint v. 63 der avarus: dazu die zusammenhangslesigkeit v. 68. 69 und der höchst lockere gegensatz v. 72. 78. Man hat versucht durch eine charakterzeichnung des empfängers licht in den zusammenhang zu bringen, ein nach Wielands vorgang bei den oden und episteln viel versuchter weg, bei dem man freilich zu resultaten gelangt ist, gegen die Fr. Jacabs in seinen Lectiones Venusinae zu aller freude protestation erhoben hat (Iccius, Torquatus, Quinctius). Auf den ersten blick scheint es freilich ein eben se richtiges als natürliches anskunftsmittel; dass es so unglücklich ausgefallen, kommt nur daher, dass man damit den zweiten schritt thut, ehe der erste gethan war. Die erste frage musste sein nach der veranlassung des gedichts, erst dann konnte von der veranlassenden personlichkeit die rede sein. Das ist aber ganz besonders bei den

episteln der fall, die zum theil seis wirklich poetische autwortschreiben sind, entworfen im augenblick einer glücklichen inspiration, oder in briefform gefasste schriftliche bemerkungen über eine fremde anregung oder äusserung. Dass unser brief ein solches antwortschreiben sei, ist längst erkannt (cf. Düntzer) und Jacobs und Orelli's zweifel ist wohl mehr eine ablehnung der für die characteristik des Quinctius daraus gezogenen consequenzen, als eine entschiedene verneinung. Binen bestimmten versuch aus dem antwortsschreiben die glieder von Quinctius briefe aufzustellen kenne ich wicht 1). Gleichwohl scheint mir das nothwendig, wenn man das richtige verhältniss der borasischen gedanken zu erkennen sich bestreht, und sich nicht von vorn herein verurtheilen will zu dem resultat, der dichter spiele mit seinen gedanken, sub nutrice puella velut si luderet infans. Dazu scheinen mir die gedanken selbst etwas zu ernster art und der ton des briefes, wenn man von den ersten 16 versen absieht, d. h. 1/5 desselben gans widersprechend. Sei es denn bier versucht, den inhalt jenes briefes aufzustellen, so weit es ohne bariolationen möglich ist. Wie des dichters brief sichtbar aus drei theilen besteht, v. 1-16. 17-62. 63-79., so glaube ich drei sätze aus Quinctius schreiben zu erkennen:

- 1. la multorum reprehensionem incidisse Horatium, qui continuo rura delitesceret.
  - 2. Ne sibi quidem id videri viri boni esse.
  - 3. Poetam suis commodis ita parum consulere.

Den ersten satz entnehme ich aus v. 15. 16. Hae latebrae dulces - in verbindung mit v. 19 Vereor, ne cui de te plus quam tibi credas; den zweiten aus v. 32 Vir benus et prudens dici delector ego ac tu; den dritten aus v. 63 Qui melior servo, qui liberior sit avarus, in triviis fixum quum se demittit ob assem, non video. Dass es diesen gedanken an innerem zusammenhange fehle, wird niemand behaupten; dass der letzte nicht am wenigsten betont gewesen sei, glaube ich aus den energischen schlusse der epistel abnehmen zu können. Betrachten wir aber die epistel unter dem lichte einer solchen verselassung, so klärt sich vieles für uns auf und die eigenthümlichkeit des dichters alles ins concrete zu ziehen und seine beweise mehr durch beispiele als durch schlüsse zu führen genügt vielleicht, um aufzuklären, was so noch unerklärt bleibt. Für den charakter des Quinctius dürfte die ausbeute freilich so gress nioht sein.

Die meisten und grössten schwierigkeiten bietet der dritte theil dar, der kaum eine rechte innere einheit zu haben scheint; denn obgleich sich die avaritia wie ein rether faden hindurch-

<sup>2)</sup> Für einen solchen versuch kann ich das von vielen namentlich von Düntzer 141, 437 gegebene nicht erhennen.

sicht, scheinen seine sätze so ziemlich wie zusammengewürfelt und ehne inneren zusammenbang und verhältniss dazustehen.

- 1. Der habsüchtige sei nichts als ein sklave, wobei das characteristische merkmal des sklaven in die beständige angst gesetzt wird. V. 64—66.
- 2. Der habsüchtige sei vollständig ein deserteur aus den reihen der tugendstreiter. V: 67. 68.
- 8. Abmahnung den gefaugenen zu tödten, weil sich von ihm als aklave nutzen ziehen lasse. V. 69. 72.
- 4. Aensserung des vir bonus, der eben so wenig an hab und gut, als an lust und leben hänge. V. 73-79.

Suchen wir diese gedanken zu einer einheit zu verbinden und die beziehungen und mittelglieder aufzuweisen. Zu dem audebit dicere v. 73 liegt zunächst offenbar ein gegensatz gegen v. 66 qui metwers vivet, liber mibi non erit unquam, so wie darin, dass es dem vir bonus beigelegt wird, eine anknupfung an den zweiten theil des ganzen. Dass die beiden ersten par-tien gegensätze sind, das wesen des avarus nur unter verschiedenen gesichtspunkten auffassen, liegt am tage; damit liegt es aber nabe, auch in den beiden letzten gegensätze zu ahnen, und wie im vierten die gesinnung des vir bonus dargelegt ist, in dem dritten die des vir turpissimus zu suchen. Damit wird es denu wahrscheinlich, dass sie, wie jene worte ipsa verba viri boni, se ipsa verba hominis pequam, des ausreissers aus den reihen der tugendstreiter, enthalten. Worte des dichters können es wicht sein, wie Schmidt meint; dessen gesinnung liegen sie fern; aber auch ironie nicht, d. h. der grade gegensatz von des dichters meinung, denn diese nimmt bei Horaz stets den character eines lächelns an, das zwischen bohn und gutmüthigkeit in der mitte schwebt. Ist doch die ironie nichts anderes als die in der welt als vorbanden angenommene verneinung des eignen urtheils und der eignen empfindung. Sind aber die verse 69-72 weder des dichters ansieht noch deren blosse negation, so sehe ich nicht ein, was sie sein könnten als die ausicht eines andern, und wieder bietet sich mir im zusammenhang kein subject dar, dem ich sie beilegen könnte, als jener δίψασπις, nur dass nicht ausdrücklich gesagt ist, dass er sie spreche. Nicht unwichtig wird für feststellung dieser ausicht sein zu erinnern, dass unsere epistel eingestandenermaassen so ziemlich gleichzeitig ist mit Od. 11, 5, wo sich v. 38 ff. die bedeutungsvollen worte finden:

Reguli — exemplo trahentis Perniciem veniens in sevum, Si non periret immiserabilis

Captiva pubes.

Scheinen aber unsere worte neben den eben genanuten zu schaal pad farbles, so wird es erlaubt sein noch ein anderes zu ahnen, dass der ψίψασπις für sich selber bitte und captivum sei = me

Digitized by Google

captivum. Wer in seinem streben, sagt der dichter, nur von profitmachen geleitet wird, der kann sich auch wegwerfen am sein leben zu bettelu:

> Vendere quum possis captivum, occidere neli! --Serviet utiliter. - Sine pascat durus aretque! Naviget 2) ac mediis hiemet mercator in nadis, Annonae possit, portet frumenta penusque.

Zu einer solchen gesinnung treten erst Od. III. 5. 31. in des rechten gegensatz:

> Si pugnat extricata densis Cerva plagis, erit ille fortis Qui perfidis se credidit hostibus, Et marte Poeses proteret altere Qui lora restrictis lacertis Sensit iners timuitque mortem. Hic unde vitam sumeret anxius Pacem duelle miscuit.

Einer solchen gesinnung setzt der dichter die rede vor Pentheus mit ihrer stolzen verachtung alles irdischen würdig gegenüber. Eine solche gesinnung beisst mit recht eine knechtische und die zusammenstellung der beiden bilder des babsüchtigen als sklav und ausreisser erscheint in schöner steigerung.

Haben wir aber so hier eine einheit nad zwar eine webl gegliederte und sehr energisch schliessende gefunden, eine rade, auf deren heftigkeit uns die fortwährende anwendung des asyadeton schliessen lässt; so wird die behauptung einigermassen gerechtfertigt erscheinen, dass in diesem theil eigentlich der schwerpunkt von Quinctius schreiben lag, weil er in der epistel de liegt. Auch die stellung dieses theiles an das ende des ganzes scheint dafür zu sprechen, und Quinctius hatte sich also nicht, wie man gewöhnlich annimmt, scherzend bei Boraz nach den ves seinem landgut zu beziehenden revenüen erkundigt, sondern ihr ernstlich gemahnt, ne sibi deesset: seine sachen wahrzunehmes in einem moment, wo es sich nicht um taube nüsse bandle.

War aber so grade das dritte der eben genannten momente: Horatium suis commodis parum consulere stark betent, so erklärt es sich, dass der dichter es sofort mit dem ersten zusammenfasst: damit du mich nicht etwa fraget, wie viel mir mein gut einbringt, so will ich es dir beschreiben. Er sagt: ne perconteris; ist also noch nicht darnach gefragt, sondern meint nur eine solche frage wohl erwarten zu können. Es folgt nun die köstlichste aller schilderungen des behagens auf dem lande, mit der freundlichsten haltung vorgetragen; aber im gegensatz gegen diesen einschmeichelnden eingang ist der ton der epistel ein sehr ern-Jenes halte ich mit allen früheren erklärern für eine rücksicht auf die stellung, die Quinctius im leben einnahm; die

2) Od. 1, 3.

ses acheint mir ein widerhall aus dem tone von Quinctius schreibon; chas diese annahme ist mir der wechsel des tones zwischen v. 16 und 17 unbegreiflich. Hier beginnt, nachdem die wabren commode des gutes auscinendergesetzt sind, in dem dominum juvat und incolumem praestat, der zweite theil mit einem tu recte vivis, si curas esse ... beatum. Beachten wir das tempus; ce ist nicht das futurum, das Horaz so sehr liebt, und welches man bier anpassender weise hat einschwärzen wollen, denn hier ist nichts was sich erst berausstellen, erst werden sell. Es ist möglich, dass du wahrhaft glücklich bist, sagt der dichter, darüber steht dir, nicht mir, das urtheil zu. Fassen wir das tu nach seinen zwei möglichen bedeutungen als man lebt und du lebat, se tritt die erstere au dem gesammtresultat des ersten theiles: in agra mee beatus sum, in die trefklichste verbindung, fasst ihn in gewisser weise in abstracto zusammen; dass ich auf meinem gute glücklich bin, sagt dana der dichter, das weiss ich, und in die andere bedeutung hinübergleitend, sagt er augleich: es ist möglich, dass du es su Rom auch bist, aber ich besorge, dass du dir des nor weiss mechen lässt. - V. 18 schildert uns den Quinctius als einen nogenannten beneidenswerthen measchen (beatum), dem nichte zu seinem lebensglücke fehle, der sieh aber in freundlicher schwäche vom fremden urtheil mehr abhängig mache, als er vielleicht sollte, und z.b. eine einledung zur tafel nicht abschlagen würde, wenn ihm der einladende auf seine allehnende antwort, dass er nicht recht wohl sei, nur erwiedere, dass er recht wohl aussehe. (Ein vorwurf wegen hang zur schwelgerei passt bier gar nicht in den zusammenhang; sollte aber jemand gegen diese deutung einwenden, dass nicht von einom einladenden die rede sei, sondern dass es heisse si te popuhis sanum recteque valentem dictitet, so würde die wahl bleiben, ob der dichter das urtheil des einladenden allgemein ausgedrückt habe, jedermann finde ihn wohl aussehend, oder ob an lectisternia und epulae pontificum zu denken sei, bei denen Quinctius nicht wegbleiben würde, wenn man ihm, dem zur theilnahme berufenen, das unwohlsein nicht sogleich ansehe). Horaz geht uun einen schritt weiter und sagt, das sei nicht folge von mangel an urtheil, denn Quinctus wisse zwischen einer schmeichelei 5) und wahrheit sehr wohl zu unterscheiden, sendern vielmehr des

<sup>3)</sup> Die scholien bemerken zu dem verse: tene magis salvum populus velit an populum tu einstimmig es seien verse des Varius auf den Angustus. Mir scheint das weniger wichtig als die frage, ob sie eine anspielung auf die erkrankung des August zu Tarracona während des Cantabrerkrieges im sommer des jahres 26 v. Chr. enthalten. Die Cassius Lili, 25. Suet. Oct. 81. Fischer röm. seittafeln; Düntzer s. 449. Dadurch wurden wir einen neuen geschichtlichen anhaltspunkt gewinnen. Ist doch für unsern brief auch ehne das nur zwiechen dem herbst 27 und 26 die wahl. S. Weber Horaz 309. Dadurch stände die zeitbestimmung fest.

glaubens, das gehöre dazu, um eiu vir benus zu sein, und damit steht der dichter im mittelpunkt des zweiten theils. Hier lebat er nun zunächst, gewiss des Quinctius ansicht, ab, dass das wesen des vir bonus allein in der guten meinung seiner mitbärger beruhe. Die worte haben ihre schwierigkeit, die zunächst beseitigt werden muss. So viel, denk' ich, ist sofort klar, dass die frage: respondesne tue, die sodes nomine, in concessiven verhältniss su v. 29: Augusti laudes aguoscere possis steht, und nichts heisst als: non respondes tuo nomine. Zu diesem letzten ausdruck hat Horkel anal. Hor. s. 147 die feine und richtige bemerkung gemacht, es könne unmöglich suo nomine respondere einerlei sein mit ad suum nomen respondere; es könne nur hoissen, im eignen namen etwas aussagen; wir würden sagen, etwas unterschreiben. Er hat richtig erkannt, dass wir hier worte vor une baben müssen, die der dichter dem Quinctius in den mund lege. Leider vergreift er sich, indem er die sodes für diese worte ansieht. Welcher sinn ware denn das: quum pateris te sapientem et bonum vocari, non respondes: die sodest Nein die dem Quinctius in den mund gelegte ansicht ist: nempe vir benus dici delector, quod nomen sola tribuitur civium benevolentia. Wirst du im ernet behaupten wollen, was du freilich in deinem briefe behauptet hast, sagt Horaz, dass ein vir bouns sich nicht nach belieben aus Rom entfernen dürfe und sonst den anspruch auf diesen namen 4) verscherzen! Diese ansicht bestreitet Horas

4) Horaz erläutert diesen gedanken der knechtischen abhängigkeit von der öffentlichen meinung, über die man auf eine reihe von stellen bei Cicero verweisen kann, durch eine vergleichung, die grosse schwierigkeit hat:

detulerit fasces indigno, detrahet idem: Pone meum est, inquit: pono, tristisque recedo.

Man hat hier hervorgehoben, es könne das nicht von ehrenstellen gesagt sein, und in der that sind absetzungen in Rom so selten, dass daran nicht wohl zu denken ist (Octavius durch Tib. Greechus, Antonius im j. 723: Appian. B. Civ. IV, 38); aber wovon denn? Es wird doch sehr nahe liegen zu fragen, ob etwa in diesen jahren etwas geschehen sei, worauf sich diese worte beziehen könnten, und da brauchen wir nicht lange zu auchen. Horaz Sat. 1, 6, 25 giebt uns einen fingerzeig:

quo tibi, Tilli. Sumere depositum clavum fierique tribuno? Im jabr 26 v. Chr., wo August nebst Agrippa censoren waren, Dio Cassius LIII, 1, begann die neue lectio senstus (vgl. Dio Cassius LII, 42 und 19), durch welche viele unwürdige mitglieder aus demselbes ausgestossen wurden. Welcher mittel sich die censoren dabei bedientes, sehen wir aus L11, 42 αὐτὸς μὲν (ὁ Καΐσαρ, er war freilich ahwesend in Tarracona) οὐδίνα αὐτῶν ἀπήλειψε, προτρεφάμενος δέ σφας ἐκ τοῦ συνεσδέτες τοῦ γένους και τοῦ βίου δικαστάς έαντοις γενέσθαι τὸ μέν πρώτον πεντήποντα που έπεισεν έθελοντώς έμστηναι του συνεθρίου, έπειτα δε και άλλους έκατον και τεσσαράκοντα μιμήσασθαί σφας ήνάγκασεν. Fragen wir, wodurch er zwang ohne von der rolle zu streichen? Durch das geschrei: non esse eos viros bonos: vrgl. Fischer s. 377. Sueton. Oct. 27.

auf des nachdrücklichste durch die behauptung : eben so stols, wie wir eine gemeine verläumdung abweisen, müseten wir den namen eines chrenmannes ablehaen, wenn er uns als blosse schmeichelei ertheilt würde, und in unserer freude daran vielmehr eine krankhafte affection erkennea. (Nicht umsonst las der cod. Bland. antiquiss. medicandum and mit ihm Bentley, dem hoffentlich bald die Huntersche lesart mendacem wieder den platz räumen wird). Diesem ersten satze fügt der dichter als zweiten die untersuchung des begriffes ehrenmann, vir bonus, hinzu. Er lehnt zunächst die ganz äusserliche auffassung ab, welche die-sen namen auf politische und bürgerliche tüchtigkeit beschränkt: der introrsum turpis ist kein ehrenmann so wenig als der sklav, weil er nicht gestohlen und gemordet hat, ein guter kerl, und der wolf, der der grube nicht zu nahe kommt, ein ungefährliches thier ist, denn dann ware, drittens, mit dem charakter des chrenmannes die äusserste moralische schlechtigkeit vereinbar. Diese scheinheiligkeit, welche die gemeinste gesinnung verbirgt, hat der dichter meisterhaft dargestellt, indem er uns das gebet des elenden hören lässt, der gerecht und unsträflich scheinen mochte, und sich doch so arger peccata und fraudes bewusst ist, dass die menschen sie um gottes willen nicht durchschauen durfen. Von welcher art diese schlechtigkeiten sind, darüber hat was der dichter keinen wink gegeben, und wir können ihn hier von einem vorwurf nicht frei sprechen: ein passend gewähltes wort statt peccata, und wir wüssten, dass er gefrevelt habe um seiner habsucht zu fröhnen: leider hat er dies wort nicht gesprochen. Freilich, wenn die beständige angst das characteristische ist beim knecht, so zeigt sich der betende knechtisch geaug: sonst ist der dritte theil der epistel so wesentlich verschieden, dass es mir kaum erklärlich ist, dass von den auslegern dies nicht schärfer hervorgehoben wird. Gans anders in dem eben von mir fingirten briefe des Quinctius, wo das ausbleiben des Horaz einmal unter dem gesichtspunkt der moral und danu des nutzens betrachtet wird. Das drängt uns aber zu der frage hin, was waren es denn für vortheile, die Quinctius als für Horaz auf dem spiele stehend bezeichnet hatte? Der dichter deutet uns ein eingehen auf Quinctius rath als eine unterwerfung uater ein knochtsjoch, als eine freiwillige gefangenschaft an und der schluss v. 72-79 lässt ahnen, dass Quinctius ihn die empfindlichsten nachtheile hatte besorgen lassen. Wer ist denn der Pentheus, den der dichter sich in gedanken gegenüberstellt? Unmöglich kann es sich hier um versäumen eines kleinen profites bandelu; nicht umsonst boren wir: adimam bona, in vineulis te tenebo. Da kann sieh unser auge natürlich nur zwischen Maecenas theilen und Augustus, der etwa um diese zeit den dichter gern zu seinem geheimschreiber gemacht hätte. Aber Augustus konnte wohl ihm seine ablehuung übel nehmen, nicht aber ein

verweilen auf seinem Sabinum. So sehen wir uns auf Maggenas sprückgeworfen, und da fällt mir eine reihe von anklängen unserer epistel an die siebente auf und lässt mich ahnen, dass Quinctius ihm mit nichts geringerem als Macconas unguede gedroht batte, wenn er nicht schleunigst zurückkehre. Darous würde denn allerdings folgen, dass die beiden briefe in dieselbe seit fielen, während Weber Horas als mensch und als dichter s. 302 den einen 731, und s. 309 den andern 727 setzt. Aber die gründe, welche er für das erste beibringt, sind so schwach, dass man sie kaum grunde neunen kann. Ich bringe nun, augt er, diese winterpartie in Bajae und Velia mit Ep. 7 susammen, so dass Horaz meinetwegen den frühling und anfang sommer 731 zu Gabii oder Praeneste zubrachte, dann einen kurzen aufenthalt in Rom machte, um für den herbet (august und september) sein Sabinum aufzusuchen, und dann eben für den ganzen winter nach dem südlichen Italien ging, welche anhaltende entfernag von der hauptstadt letztern eben ein wenig ungeduldig vielleicht empfindlich machte, und auf dessen briefliche klagen und mahnungen genannten etwas spitz abgefassten brief herverrief. - Sind wir darnach auf ein blosses subjectives dafürhalten des trefflichen manues hingewiesen, so stehen auf der andern seite eine ganze reihe von ähnlichkeiten. Zunächst ist in beiden epistela die situation durchaus dieselbe: der dichter hat durch zu langes verweilen auf seinem Sabinum die freunde ungeduldig gemacht 7). Beide sind in derselben jahrszeit geschrieben: VII, 2 sextilem totum mendax desideror: XVI, 16 incolumem tibi me praestant septembribus horis. Die gleichen gründe halten in beiden den dichter fern von Rom: VII, 4 ff. aegrotare timenti, dum ficus prima calerque designaterem decorat lictoribus atris .... officiosaque sedulitas et opella forensia adducit febres et testamenta resignat: XVI, 16 hae latebrae dulces - incolumem tibi me praestant. In dem einen ist ihm das grün von Tarent das ideal, welches ihm sein landgut herbeizauhert, XVI, 11, dicas adductum propius frondere Tarentum; in dem andern beabaichtigt er eine reise nach Tarent, VII, 11, ad mare descendet vates tuus: 45: Vacuum Tibur placet aut imbelle Tarentum. In beiden die gleiche abneigung gegen Rom und dessen geschäftiges treiben: VII, 44 mihi jam nou regia Roma placet, 8, officiesaque sedulitas seg. XVI. 41 ist der, qui consulta patrum, qui leges juraque novit, d. h. der römische geschäftsmaun gar nicht mit achtung genannt. Hier wie dort erscheint der vir bonus et sapiens gar nicht als des dichters ideal: VII, 22. XVI, 73. Hier wie dert wird das streben nach erwerb fast mit denselben warten geschildert: XVI, 68 Qui semper in augenda festinal et obruitur re: VII, 57 Et properare loco et cessare, et quaerere et uti; fast mit des-

<sup>5)</sup> Schmidt einleitung d. br.: Düntzer s. 433.

selben das wehlbefinden, VII, 57 si me vivere vis recteque videre valentem: XVI, 21 si te populus sanum recteque valentem dictitet. Das scheinen mir der anklänge doch gar zu viele zu sein, um sie auf die rechnung des zufalls zu setzen. Durch die verbindung der beiden episteln aber gewinnen wir ein mittel sie beide innerlich vortrefflich zu beleben; dann entspricht dem Adimam bena. Nempe pecus, rem, lectos, argentum. Tollas licet (XVI, 75) auf das genaueste VII, 37, cuncta resigno und 39 inspice si possum donata reponere lactus. Dann hören auch die letzten worte XVI, 73 in manicis et compedibus saevo te sub custode tenebo auf, beziehungslos aus Euripides entlehnt zu sein: die misslichkeiten, in welche Maecenas ungnade den dichter stürzen konnte hilden das im bilde angedeutete, und der schluss der goldenen epistel verklärt sich aus einer hohlen pathetischen floskel zu einer linie, die eben so sicher als zart gezeichnet als meisterwerk des meisterwerkes würdig ist.

Meldorf.

W. H. Kolster.

# Babrii fab. 123, 1.

Όρτιθος άγαθης φά χρυσα τικτούσης. Versus ne ischiorrhogicus maneret, quo ex genere etiamnunc nonnulli in Babrianis procurandi supersunt, Schneidewinus, quod olim cum Lachmanno et Godofredo Hermanno coniecerat, scripsit in sua editione γούσε' φὰ τικτούσης. Nam de syllaba ante χο non producta quominus dubitasse videantur, multae eiusmodi apud Babrium correptiones prohibent, ut procem. 1, 2. fab. 10, 3. 65, 2. 95, 3. 124, 19. 108, 5. 131, 23. Sed quemadmodum pro ὀστα dixerunt ὀστα Oppian. cyneget. 1, 268, Lucian. tragodopodagr. 167, Laert. Diog. I, 63, itemque κατά, διπλά, ἐρεά, alia, labens Graecitas, cui ipse affinis est Rabrius, sibi indulsit, de quibus cfr. Schaefer. ad schol. Apollon. Rhod. p. xv, append. crit. Diog. Laert. ed. Huebner. II p. 748, Lobeck. ad Phrynich. p. 234., patholog. graec. serm. element. 1 p. 249 sqq. 255. 299 sq., Lehrs quaest. epic. p. 306; ne huc referam quod lusit Sappho χουσω χουσοτέρα (Demetr. de elocut. 127. 162.) aut anonymus epigrammatarius χουσοτέρη Κύπριδος (Gruter. inscr. p. nevii Brunck. analect. III p. 310. Anthol. Palat. II p. 823): quid est cur non etiam bic scribatur:

Όρνιθος ἀγαθῆς φὰ χρυσὰ τικτούσης?

Gedani.

Th. Roeper.

## XXXIV.

#### Rom und die Ramnes.

(Herrn professor Theodor Mommsen in Breslau gewidnet).

Vor allem bedarf der rechtfertigung, dass ich mir die freiheit nehme, hochverehrtester herr professor, die nachfolgenden paar blätter römischer geschichte an Sie zu richten. Die alterthümer der ewigen stadt fanden in jüngster zeit, wenn ich die tageslitteratur überschaue, eine nur wenig bedeutende zahl von hearbeitern; die statistik unsrer presse, welche sonst immer den weitesten boden für sich behielt, weicht hier von der hergebrachten sitte ab, während auch in intensiver hinsicht die ruhige stätigkeit des fortschritts unterbrochen scheint. Ich brauche Ihnen nicht erst zu wiederholen, welchen standpunkt die antiquarische forschung sich seit unsres unsterblichen Niebuhr tode nach und nach zu eigen gemacht hat: Sie wissen selber recht wohl, worin sie voranschritt, aber sie werden sich auch den stillstand und die bedenklichen rückschritte nicht verhehlen können, die von einzelnen geschaben und leider immer neu geschehn. Man bat verkannt, dass die sage nur dann ihre berechtigung habe, weun sie sich für nichts weiter ausgibt, als für einen bilderkreis in poetischer gestaltung, der sich idealisirend und entstellend an die geschichte anklammert, dass sie aber da, wo sie selber für geschichte gelten will, nothwendig zur karrikatur werden muss. In solcher zeit, da für die kritik (und das jagt röthe in die wangen) viel gefürchtet werden durfte, waren Sie es zuerst, der wie ein ganzer mann den rennenden rossen in die zügel fiel, unbekümmert um den zodiacus, der sich auf weg und steg Ihnen entgegenbäumte. Ich selber bin Ihren schritten stets mit bewunderung gefolgt, und als ich im verflossenen jahre ausser Ihren "unteritalischen dialecten" den ersten band der "römischen geschichte" las, eines werkes, das aus der hohen fluth unsrer litteratur wie ein korallenriff emporragt, da beschloss ich bei mir, in allem was ich einmal taugliches hervorgebracht haben würde, mich an Ihre beurtheilung zu kehren. Ich erfülle das vorerst

bei einer kleinen abhandlung über Roms urueit wed seine stammkompositionen. Es ist kein geschichtsepes, das ich auf weiten feldern vor ihnen entrollen müsste mit personenmassen und erschütternden weltseenen; sondern nur eine zurte sprachliche untersuchung in engstem rahmen, die anders kein verdienst bat, ale das streben nach wahrheit im vollen sinne des worts. Leider unterzieht sich hentzutage auch der bescheidenste, der auf Niebuhrs grundlage fortbaut, der gefahr, ein "verlorner posten aus dem freibeitskriege" zu werden, weil er zugleich unternimmt, gegen gewohnheit und köhlerglauben energisch front zu machen.

Um Roms urgeschichte spielt mythus. Die phantasie pflegt dem kindesalter jedes volks einen farbigen teint zu leiben, den die wirklichkeit nicht kennt, der vor dem schlagschatten der re-Sexion verschwindet. Aber was eine lange folge von jahrhunderten dem klaren bewusstsein auch in noch so weite ferne rückte, ward für den denkenden geist darum kein jenseits. Wahr ist, der forscher römischer geschichte sieht sich, wie vielleicht bei keinem andern volk, durch das dazwischenliegen grosser zeiträume häufig gehemmt: das reich der sage entwickelte eine immer frische vegetationskraft, und der späte sammlerfleiss römischer gelehrten pflegte da, wo stoff oder urtheil fehlten, mit vorliebe aus eigenen mitteln zu ergänzen, so dass vor dem schei-dewasser der kritik das ächte gold sich oft nur schwer vom falschen flitter trennt. Dass unter diesen verhältnissen auf litterarische documente, die von willkürlichen entstellungen wimmeln, nur vorsichtig gewicht gelegt werden dürfe, leuchtet ein, und mir scheint darum eine andre quelle, von der man bis heute zu bistorischen zwecken kaum zu naschen angefangen, um vieles reiner und heller zu fliessen; eine quelle, daraus bei gewissenhafter benützung sich resultate von unübersehbarer tragweite ergeben werden, ich meine die sprache. Jacob Grimm, von dem die klassische philologie schon so bedeutendes gelernt, hat in seiner "geschichte der deutschen sprache" sich dieses mittels schon vor jahren mit glück bedient; denn im worte, das in dieser beziehung unstreitig die grösste verwandtschaft hat mit den werken der bildenden kunst, offenbart sich das alterthum gleichsam selber in plastischem unsentgegentreten, indem das vergangne auf der netzhaut der wirklichkeit erscheint. Bine untersuchung der unteritzlischen gentilnamen, an der ich seit längerer zeit arbeite, musste Grimms aussprüche (wie alles was von ihm kommt) nur bestätigen, und vielleicht wird mir schon bier der nachweis gelingen, mit welchem vortheil seine methode auch auf das klassisehe alterthum übertragen werden kann.

Die wanderungen grosser völkergruppen, welche sich, die Alpen übersteigend, wechselweise um den besitz der schönen italischen halbinsel stritten, sind thatsachen. In den letzten phasen dieser grossen bewegung hatten sich von den angehörigen des italischen sprachstnums, der una hier sunächet interessint, die Latiner in der abene und an der westküste von mittelitalien niedergelassen, während der nachdringende umbriech-aubellische stamm nur die ranhen berggegenden des Apennia noch frei, das flache land achen besetzt fund. Die bewebuer der chene (Letiums) hatten sich, noch che jeue nachrückten, im verkehr mit ihren etrurischen nachbarn nad hellenischen stammgenessen eines hehen gred von kultur erworben; die natur des landes, desses herrn sie geworden, begünstigte ackerban und heerdenaucht: schon begann aus nomadenhorden sich ein blübender ataat su erheben. Da drang der kern des sabellischen völkerungs in das herz von mittelitalien ein. Eine frische nation, nicht unähnlich der germanischen, und wenig zufrieden mit dem bescheidnen theil. das ihnen von der ganzen schönen länderfläche geblieben war, rückten sie in der folge schritt für schritt aus ihren bergen in die mildere südluft der Maremma vor. lateinische cultur zwar annehmend, aber doch so, dass sie, die in übersahl kamen, die neuen sitze ihr eigen nannten. Den Latiner hatte der hobe culturgrad, den er in friedlicher zeit sich erwarb, hereits nehwert und speer vergessen lassen; geswungen übernahm er dieselbe rolle, wie später das Keltenvolk, indem er dem eroberer hans und heerd überliess und zuletzt sich auf das kleinste terrain beschränkt, rings von feinden eingeschlossen sah. Die ächte tradition (Cate bei Priscian 5, p. 668), die trotz des fabrikenrauchs späterer fälscher noch wohl erkannt wird, hat nachgewiesen, dass die latinischen ansiedlungen, einst weit und mächtig, nun immer mehr zusammenschmolzen; wie Rutuler Aequer Volsker Herniker, alle dem umbrisch-sabellischen sprachzweig angehörend, sie fast kreisförmig umringten, zeigt die karte auf; in der bistorischen zeit sind Ferentinum und Anagnia von Hernikern bewohnt, die bäufig als bundesgenessen der Acquer gegen Rom genannt werden, Collatia Regillum die Tibermundung liegen in Safinerhand. Mit diesem einschliessungssystem der Sabeller beginnt die sage etwas lichter zu werden; während sie früher mit wenigen zugen über jahrhunderte binwegsprang, gewinnt nie jetzt an fülle, es hält schwerer sie im naturkostäme zu betrachten, den historischen kern herauszuschälen; besonders die lokaleage gefällt sich darin, eine immer grellere parteifarbe anzunehmen. - Ein selches product des engherzigsten localpatriotismus ist unter anderm die erzählung von der gründung Rems als einer albanischen colonie. Wenn die alte volksansicht, dass Alba lenga die metropolis von sogar 80 italietischen städten gewesen, offenber aus der luft gegriffen ist und nichts weiter als ein in Alba'n interesse erfundenes märchen genannt werden darf, so liegt das für Rom noch mehr auf der hand; die kritik kann sich mit salchen sätzen in ihrer ausgesprochenen allgemeinheit unmöglich zufrieden geben. Zwar will ich damit keineswegs in abrede stel-

len, dass sieh Alba in der spätera zeit an der spitze eines mäsb tigen städtebundes (gewiss zur abwehr der sabellischen übergriffe) befand, dessen souveraine gemeinden Plinius in einer bekannten stelle des 3ten buchs aufzählt; es war dies das letzte howwestwerden latinischer nationalität, ähplich den bündnissen der polalschen conföderisten, aber Alba verdankte seine damalige bevorsugte stellung lediglich der machtfülle und dem reichtleum (Cisish unterdessen erwerben hatte. Seine stellung als metropolis, von der die ächte sage kein wert zu melden weiss, muss von vernherein geläugnet werden. - Die neueren gelehrten nun, den römischen annalisten folgend, die von jeher über Alba's ansehen und das unterthanenverhältniss der übrigen latinischen städte wunderliche vorstellungen hatten (Dionysius III. p. 175 spricht von ὑπήκοοι und ἄποικοι), liessen gleichfalls Rom unbedingt für eine latinische colonie gelten, eine ansicht, die meines wissens nech nicht den leisesten widerspruch erfahren hat. Gleichwehl konnte man sich nicht verbergen, dass dabei exorbitante widersprüche zu tage traten, die ihrer lösung vergeblich harrten. Rom stand mit Alba durchaus in keinem internationalen verkehr, denn das connubium fehlte; noch weniger kann von einer protectorie Alba's die rode sein, womit die spätere zersterung der metropolis schwerlich zusammenpasste. Dies gab men auch mit sehr geringen ausnahmen bereitwillig zu; man gestand, die frühe senderstellung Rems unter seinen nachbarn sei historische thatsache; auch Mammsen spricht in seinem geschichtswerk 1, 32 sich offen darüber aus, dass Rom zu keiner zeit einer der latinischen sondergenossenschaften als glied angehört haben müsse. Obgleich die sage von der albanischen herkunft im volksbewusstsein tiefe wurseln schlag, wird die siebenhügelstadt dennoch nie eine latinische genannt, sie erscheint als fremde macht gegenüber den nachbarn, die sie bekriegt: ja, nach einer stelle Strabons (5, p. 280) kämmerten sich die souverninen latinischen stadtgemeinden um Ross so wenig als um Alba longa. — Bieranf ist der hauptnachdruck zu legen. Die hypothese Göttlings in seinem handbuch der antiquitäten, dass die römische niederlasamog durch secession eines theils der Albaner und zwar der vertriebenen königspartei entstanden sei, bleibt, so geschickt sie all diesen schwierigkeiten answeicht und so geistreich sie an sich ist, als hypothese eben doch in hohem grade unsicher. Sie esweist sich vielmehr geradezu als eine verfehlte, wenn wir den märchenkram und die entstellende legende einmal keck bei seite rücken und auf thatsachen gestützt, gegen die nichts einzuwenden ist, den latinischen Albalonganern jede fähigkeit absprechen, die gründer einer stadt zu werden, deren urbestandtheile sammitischer abkunft sind.

Meine beweise finde ich, wie ich schen ehen angedeutst,

vorsugeweise in der sprache. We den andern quellen leben eder sichre basis abgeht, du ist das wort der grund, auf dem alleis sich weiterbanen lässt; das wert kann in diesem sinne zu fleisch worden, weil die resultate nicht blosse vermuthungen sind, sondern sich mit nothwendigkeit ergeben. Nach dieser seite bin haben wir vor allem (ohne besondres gewicht durauf zu legen) das übereinstimmende zeugniss der alten schriftsteller zu berücksichtigen, Roms name sei, obschon die stadt von Alba stamme. dennoch kein latinischer. Am deutlichsten spricht diesen sats Macrobius aus (Sat. 3, 9): "Romani ipsius urbis nomen latinom ignotum esse voluerunt", und ich brauebe nicht an die erbärmlichen ausflüchte der späteren grammatiker zu erinnern oder gar an neuere deutungsversuche, die ebensowenig zu einem annehmbaren schlusse geführt haben. Kein mensch läugnet beutzutage mehr, dass alles was man von einer tuskischen herkunft des namens, you rumis = mamma und ähnlichem gefabelt hat, unbrauchbarer plunder sei. Vielmehr liegt der einzige faden, an den wir uns zu halten haben, in jenem sprachlichen skelette der tradition, das allen hirngespinnsten der ausleger zum trotz sich bis auf mare zeit fest und untrüglich bewährt hat. Seine glieder sind, aus ihrer vereinzelung aufgelesen, etwa folgende: die söhne des Mamers und einer albauischen königstochter, Romalus und Romus, werden unter dem schutze der des Rumins (oder des Jupiter Ruminus) den verfolgungen ihres grossoheims auf wunderbare weise entzogen; eine wölfin, die am strande des tiberstrems (Rumon) der knaben gewahr wird, ernährt sie unter dem ficus Ruminalis; der specht, des Mamers beiliger vogel, trägt ihnen speige zu, bis ein hirte des albanischen königs sie findet und in sein hans aufnimmt. Herangewachsen gründen die jünglinge an derselben stelle, die seuge ihrer wunderbaren erhaltung gewesen, die stadt Rome, deren einwohner (Ramnes, Romani) sie als könige beherrschen. - Schon ein flüchtiger blick zeigt, dass wir uns hier auf safinischem grund und boden befinden. Mamers, den die tradition zum vater der beiden Romagründer stempelt, ist eine spezifisch samuitische gottheit, die erst später von der hinzutretenden latinischen sage in den latinischen Jupiter Ruminue entstellt ward. Der picus, das ihr geweihte heilige thier, ist aus der geschichte bekannt als feldseichen der picentinischen Samuiten, und selbst die wölfin als jenes der Hirpiner, welche gleich dem Safinischen stamm (der den stier auf seinen zügen als abseichen trug) in die umbrisch - sabellische völkergruppe gehörten. Ich darf übergehen, dass der name Romus in eine jungere schichte der sprachbildung gestellt werden muss; die ältere form Romus ist von den Griechen hinlänglich bezeugt und mag sich zu jener etwa wie vorsus zu versus, Apollo zum oskischen dativ anekkovene verhalten. Wichtiger ist dagegen die identifisirung von Ramnes und Romani, und mich hat gefreut, dass

Theodor Mommsen, dossen ausspruch hierüber (röm. genchichte I, 31.) ich leider erst nach beendigung meiner untersuchung fand, den inneren zusammenhang dieser worte bereits mit gewohntem scharfsinn geahnt hat. Er sagt nämlich in der angeführten stelle: "wie verhältnissmässig späten ursprungs der name Romulus ist, beweist der umstand, dass der ältere name des stammes urkundlich nicht Romani war, sondern Ramnes und erst später mit eiper der älteren sprachperiede gelänfigen, sonst aber innerhalb des lateinischen nicht mehr vorkommenden umlautung in Romaneis eder Romani überging; so dass der name Roma oder Rama vielleicht (er denkt wohl an ramus?) ursprünglich die wald - oder buschstadt bezeichnet". - Die gleichheit beider worte kann von jemand, dem noch um historische wahrheit zu thun ist und der gelerat hat, seine phantasie der thatsache unterzuordnen, keinen augenblick mehr bezweifelt werden. ich darf als allgemein bekannt voraussetzen, dass der wechsel von U und A den dialecten der Italiker überaus gewöhnlich ist. Man braucht nur an angulus und ungulus, Marcus und Murcus (P. Diac. 101 Lind.), comars und camuri, catus und acutus, algeo und indulgeo oder gar die gens Surdinis zu erinnern - die beispiele könnten beliebig vermehrt werden - so wird der übergang der älteren formen Buminus Rumina Ruminalis in Raminus Ramina Raminalis durchaus nicht befremden, wenn auch in den uns erhaltenen quellen diese formen selbst nicht mehr urkundlich bezeugt sind. Mitunter kommt für die den Rumina eine contrahirte form Rumns vor, die uns den Ramnes immer näher führt, und mit ausstossung des N sogar Rumia, so dass nach diesen voraussetzungen die formen Roma Romes und Romelus, die mir noch zu erklären übrig bleiben, eigentlich von selbst erklärt sind. In allen dreien trat der vokal O für U ein, wosu sich die namen der samnitischen göttienen Dechma Vacuna neben den römischen Bellona Pomona Populona oder beispiele wie vultus und voltus, Publicola und Poblicols, puer und por, rubigo und robigo u. s. f. vergleichen lassen; oder O trat an die stelle von A, denn statt der latinischen gens Valeria lässt sieh im Safinischen die gens Volesa nachweisen. Der name Romus und sein deminutiv Romulus (gebildet wie Poesulus Rutulus Volsculus) setzen ihrerseits das wort Roma oder Rama schon voraus; beide scheinen durch zusammenziehung entstanden, indem, wie so oft, der geläufigeren aussprache balber das N originis ausgelassen wurde (Lucanus, Lucans, Lucas). So erkenne ich in Romus nur einen Ramnus, in Romulus einen Ramazius; Rom selbst mag, wenn diese contraction statthaft ist, soviel als Rameia, die Ramnesstadt bedeutet haben.

Hiermit ist die erste sprachliche basis meiner untersuchung gewonnen. Ich dürfte jene stellen übergehen, in welchen die römischen grammatiker selber zu meinen gunsten sprechen; so die worte des Livius bei erwähnung des ruminalischen feigenbaums "Romulasem vocatem fuerent", wobei actürlich wicht en eine umnamung gedacht werden kann, sondern uur die dialectische verschiedenbeit der Latiner und Samniter zu tage tritt. Der wahrheit am nächsten stand Varro, dessen bekannten aber ungeschiekten satu "Roma et Ramnensen ab Romule" man nur hätte umkehren dürfen, um das richtige ohne fehl zu treffen. Man sieht, wie trotz ihrer tetalen unbekanntschaft mit den itzlischen dialecten die alten grammatiker doch zuweilen in dunkler ahnung sich auf die rechte führte begaben, wenn auch diese ahnung niemals sollte zum hellen bewusstzein gedeihen. Was itnen nicht gelang, die den ereignissen um zwei jahrtausende nüher standen, als wir, das bleibt dem späten forscher aufbehalten: er soll versuchen ob sieh unter der vertrockneten lava der sagenbildung jene frische quellader auch entdecken lasse, aus der die thaten der geschichte abgeflessen.

Gestützt auf die identität von Ramnes (Rampetes Ramnesses Romneses) mit Romanais durfen wir jetzt einen schritt weiter versuchen. Nach bekanntem lautgesets blieb nämlich der zhetacismus den völkergruppen sabellischer herkunft von jeher fremd, das R war gegenüber den andern italischen dialocten speciell latinisches eigentham: Osker und Safiner bewahrten, soweit wir blicken können, das 8 getres in allen ihren werthildungen (fasena Papisi Valesi Auseli) - eine regel, die man aber bis jetzt nur im inlaut hat nachzaweisen vermögen. Was sollte hinders, sie auch im salant ansanchmen? Ich finde eine gens Satellia Semmia Sossia Sufia Samais neben Ratallia Rammia Ressia Rufia Romnia (in Mommson's neapolitazischen inschriften), wornach die Ramnetes und Samnetes 1); gleichfalls pasweifelbaft identisch sind. Der äuseem beweise für dieses satz gibt es nicht wenige. Ich will nur in kursem berühren, dass die oben ausgeführten lautverschiebungen durch das hier gegebene beispiel desselben stamms ihre volle bestätigung erhalten, indem die inschriften statt der form Samuia auch die assimilirte Sammis und mit elision des einen consonenten (denn A ist lang) Samia nachweisen, we an Sames kaum zu denken sein wird. Der schluss, dass auch die safinische gottheit Some sancus keinen andern, als den namen des ganzen stammes trage, für dessen heres eponymes sie wohl galt, liegt gar nicht se ferne, wenigstens haben die gesetze der italiotischen dialecte nichts dagegen einzuwenden. Den Römern selbst nun hätte ihre abstammung von den Samniten längst auffallen müssen, wene sie anders thatsachen, wie dass der ganse rémische gottesdieust

<sup>1)</sup> Den namen der Semniten leiten die Griechen möglicherweise richtig von "veru Sabellum" autrior (Zavrīzas), indem die worte runa (genus teli bei P. Diac. Lind. 133) und rumex (genus teli simile spari gellici, Festus Lind. 225) gut dezu stimmen. Der zusammenhang mit rämus ist unverkennbar.

verberrechend safinischen character trug, hätten würdigen mögen und nicht in naiver einfalt die einführung alles cultus auf Titus Tatius oder Numa zurückgeführt hätten. Wer sich so den weg zur erkenntniss verschliesst, dem kommt sie allerdings spät oder gar nicht. Auch das war den alten archäelegen kein fingerseig, dass es im hirpinischen Samniterlande (nach Livius 10, 17) eine stadt Romula oder Romulea (jetzt Bisaccia) gab, von der ohne zweifel die Tiberkolonie an alter überragt ward. Niebuhr hält sogar mit einem scharfsinn, der ihn stets kennzeichnet, das fabelbafte Remuria für ein in Roms nähe befindliches dorf; die porta Romana wurde nach Festus geständniss von den Safinern getauft, und Vergil, um auch einen dichter sum beweis aufzurufen, der es sonst mit der wahrheit nicht eben genau nimmt, scheint darum, dass er in seinem epos 9, 325 einen Rutwier "Ramues" nennt, vortreffliche quellen benützt zu haben. Denn dass die Rutuler so gut als die Picenaten und Herniker dem sabellischen sprachstamm angehören, kann schwerlich mehr in abrede gestellt werden. Der nämliche Vergil (Aen. 12, 513) erwähnt einen Rutuler mit dem bekannten safinischen vernamen "Talus"; Dionysius 2, 46 hat einen Talos Toparros, letzteres gewiss = Turranicus, wevon Turnus (Tyrrhenus) eine abkürzung scheint. Die sage erzählt uns viel von den kämpfen der Rutuler gegen die Latiner bei Aeneas ankunft in Latium; ihr könig beisst Turaus Herdonius. Sellte das nicht auf seine abstammung aus der safinischen stadt Herdonia = Cordonia (Codogna) hinweisen?

Aus all dem gesagten geht klar bervor, dass wir den antheil, den die strenglatinische studt Alba longa sieh an Roms grundung vindicirte, getrost aus unsern geschichtsbüchern streichen dürfen. Ich würde eher noch an das marsische Alba (besser Alpa) Pucentia denken, wenn wir doch einmal ohne Alba nicht leben könnten, aber man darf sich wahrhaft glück wünschen, die weisse stadt, die bisher immer ein schwarzer schatten in der römischen geschichte war, endlich über bord geworfen zu baben. Der betrug der romischen ehrenikenschreiber liegt auf der hand, wenn man den personen, die sie zum verwurf ihrer phantastischen erzählungen gewählt haben, nur einmal hinter die karten geblickt hat, um einzusehen, wie schlecht das alles erfunden ist, wie man in blindem eifer ganze samuitische namengruppen auf albanisches gebiet versetzte. Ich brauche nicht en die weinerliche komödie von den Heratiern und Kuriatiern su erinnern, die man noch hei beren Gerlach ansführlichst erzählt findet, desn der name ist ganz derselbe. Die Römer nannten das Horatii, was die ranhere safinische aussprache zu Curlatiern machte. Man vergleiche den ebenangeführten namen der stadt Herdenia mit ihrem safinischen Cordonis. Bin Samuite su Servius zeit hiess Arrowr Kopársog (Plut. Rom. 4), und die kur-

aung Curtius (Livius I. 12) ist für den samaitischen dialect mehr als nachgewiesen, so dass die rückbeziehung auf Cures und quiris unschwer zu tage tritt. Forner sind die Pabii und Quinctilii, welche als begleiter des Romulus und Remus erwähnt werden, sicher safinischen ursprungs: von den ersteren suchte es bereits Niebuhr (1. 819, 332 aufl. IV) nachzuweisen, für die letzteren darf der mons Pincius zum zeugen angerufen werden, dessen name weiter nichts als die safinische form für Quinctius ist (pis = quis, sancus = sanctus). Auch die götterkulte ergeben einiges: so verehrten die Fabier bekanntlich eine Juno februlis, und februum ist nach Varro (l. l. 6, 13) ein safinisches wert. In Samnium existirte lange vor Roms gründung ein mons Tarpeius, wovon die rupes Tarpeia in Rom nur sine wiederholene ist, die gens Tarquinia ibren namen ableitet. Weiter ist die albanische königsreihe, bei der die griechischen namen von Alexander Polyhistor offenbar erfunden sind, in ihren italischen bestandtheilen nicht weniger unächt; in ihr begegnet Romulus Silvius als der älteste, der auf samnitisches terrain führt, Silvius aber ist wohl nur übersetzung von Ramnes, das ohne bedenken mit ramus zusammengehalten werden darf. Der name Numiter. den die sage zum sehne des königs Proca macht, ist segut samnitisch, wie Numa Pompilius und mag neben der gens Numitoria Numsia Numisia Numeria, vielleicht auch dem flusse Numicius und der stadt Nomentum mit numen zusammenhängen. Proce selbst stimmt zu dem senator Julius Proculus, dessen leibliche existens ich übrigens damit so wenig behauptet haben mag, als die des Romulus und Remus; sein name ist ein willkührlich zu jenem bestimmten zweck gewählter, wie eben auch die benennung der stadtgründer nichts weiter besagen will, als was sie wirklich sagt, nämlich dass die römischen kolonisten Samniter gewesen. Mettus Puffetius ist deutlich ein Safinername, ein Mettus (gebildet wie das safinische Attus) oder Mettius Curtius erscheint bei Livius I. 12; den gentilnamen macht der samnitische vorschlag des F kenntlich, ähnlich wie eine gens Paventina Fafinia Fannia Feria neben Aventina Afinia Annia Heria erscheist. Es könnte sich jemand sogar auf den namen stützen, den Romulus nach seiner bekannten apotheose, nämlich Quirinus, erhielt, wenn nicht überhaupt verkehrt wäre, auf dergleichen dinge schlüsse zu bauen. Genug, die Albalonganer können wir getrost vom schauplatz der römischen urgeschichte entlassen, um so mehr als neben Rom noch zwei andre städte Nomentum und Collatia, die beide ausdrücklich als albanische colonien genannt werden, seit menschengedenken unter safinischer herrschaft gestanden sind. Dass Vergil 6, 774 ausnahmsweise Collatia unter den latinischen orten erwähnt, ist kein einwand, sondern ein irrthum des dichters, der überhaupt keine kritische autorität sein Wollte.

Ich übergehe was sich kier noch über die verschiedenheit der samnitischen und latinischen kulte und rechtsverbältnisse zer bestütigung meines satzes etwa anführen liesse und behalte mir dies auf eine spätere besprechung vor, die den eingang zu meiner erklärung der römischen gentilnamen bilden soll. Am liebsten verweite ich noch ein paar augenblicke bei den zwei übrigen römischen tribus, den Tities und Luceres, die ich, nachdem ich ihnen die Ramnes vorweggenommen, anmöglich allein zurückbassen kann. Auch hier wird uns gelingen, mit wenigen zügen, den faltenwurf des entstellenden mythus zurückschlagend, der wahrbeit möglichst nahe zu kommen, um so mehr als die eine klasse, für deren abstammung von ihrem führer Titus Tatius wir bis heute noch kein taugliches surrogat haben, weniger schwierigkeiten bietet. Nach dem jetzigen stande der forschung muss vielmehr angenemmen werden, dass die Tities (Titienses Tationses) eine Safinerhorde gewesen, die in der gleichen absicht, sich einen festen wohnsitz zu gründen, nach Latium vordrang und hier mit der verwandten schaar über die besitsnahme des terrains in kampf gerieth, wenn der sage wenigstens ein schimmer ven authentie gewahrt werden sell. Niebuhrs bypothese von einer förmlichen unterwerfung der kolonie unter die Tities scheint dadurch sich zu bestätigen, dass diese in der reihenfolge der drei tribus bei den besten gewährsmännern (so bei Varro 5, 55) immer den ersten rang einsehmen. - Aber ungleich grössere hindernisse legt die bestimmung der Luceres (Lucerenses Lucereses Lucertes) in den weg, die, immer an letzter stelle genanut, nach Festus von einem könig Lucerus in Ardea abgeleitet werden sollten. Es fällt in die augen, dass seine angabe eine jener etymologieen vom dutzendschlag ist, wie überhaupt, um des nachdenkens überhoben zu sein, die grammatiker um mythologische figuren nie verlegen waren: ja sie ist diesmal um so schlechter erfunden, als Arden eine Samniterstadt, und man so der römischen arbevölkerung, wogegen die entwicklungsgeschichte streitet, jedes latinische element von vornberein absprechen müsste. Leider kann auch die quantität des U, das bei dichtern bald kurz bald lang gebraucht wird, bier nichts entscheiden; nur soviel ist gewiss, dass men um das sechte su treffen von den hisherigen etymologien durchweg abstrahiren muss, weil sie entweder an abenteuerliche sagen anklingen oder doch so vereinzelt dastehen, dass man nicht einsieht, in welchem verhältniss, falls sie richtig sind, die dritte blame zu den Ramneten und Titiern stehen sollte. Aus diesem grunde scheint mir die ansicht Theodor Bergks, meines hochverchrten lehrers, der (in seinen vorlesungen über römische antiquitäten) an luo denkt und darunter die "erlauchten" adlichen, conform seiner auffassung der athenischen geleontes zu verstehen geneigt ist, so geistreich und wohldurchdacht alle seine hypathesen sind, nicht recht sufriedenstellend. Auch die Etrusker, welche man in's spiel zichen wellte (Luceres a Lucumone) fisedern cher die verwirrung, als dass sie untre bedeaken heben, denn bekannt ist dass sie erst in entschieden späterer zeit in Rom ein eigenes stadtviertel bewohnten, also keineswegs einen integrirenden bestandtheil der römischen urbevölkerung ansmachen konnten. Gegen all das lassen sich vielmehr die gegründetaten hedenken erheben, und auch hier haben einzig die personennamen der sage und die geographischen benennungen, wie sie noch an einzelnen flecken Italiens haften, etwas empfehlendes für sich, das als gewicht in die wagschale fällt, inden sich nach ihnen die Luceres mit den Latinern unbedingt identisciren lassen. Schon Mommsen sagt (röm. gesch, I. 34) über die herkunft derselben, dass nichts im wege stehe, sie für eine latinische gemeinde zu erklären; und allerdings ist das wabrscheinlichste, dass von den vordringenden Sabellern die coexistenz der früheren landesbewohner, deren kultur sie einmal bedurften, geduldet ward, dass sie vielleicht eine schon verhaudene latinische ansiedlung nur erweitert und sich mit den einbeimischen kolonisten in der folge amalgamirt haben. Die sage weiss von dem italischen könig Latinus, dessen volk die Latini eder Lastini (wie at zu ast, Velitrae zu Vellestroni) jene weiten länderstrecken an der westküste Mittelitaliens vom linken Tiberuser abwärts besessen habe. Zu Lastini, das mit rhotacismus Lartini lautet, stimmen die familiennamen Lartia und Larentia. hierzu die stadt Laurentum, in der man sich Latinus residirend dachte, wie lautum zu lavo, lautomia zu latomia, Ausculum zu Asculum. Eine andre phase der latinischen dynastenbezeichnung, auf die schon Niebuhr aufmerksam machte, ist Lakinius, doch scheint auch diese form, an welche das lakinische vorgebirge erinnert, keine heterogene, in verschiedenem sagenkreis entstandene, sondern dasselbe was Latinus zu sein, indem die verwechslung von c und t (man denke an die endungen tius und cius) eine uralte genannt werden darf. Dadurch hellen sich die verhältnisse ziemlich auf: nach jener schon im vorhergehenden zu andern zwecken angewandten lautregel kann nämlich A mit den der ältern vocalisation geläufigeren U verwechselt werden, so dass statt Lakinius ein Lukinus, statt der Latini die Lucini Lucenses Luceses (wie amneses, dies alliesis) Luceres (auch Lucanit) uns vor augen treten, eine umbildung die der name Jupiter Lacetius und Juno Lucina 2) nur bentätigt. Dans von Luceres die gens Lucretia wie der mons Lucretilis und lacus Lucrinus herstammen, bedarf keiner erörterung. Sogar die sage, welche Latinus' tochter Laurina mit Lokrus, das heisst einem Lucer vermählt, scheint sie nicht geflissentlich dieser ineinsbildung von Latini und Luceres ihr bestätigendes wort zu leihen? werden die letzten gränzschlagbäume zwischen beiden völkern gebrochen sein.

Karlsruhe.

C. Wilhelm Fröhner.

<sup>2)</sup> In Kroton stand ein tempel der lekinischen Hera, dessen in der schilderung des piratenkriegs erwähnung geschieht.

#### II. MISCELLEN.

## 19. De Musaei procemio.

Musaei grammatici de Herone et Leandro carmen ut amabili quadam venustate multorum animos delenivit mirifice, ita flosculis illis declamatoriis, quibus eloquentiae Graecae senectus sibi blandiebatur, profusius interdum quam elegantius exornatum ac verius oneratum esse, nemo fere est paullo intelligentior quin facile consentiat. Quo nomine quum aliquot loci reprehendendi siat, quorum nonnulli subditicii merito habentur, tum ne ipsum quidem procemium carere en labe poeta voluit. Qui non contentus modicum carminis argumentum satis perspicue exposuisse quattuor hisce versibus:

εἰπέ, θεά, κουφίων ἐπιμάρτυρα λύχνον ἐρώτων καὶ νύχιον πλωτῆρα θαλασσοπόρων ὑμεναίων καὶ γάμον ἀχλυόεντα, τὸν οὐκ ίδεν ἄφθιτος Ἡως, καὶ Σηστὸν καὶ Άβυδον, ὅπη γάμος ἔννυγος Ἡροῦς:

Heronis commemorato nomine ad referendum Leaudri nomen delatus natantisque Leandri mentione lychni quoque repraesentans sibi imaginem in longas eius lychni laudes novem versibus exspatiatur, denec taudem sic praefandi finem facit:

άλλ' άγε μοι μέλποντι μίαν συνάειδε τελευτήν

15 λύχνου σβεννυμένοιο καὶ ἐλλυμένοιο Λεάνδρου. Verum illud lychni, ut ita dicam, encomium, sive poeta sive sophista dignius iudicatur, aspersas sibi habet quasdam maculas, quarum culpam non tam ipsi carminis auctori quam librario alicui imputandam existimo. Quum enim sic incipiat

5 νηχόμενόν τε Λέανδρον όμοῦ καὶ λύχνον ἀκούω, λύχνον ἀπαγγέλλοντα διακτορίην Άφροδίτης, 'Ηροῦς νυκτιγάμοιο γαμοστόλον ἀγγελιώτην,

v. 5 contradictionem in objecto nemo non potest animadvertere, quam unus, quod sciam, Toupius opusce. crit. II p. 191 ed. Lips. emendando, quum ἀκούω in ἀείδω mutaret, tollere, reliqui interpretando excusandove tueri maluerunt. Quorum si qui audiri dixerunt sonitum crepitantis faculae vel instrependis undis Leandri, adeo inepta res est, ut iam curari non debeat. Neque ma-

gis audiendi sunt qui vel simpliciter sensum pro sensu vel specialem pro generali poni perhibent, quae res ita per se absurda est, ut, quidquid eius simile occurrere videtur, id suum quoque loco explicatum habeat; vid. Lobeck δηματικ. diss. XX §. 2 sqq.; quid autem, quaeso, hoc loco erat causae, quamobrem cam sibi poeta improprietatem indulgeret? An nuntiantem audiri sibi lucernam ait? Importunum auscultatorem! soli enim, opinor, Leandro nuntiari aliquid volebat Hero; poetam vero ioculariter argutantem in re minime ridicula! lucernam audio: ergone ut Pyramus ille Shaksperianus Thisbae suae videt vocem, audit vultum? erras, mi lector, non lucentem, sed nuntiantem. tur qui audiri mente atque animo a poeta interpretentur Musam precibus eius respondentem; haud paullo elegantius hi quidem comparatisque satis speciose illis Horatii carm. II, 1, 21 ,,Audire magnos iam videor duces non indecoro pulvere sordidos". Sed ne dicam nihil vel hic vel in versibus, qui proxime sequentur, deam nisi de lychno exhibere argutias, ac ne id quidem ferendam videri quod bis opem deae implorans (siné v. 1. ut ourάειδε v. 14) inter utramque poeta implerationem quasi iam impetrata illa gloriabundus audire se fingat vocem deae, concedamque potuisse id ita velle poetam; certe graviori aliqua ac fortiori particula (δή, ήδη) vel etiam ασυνδίτως (νηγόμενον Δείανdoor) continuanda erat oratio, enclitica es ad inferendam cam phantasiam nibil poterat esse debilius. Quae quum ita sint, non potui adhuc dubitare quin corruptum esset verbum ἀκούω. pro quo etsi Toupianum illud ἀείδω no mihi quidem probatur, α̃ειδε autem, quod praetulerim, etiam longius distat, — malim quidem inveniri aliquid mea coniectura probabilius, sed videant interea, qui de bis rebus iudicare possunt, legine debeat:

νηχόμενόν τε Λέανδρον όμοῦ καὶ λύχνον ἀγανόν, deletoque, quod nunc est, post v. 4 puncto omnis v. 1—13 eratio a prima illa invecatione εἰπὲ θεά recte suspendi. Licebet autem poetae epitheton ἀγανόν usurpare de lucernae claritate, quemadmodum de stellarum claritate usus est Aratus phaenom. 469:

νυπτὸς καθαρῆς, ὅτε πάντας ἀγανούς ἀστέρας ἀνθρώποις ἐπιδείκνυται οὐρανίη νύξ, οὐδέ τις ἀδρανέων φέρεται διχόμηνι σελήνη, κτέ., idemque v. 71. 90. 392 et Manetho apotelesm. II, 14. 130. Id autem epitheton eo minus ei verendum erat ab astris in lucernam illam transferre, quod hanc ipsam inter astra recipiendam arbitrabatur. Ait enim:

λύχνον έρωτος ἄγαλμα, τὸν ῶφελεν αἰθείριος Ζεύς ἐννύχιον μετ' ἄεθλον ἄγειν ἐς ὁμήγυριν ἄστρων 10 καί μιν ἐπικλῆσαι νυμφοστόλον ἄστρον ἐρώτων, ὅττι πέλεν συνέριθος ἐρωμανέων ὀδυνάων ἀγγελίην τ' ἐφύλαξεν ἀκοιμήτων ὑμεναίων, πρὶν χαλεπὸν πνοιζων ἀήμεναι ἐχθρὸν ἀήτην. ipsumque Leandrum facit declarantem v. 212 sqq. se lychnum illum in transado freto omnium siderum leco habiturum. Sed horum locorum utrique vitium inhaesit, quo liberare priorem constituimus. Etenim nocturnum certamen, ἐννύχιον ἄεθλον, venevium illum intelligunt, perquam κακοζήλως mee quidem iudicio, quasi sie simpliciter certamen dici potuerit pro concubitu nulla rei veneriae significatione adiecta, vel toties inter astra lychnum poeta referendum duxerit, quot inter amantes illos proelia Amor missenisset, vel cocunti potius quam natanti Leandro illum alluxisse putaverit, vel denique nihil turpitudinis talis eius rei hoc loco mentio habeat. Itaque mihi quidem ego persuasi, quam etiam nomen ἄστρων epitheto aliquo aegve careat, scripsisse olim Musaeum

έννυχίων μετάεθλον άγειν ές ὁμήγυριν άστρων, μετάεθλον autem intelligi voluisse ἐνάμιλλον, aemulum ac parem, dignumque qui codem in choro versetur.

Gedani.

Teoph. Roeper.

#### 20. Zu Heredot.

I. Her. III, 14 wird erzählt, wie Egyptens berracher Psammenit trotz der erniedrigenden beschimpfung seiner kinder durch Kambyses, den besieger Egyptens, selbst da nicht in klagen ausgebrochen sei, als er seinen sohn mit 2000 edlen Egyptern zum tode habe führen sehen, sondern dann erst seine standhaftigkeit verloren habe, als er einen seiner früheren freunde in bettlerkleidung die soldaten des Kambyses um ein almosen habe angehen sehen. Ueber dieses benehmen des Psammenit sich wundernd habe Kambyses den Psammenit durch einen boten um die ursache fragen lassen, worauf dieser erwidert, dass der schmerz um die kinder zu gross sei, als dass er ihn durch weinen oder klagen ausdrücken könne; der freund aber sei der thränen würdig gewesen, da er aus der höhe seines früheren glücks herabgestürzt noch an der schwelle des greisenalters in's jammervollste elend gerathen sei.

Das ist in der kürze der inhalt des vorhergehenden, worauf folgende worte folgen:

Καὶ ταῦτα ὡς ἀπενειχθέντα ὑπὸ τούτου εὖ δοκέει» οἱ εἰρῆσθαι· ὡς δὲ λέγεται ὑπὸ Αἰγυπτίων δακρύει» μὲν Κροῖσον, δακρύειν δὲ Περσέων τοὺς παρεόντας.

Der sinn der worte ist klar, nicht so die structur, zu deren erklärung die verschiedenartigsten versuche gemacht sind, die Bähr aufgezählt hat. Bährs erklärung, der in den werten καὶ sαῦτα ὡς — εἰρῆσθαι die protasis enthalten glaubt zu den worten δακρύειν μὲν Κροῖσον, ist unerträglich. Er übersetzt nämlich:

Quem bacc relata a nuntio ad regem bene isti dieta viderenter, Croesus ut Egyptii quidem (?) ferunt, lacrimas fudit. Aber es kann abgesehen von den übrigen sprachlichen härten, da die worte wie de leyerat vn' Aiguntiwe nicht bedouten konnen, w Royptii quidem ferunt, diese erklärung schon aus dem grunde nicht gebilligt werden, weil die worte daxpverr uir Kooiσον und im vorhergehenden εν δοχέειν οι είρησθαι sich im gegensatz entsprechen, indem die art, wie die Egypter den verlauf der sache erzählen der erzählung der Perser entgegenge-Obwohl Bähr diesen gegensatz lengnet, drückt er setst wird. doch denselben, der auch unzweifelhaft in den worten des textes lingt in der übersetzung ans: ut Egyptii quidem ferunt. Matthiae der den gegensatz richtig erkannte, glaubte der stelle dadurch aufhelfen zu können, dass er ως tilgte und dies war auch einst meine ansicht, da wie sehr leicht aus der folgenden zeile durch das abirrende auge des abschreibers in die obere gekommen sein konnte. Wenigstens hätte ich diese abhülfe noch dem neuesten erklärungsversuch von Lhardy vorgezogen, der die stelle so versteht:

"und diese rede habe ihm als bericht, (sofern es nur be-

richt war oder gemäss dem bericht) gut gefallen".

Mir ist dieser gedanke unverständlich, da ich nicht einsehe, weshalb diese rede dem Kambyses nur deshalb gefallen haben sollte, insofern oder weil sie bericht sei.

W. Dindorf in der Pariser ausgabe übersetzt die stelle so: Haec quum ab eodem nuntio ad Cambysen essent relata, commode dicta ei visa sunt. So schon Schweighäuser und diesen sinn verlangen wir in der that.

Aber nach dieser übersetzung müsste man anuehmen, dass das participium ἀπενειχθέντα für den infinitiv gesetzt wäre, was sich in dieser weise schwerlich nachweisen lassen möchte. Herodot hätte sicherlich geschrieben: καὶ ταῦτα ὡς ἀπηνεῖχθαι ὑπὸ τούτου: cf. II, 121, §. 6: ὡς δὲ καὶ ταῦτα ἐς τὸν βασιλία ἀνηνεῖχθαι. Mit vergleichung der folgenden stellen: I, 66 ταῦτα ὡς ἀπενειχθέντα ἥκουσαν, I, 160 wo dieselbe wendung wörtlich wiederkehrt: I, 158, ebenso V, 89. VII, 169. und wahrscheinlich noch öfter, halte ich es für gewiss, dass nach ὑπὸ τούτου ausgefallen ist ἥκουσε wodurch sowohl dem gedanken wie der grammatischen structur genüge geschieht: καὶ ταῦτα ὡς ἀπενειχθέντα ὑπὸ τούτου ἦκουσε εὖ δοκέειν οἱ εἰρῆσθαι ως δὲ λέγεται κ.τ.λ. Zu den worten εὖ δοκέειν οἱ εἰρῆσθαι schwebte Herodot schon das gleichfolgende λέγεται vor, was wir ohse mühe auch zum vorhergehenden suppliren können.

Es wird diese conjectur noch für den besonders an wahrscheinlichkeit gewinnen, der aus der eigenen lectüre unsers schriftstellers weiss, wie sein aprachgebrauch vorzugsweise fest und bestimmt ist, wie er gleiche gedanken auch durch dieselbes,

regelmässig wiederhehrenden, man möchte fast angen stereotyp gewordenen wendungen auszudrücken liebt.

Weinheim a. d. Bergstrasse.

C. Abicht.

## 21. Zu Xenophons Hellenika.

Obgleich die grosse und oft wörtliche übereinstimmung Pluturchs und der Hellenika des Xenophon bereits bemerkt ist, wie z. b. von Schneider in seiner ausgabe der Hellenika, so hat man doch bis jetzt noch nicht die resultate gezogen, welche sich aus dieser übereinstimmung herleiten lassen. Dies hier zu thun ist durchaus nicht mein zweck, um so weniger als dieser gegenstand nächstens von einem gründlichen kenner des Xenophon and Plutarch einer genauen erorterung unterworfen werden wird. Für jetzt will ich bloss das endergebniss kurz andeuten: es ist für Plutarch, dass er nicht, wie bisher ziemlich allgemein angenommen wurde, die geschichtlichen facta in seinen lebensbeschreibungen aus verschiedenen schriftstellern mit auswahl zusammengestellt habe, sondern dass er meistens nur eine einheitliche quelle benutst habe; für Xenophons Hellenika, dass diese schrift ursprünglich eine von der jetzigen weit verschiedene gestalt gehabt habe, in welcher sie noch Plutarch vorlag, später aber voa grammatikern so umgearbeitet worden sei, wie wir sie jetzt haben.

Diese ansicht findet eine überraschende bestätigung in mehreren stellen der Hellenika, welche sich theils aus Plutarch emendiren lassen, theils auch auf eine erweiterung aus Plutarch hinzudeuten scheinen; einige derselben mögen hier platz finden.

Bei der thronstreitigkeit zwischen Leotychides und Agesilans sucht Lysander einen gegebenen orakelspruch zu gunsten des Agesilaus auszulegen. Die stelle ist bei Kenophon III, 8, 8 folgende: Λύσανδρος δε πρός αὐτὸν ὑπερ Αγησιλάου άντεῖπεν, ώς ούκ οίοιτο, τὸν θεὸν τοῦτο κελεύειν φυλάξασθαι, μη προσπταίσας τις χωλεύση, αλλά μαλλον μή ούκ ων του γένους βασιλεύση, παντάπασι γάρ αν γωλήν είναι την βασιλείαν, όπότε μή οι άφ' Hoanleous της πόλεως ήγοιντο. Also der orakelspruch verbiete nicht sich davor zu hüten, dass einer welcher ein fussleiden habe hinke, sondern dass könig werde u.s.w. Ganz offenbar ist zwastoy falsch. Vergleichen wir Plutarch, obgleich schon aus dem gegensatze dentlich ist was gesagt werden sollte. Ages. e. 3. steht: οὐ γὰρ, ἂν προσπταίσας τις τὸν πόδα βασιλεύοι τῷ θεφ διαφέρειν, άλλ' εί μη γνήσιος ών, μηδε Ήρακλείδης, τοῦτο την χωλην είναι βασιλείαν — und Lys. c. 22: οὐ γὰρ, ἂν προσ-πταίσας τες άρχη Δακεδαιμονίων, δυςχεραίνειν τὸν θεὸν, ἀλλά χωλην είναι την βασιλείαν, εἰ νόθοι καὶ κακῶς γεγονότες βασιλεύονοι σὸν Ηρακλείδαις. Diese stellen ergeben dass statt χωλεύση

Digitized by Google

--- βασιλεύση gestanden hat und zugleich weist der enfang χωλεύση auf ein noch einsuschiebendes μωλός, so dass also etatt χωλεύση --- χωλός βασιλεύση zu lesen, abgleich χωλός ohne stö-

rung des sinnes wegbleiben kann.

III, 4, 20 heisst es: οἱ μὲν περὶ Λύσανδρον τριάκοντα οἰκαδε απέπλεος, διάδογοι δ' αύτως οί περί Ηριππίδας παρήσας. τούτων Εενοκλία nèv nai akkon štain ini τούς inniac, Σκόθην δ έπὶ τοὺς νεοδαμώδεις ὁπλίτας, Ήριππίδαν δ έπὶ τοὺς Κυρείους, Μίτδωνα δ' έπὶ τοὺς ἀπὸ τῶν πόλεων σερατιώτας. betrachtung dieser stelle muss es auffallend erscheinen dass, als reiteranführer Kenokles und ein anderer genannt werden, während die übrigen führer alle namentlich angegeben sind. Dean wenn Xenophon wusste dass zwei reiteranführer ernannt waren. so kann man wohl annehmen dass ihm die namen derselben eben se gut bekannt waren, als die der übrigen offiziere. Hier liegt die vermuthung ziemlich nahe, dass αλλον aus dem namen des mannes verschrieben sei. Diesen namen giebt Plutarch. Er ersählt nämlich im Ages. c. 12. dieselbe susammenkuuft swischen Agesilaus und Pharnabazus, welche wir bei Xenophon IV, 1, 29-39 lesen. Zu dieser hatte Agesilaus 30 männer mitgebracht. welche, wenn sie nicht die berather des königs selbst waren, doch zu den voruehmsten des spartanischen heeres gehörten. Unter ihnen befindet sich ein gewisser Adaeus, von dessen Pferde Agesilaus die phalerae abnimmt und sie dem sohne des Pharnabazns als gegengeschenk giebt (Plut. c. 13. Hell. IV, 1, 39.). Dieser Adaeus ist es, dessen namen wir bei Xenophon vermissen: er erfüllt nämlich nicht allein die anforderungen die wir an einen auführer stellen - er nimmt ja im beere eine herverragende stellung ein, da er wahrscheinlich einer jener dreissig berather des königs ist; um nicht von seinem pforde und dessen prächtigem kopfschmuck auf den reiteranführer zu sehliessen sondern die züge seines namens stimmen auch auf das genauste mit denen des wortes allor überein; man braucht in ALAON nur ein I einzuschieben, das erste A in A, und das zweite in A zu verwandeln, so hat man den gesuchten namen AAAION, welcher an der oben angeführten stelle statt allor und IV, 1, 39 statt 'logior zu lesen ist.

V, 4, 33., wo von Kleonymos die rede ist, heisst es: καὶ ἐν Δεύκτροις πρὸ τοῦ βασιλέως μαχόμενος σὺν Δεύκον τῷ πολεμίοις μάχρφ, προςπεσών πρῶτος τῶν πολιτῶν ἐν μέσοις τοῖς πολεμίοις ἀπέθανεν. Zu προςπεσών geben die codd. B. C. die variante τρισπεσών, hier ohne sinn; anders aber erscheint diese variante, wenn man Plutarch daneben hat. Dieser erzählt nämlich dieselbe begebenheit c. 28. s. f. folgendermaassen: Ἐν οῖς καὶ Κλεώνυμόν φασι τὸν Σφοδρίου τὸν καλὸν τρὶς πεσόντα πρὸ τοῦ βασιλέως καὶ τοσαυτάκις ἐξαναστάντα καὶ μαχόμενον τοῦς Θηβαίοις ἀποθανεῖν. Darnach dürfte wohl die behauptung nicht naüber-

legt erscheiben, dass an dieser stelle der Hellenika früher reit zereir gestanden habe, dann muss aber auch etwas ähnlichen wie zui spie Kuréorus binnugefügt gewesen sein.

Greiffenberg i. P.

Tell

# 23. Joannis Stobaei Florilegium.

Jeann. Stebaei Florileg. C, 22-24. CII, 9. Trophilum paradoxographum, Trophilum medicum adhuc nobis exhibent anthologii Stobecani exemplaria, alterum C, 22-24, alterum CII, 9, ntramque incognitum aliunde, utramque, me quidem iudice, mullum. Nam ut prius medico medear, certe nomine tenus, illud quod legitur CII, 9, capite περί ἐατρών καὶ ἐατρικῆς inscripto. Tpówilog jarpog spornosig rig ar ysroiro releiog jarpog, o ra ourarà, έφη, καὶ τὰ μη δυνατά δυνάμενος διαγιγνώσκειν, apophthogma optimo quoque medico dignum as simillimum Celsi praecepto medic. V, 26, 1, tum demum fruetur apetoritate sua, si ipse euctor ab hae obscuritate in pristinam claritatem viudicatus fuerit, qui quum esset τέλειος ἰατρός, que quis pacto talis evaderet, et interregari posset commodissime et respendere. Neque difficilis es vindicatie est, nisi forte nefas videstur, alique sive legendi sive scribendi vitio H in T demutatum existimare, et pro Teógiles rescribere Hoógilos. Herophilo constat inter medicos Alexandrinos nullum fuisse clariorem.

Venio nunc ad paradoxographam. Capitis enim C, qued est περί νόσου καὶ τῆς τῶν κατ' αὐτὴν ἀνιαρῶν λύσεως, lemma 22 inacriptum est: έχ των Τροφίλου συναγωγής ακουσμάτων θαυμασίων, et tum deincops tria : έν τῷ αὐτῷ. "Nomen ipsum Trophili", Westermannus ait παραδοξογο. praefat. p. LII, "nimis esset suspicax qui ex Troilo corruptum putaret, quemadmodum same Troilo sophistae accidit apud Socrat. hist. VII, 27". Recte boe quidem ac de Troilo illo conferri possunt Voss. de hist. graec. II, 17 p. 297 Wat., Fabric. biblioth. graec. VI p. 140 Harl., et interpp. Suid. v. Towikoc. Neque tamen eo magis illad nomes non corruptum videri debet, utpote cuius prior para quorsum referatur omnino non habeat. Nomen quidem est satis benum Trephimus, nec a Trophile adeo remotum, quin leviter corruptum illuc abire potnerit; sed Trophimum seriptorem Graecum extitusse quis fando audivit. "Tutius certe est", idem ait Westermannus, "eundem esse credere cum Trophilo medico, de quo Stob. fler. CII, 9"; ergo, si me audies, cum Herophilo. Quid vere? Quae ex eo, quem lemmate 22 citavit, libro Sto-bacus affert, pene, immo plane, ad verbum descripta sunt ex Aristotelicis auscultationibus; cfr. Stob. flor. C, 22-24 cum Aristot. mirab. ausc. 12. 66. 77. 139 Wst., alias 11. 65. 78. 151. Herophilusue igitur Aristotelem suppilavit? an Pseudaristoteles

Herophilum? An Trophilum i. c. Herophilum her tpur tece u Stobaco discimus verum esse conditorem libelli qui Aristotelis Bavuagior axovouares nomine etiammung fertur? Ne hoc enidem satis credibile. Nam ne dicam, quam hob scripturae genus ad Chalcedonii illius personam non conveniat; quisquis libelli auctor est, quem Aristotelem non esse hodie fere omnes consentiunt 1), enin tamen quicunque veterum citavit, non alium quam Aristotelem dixit, ut Athenaeus, Stephanus Byzantius, Sotion, scholiastes Aristophanis, et hunc secuti Suidas etque scholiastes Theocriti: ab Anonymo Menagiano liber σαυμασίων απουσμάτων inter Aristotelis συγγράμματα reconsetur; cfr. Westermann. p. xxv; denique ipse Stobaeus eodem capite C lemm. 13 en ris Apioroτέλους συναγωγής άκουσμάτων θαυμασίων id retulit, quod iisdem verbis extat ap. Arist. mirab. 18(17). Nonne satis iam certum est, etiam lemm. 22 eiecto Toopilov restituendum Apiscorélove? Ne littera quidem alterum ab altero elogium discrepabit. Neque vero omnine eiiciendum illud Toopilov, que metato in Hoo gilov etiam causa perturbationis apparebit. Nam uti 1. 26 et 27 clarorum medicorum Dioclis et Brasistrati dicta supersunt, Acoulys ras aleistas rus sooms di asmualias riesσθαι έφη et Ερασίστρατος έλεγε πλήθος και διαφθορά(r) τάνατάτω (νοσημάτων) αίτια 2): ita Herophili quoque aliquod dictum receptum erat, qued quum ipsum intercidieset, nomen auctoris residuum proximi auctoris locum invasit eiusque nomen oblitteravit.

Joann. Stobaei florileg. CXVI, 44.

Φαβωρίνος έκ τῶν κγ΄. Πολύς τοι μόχθος ἐν μακρῷ χρόνφ. Mirum elogium facile expedias, si modo credas Alphonso Heckero ad Schneidewinum scribenti in huius Philologi volumine V pag. 433, Pavorini Varias historias, παντοδακὴν ὅλην ἱστορικήν, libris XXIV secundum litterarum ordinem perscriptus fæisne, idque cognosci diserto de Sopatri Eclogis testimonio Photii biblioth. c. 161, p. 108 b 1: ὁ δὲ τρίτος λόγος συλλέγεται αὐτῷ ἐκ τῆς Φαβωρίνου παντοδακῆς ὅλης, ἐκ τε τοῦ τ καὶ τοῦ ξ καὶ καθεξῆς πλὴν τοῦ τ, μέχρι τοῦ ϖ, ἐν οἰς διάφοροι ἰστορίαι καὶ τῶν κατὰ τὰ ὀνόματα θέσεων αἰτιολογίαι καὶ τοιαῦτα ἔτερα. Κtenim si commate incidenda est oratio Photii post πλὴν τοῦ τ, quamquam nescio equidem num vere, quaerenti, cur eam litteram τ̄ Sopater omisisse videatur, responderi cum specie quadam probabilitatis poterit, videri librum XIX litteram illam olim amplexum iam tum Sopa-

2) Quae uncis hic inclusa sunt ego adieci.

<sup>1)</sup> Mirabiles auscultationes (auditiones malim equidem dicere) si semel concessum sit scriptas esse sub Ptolemacie, de Philemetore et Physcone codem iure cogitari posse quam de Philadelpho et Euergeta dixit Westermannus p. xxvIII. At Euergeta regnante capta est a Romanis Sardinia insula, quam is, qui mirabilia scripsit, c. 100 (105) Carthaginiensium la dicione esse narrat.

tri temporibus intercidisse; si autem Sepatri, certe etiam Stobaei: illo autem libro subtracto is locum petebat ex reliquis XXIII, su vor uy. Sin forte non satis definite sie Stobacum scripsisse putes, exemplo est locus Laertii Diogenis X, 4, in. Bpicuri vita, ubi quod legitur Σωτίων ἐν τοῖς δώδεκα τῶν ἐπιγραφομένων Διοκλείων έλέγχων α έστι περί της κδ', quum vitio laborare iam nemo interpretum non viderit, legendum est: a east περί των είχοσιτεσσάρων, auctore quidem Heckero, qui Sationis Διαδοχάς των φιλοσόσων i. e., eodem interprete, lexicon secundum ordinem litterarum dispositum illis viginti quattuor, nempe libris, significari iudicavit. Verum sive acute haec probabiliterque Heckerus coniecit, sive, ut equidem existimo, fudit inconsideratius, qua de re aliquando me spero pluribus expositurum: unius sevarioli primo pede truncati causa Stobacum tot poetarum lectione imbutum quis credat ad illam miscellaneae historiae silvam devertisse, aut, si maxime deverterit, nihil aliud inde retulisse? Favorinus quidem ipse, quod sciamus, versus non fecit; sin scripsit (constat autem scripsisse) philosopha et moralia, qualia fere sunt Ciceronis et Plutarchi plurimis poetarum sententiis distincta, poterat sane Stobaeus inde cum aliis sententiarum flosculis etiam hunc ignoti fortasse tum sibi auctoris versiculum dignum putare quem in anthologium suum referret. Quid multa? ut cap. CXV, quod inscribitur έπαινος γύρως, lemma 17 eat έκ του Φαβωρίτου περί γήρως, 1. 22 έκ των Φαβωρίνου περί γήρως, itemque cap. CXIX, quod inscribitur έπαινος ζωής, l. 16 έκ των Φαβωρίνου περί γήρως: ita in hoc capite, cui titulus est ψόγος γήρως, iam non fore quemquam existimo, quin semel monitus scribendam esse consentiat: Φαβωρίνου έχ τῶν π. γ. i. e. περὶ γήρως.

Gedani.

Th. Reeper.

## 24. Zu Hesychios.

Die unbarmherzige verstümmlung der homerischen glossen in Hesychios ist eine ansgemachte sache. Gleichwohl hat sich noch manche der aufmerksamkeit der herausgeber entzogen und ist selbst wieder eine quelle heilloser verwirrung geworden. Ein schlagendes beispiel ist gl. 1742. vol. I. p. 141: Δίγύπτης. είνης. ἀσκαλαβώτης. So M. Musurus. Der codex nach Schews Suppl. p. 29 αίγύπτης. σύντης. ὁ καλοβότης. Alberti's note 8: "Ed. Hag. ἀγήπτης. Vid. infr. Σίντην et ἀσκάλαβος." entlässt nas grade so klug als wir vorher waren, und alles was der pariser Stephanus col. 910 C vorbringt ist um kein haar besser. ["Scr. fort. Αἰγιβότης s. Αἰγοβότης. ANGL. Improbat Hermann. Consur., Opase, 2, 241."] so lautet die wenig erspriessliche note.

Alphorene heisest weder noties noch stellie, sondern rein weg gar nichts, und der sänger der Ilias hat siehs schwerlich träumen lassen, dass aus seinem botschaftbringenden Argostödter, der H. Q 347

βη δ' lέναι, κούρφ αἰσθητη ρι ἐοικώς πρώτον ὑπηνήτη, τοῦπες χαριεστάτη ήβη,

dermaleinst ein räuber, eine eidechse, ein schweinhirt werden würde. Denn auch die letzte metamorphose musste er sich gefallen lassen sowohl bei Hesych.: ἀϊστήτως · χοιροβοσκός, als bei Bachmann AG. 45, 21: αίσνητηρι. γοιροβοσκφ. Die unkenntniss und gedankenlosigkeit, welche die obige glosse zur schau trägt, sucht wirklich ihres gleichen. In seinem Apio und Herodor fand der schreiber folgendes AIITITHC CTNTHC OKAAOBOTHC und schrieb richtig den fehler mit der correctur frisch drauf ab. statt AICTHTHC unter ata einzureihen. wo denn diese form des worts auch wirklich vermisst wird. Einen noch schlimmer mitgenommenen aber ganz ähnlichen codex muss Bachm. AG. p. 50, 26 gehabt haben, da er uns weiss machen will ΑΙΓΥΠΤΗC bedeute συβότης (wenigstens doch συ-Er fand also nur noch AIFTHTHC CT.... βώτης) νομεύς. βότης, τομεύς. (Die erklärung durch "Hirt" ist alt, und durch stellen der Odyssee hervorgerufen). Nachdem nun der συβότης fabrizirt war, folgte bald, um mit dem ausdruck zu wechseln, der γοιροβοσχός nach: und um das mass des unsinns voll su machen erklären die herrn Angli αἰγιβότης durch συβότης. In ό καλο steckt vielleicht ό καλός, wenn nicht gar άθλοθέτης κα lesen. Acornizmo endlich ist gleichen schlags mit alyuntus und gehört in kein griechisches lexicon. - Doch wir sind noch nicht am ende. Drei glossen vorher begegnen wir der confusen notiz Αἰγύλιος Αἰγύπτιος αὐγὴν ἡδύ, ersparen uns jedoch den inhalt der langen note Albertis dazu zu referiren; - genug, dass Ti. Hemsterhuys vergeblich bemüht ist dies dunkel aufzuhollen, in welches aury keinen strahl licht wirft. Die emendation ist leicht, so weit sie die ersten beiden worte angeht. Das sweite ist eine fehlerhafte verbesserung des ersten und für beide aironies zu schreiben. Die erklärung fehlt. ATPHNHAT aber ist upser alter bekannter aus & 348 TIIHNHTHI, der sich aus der unbehaglichen gesellschaft der räuber und eidechsen zu den adlern verlaufen hat. Vermuthlich war in dem wohlconservirten exemplar eines homerischen glossenschatzes der vers zitirt. - Zwei

andre glossen dieser unheimlichen nachbarschaft mögen den beschluss dieses scherzes machen: Αἰγωγαίαν ὀφθαλμός und Αίγυπεον ὁμμα. Beide sind nur durch zwei glossen getrenut. Da hat man denn die beiden augen wieder hübsch zusammenbringen wollen und eine glosse für glosse, eine für deren deutung gehalten. Wir können mit diesen ägyptischen augen uns nicht befreunden, erinnern uns aber

gern des odien ithakesischen greisen Augyptios und seiner warnenden worts an die manubaften freier. Abronvor buna (cod. Alyvanor d. i. Adjuntion Orona) sind aus der glosse Alyvaros ότομα 80 mxér, πτλ. vom schlusse verschlagene worte. Sonach muss denn auch das andre auge sich schliessen, und sobald man sich an Hom. Od. a 50 syop er augievry obe s' opmalos ecri θαλάσσης erinnert hat, ist man im klaren, dass Aίγωγαίαν nichts ist als der aufenthalt der menschlich redenden göttin geringelten haares, Ogygia, der meernabel in der alten seltnen namensform: 'Εγώγια, Semit wären denn wohl diese ägyptischen finsternisse ein für alle mal aufgehellt und doch fühle ich mieh sehr geneigt dem lexicographen den possen zu spielen, ihm doch sein ägyptisches dunkel grade da su lassen, wo weiland Kusterus homerische reminiscenzen witterte. Er erklärte αίωντόν durch άμαρτία. Küster liest II. N 824 Alar auaproenis heraus. zwar bald das tragische diaireir auapriar bei: allein dem EtM. 29, 18 (dazu Kulenkamp p. 704) muss sein recht werden und αίγυπτον άμαφτίαν geschrieben werden. Lieferant dieser glosse wird Origenes oder sonst ein frommer herr gewesen sein, desen Aegypten das land der sünde war.

Oels.

Moris Schmidt.

# 25. In Martialis Epigrammata.

Martialis epigr. III, 98. Invehens poeta in anum nupturientem postquam decrepitam eius senectutem omnibus modis derisit, hanc adiicit clausulam v. 28—27:

quodsi cadaver exigis tuum scalpi, sternatur a Coride archickinico lectus, talassionem qui tuum decet solus, ustorque taedas praeferat novae nuptae: intrare in istum sola fax potest c...m.

Ita certe est in Schneidewini editione maiori; minorem enim, quam nuper fecit in bibliotheca Teubneriana, non vidi. Ante Schneidewinum legebatur ex emendatione Scaligeri, quam in Ausonianis lectionibus II, 4 ille proposuerat:

sternatur a Coricle clinico lectus, quum vulgatum fuisset secundum libros scriptos neque paucos

neque malos:
sternatur Acoride triclinio lectus,

sensu nullo. Scaligeri emendatio et geminatis cl sonum ingratum habet et pravum in media nominis illius proprii ictum. Quod quum utrumque Schneidewinus bene cavisset, duo quae restabant mala non satis mihi quidem videtur agnovisse. Nam ut Coricles nominari nullus nisi per Indibrium a cimicibus poterat, χόρις Κορικλής quemadmodum χάρις Χαρικλής, ita, quum Cori-

• Digitized by Google

sons et Diosgarides notishima sint nemina, tenien qui Ceris vel Corides nominatus fuerit, neque occurrit mihi adhue ullus neque occursurum puto. Deinde elinicum pro vespillone ae sandapilario dici posse, perperam colligere videntur ex uno Martialis loco 1, 80:

chirurgus fuerat, nunc est vespillo Diaulus. coepit quo poterat clinicus esse modo.

Rtenim quum tria potissimum Romae tum florerent genera medicerum, clinici, chirurgi, ecularii (Gruter. inscript. p. cccc, 7; cfr. Cicer. de orat. III, 33, 132), maiore in pretie eraut ii qui morbis victu medicamentisque medebantur, qui, quod lectis aegrotantium assiderent, clinici vocabantur. Ait igitur Diaulum, hominem ne chirurgiae quidem satis peritum, quum ad clinici dignitatem adspiraret, eo sane provectum esse ut circa lectes versaretur, non cubicularios quidem aegrotantium, sed dignos iam pridem artis suae effectibus funebres mortuorum. Itaque de eodem 1, 47:

nuper erat medicus, nunc est vespillo Diaulus.

quod vespillo facit, fecerat et medicus.

Patet illo loco clinicum dictum esse Diaulum ridicule et Indibrii causa, mon quod omnino a lecto funebri etiam vespillones clinici Non magis igitur archiclinicus magister colleappellitarentur. gii vel sodalitii vespillonum. Aliter enim interpretari non possum archiclinicum, quod nomen alibi non invenitur. Nam neque archiatro hic locus est, et αρχι — nominibus praepositum non tam eum significat, qui in aliqua arte praecipuus sit et quasi requet, quam alicuius sive collegii sive sodalitii sive quid eius rei speciem habet magistrum; neque excipiuntur illi ἀρχίκλωψ, ἀρχίφωρ άρχιποίμην (Petr. epist. 1, 5, 4), sed unus, quod sciam, άρχιτρίxlivos apud Joann. euang. 2, 7. 8, qui dici debuerat, ut apud Petronium 22, 6 et in quibusdam inscriptionibus, tricliniarches ant fortasse rectius rouxlinaorns. Accedit autem in lectione Schneidewiniana tertium malum minime ferendum, anapaestus, qui is trimetris claudis soli pedi primo conceditur. Quae enim auperesse videntur in ceteris sedibus exempla, corum menda aut sublata iam sunt emendationibus criticorum aut tollentur. Non dicam hic de Babrianis quibusdam et Hipponacteis, ne longus fiam; sed de Latinis quin apud Petronium 5, 3 pro illo:

prius more

frugalitatis lege p*olle*at exacta verissima emendatione restitutum sit:

prins mores

frugalitatis lege poliat exacta, iamdudum nemini dubium videri debuit; et apud Murtialem III, 58, 39:

et dona matrum vimineo ferunt texto grandes proborum virgines colonorum, miror non receptam a Schneidewing Heinsii at Scriverii emendationem 1):

et dona matrum vimina offerunt texto grandes proborum virgines colonorum. In carmine Priapeio 64, 9 pro illo:

huc adde anod me terribilem deum fuste manus sine arte rusticae dolaverunt.

ubi voc. terribilem et metro et sententiae infestum est (male enim buc referretur 20, 6. 57, 4. Columell. X, 33. Petron. 132, 8) et voc. deum in optimis libris omissum, dignam magni Scaligeri ingenio babemus emendationem:

huc adde quod me fuste de rudi vilem manus sine arte rusticae dolaverunt.

In alio carmine Priapeio 52, 13 quum scriptum adhuc sit:

amygdalumve flore purpureo fulgens.

idem Scaliger synizesin fieri arbitratus est, ut in illo "villo spectabilis aureo"; verum ea in ultima versus heroici syllaba synizesis, quam optimus quisque Augusteae aetatis poeta sibi permisit, ut differt a superiorum poëtarum, imprimis scenicorum, licentia, ita equidem admodum vereor ne ad trimetrorum et choliamborum severitatem eadem nunquam accesserit. Neque enim ex Senecae Thyeste 233 quod affertur:

- fatale saxeo pascuum muro tegens, satis certa lectio est; legunt alii sacro, quod si forte ue ipsum quidem verum est, illud certe falsum esse vel proximi versus superioris exitus "quae claudit lapis" declarat. De synizesi igitur quum ita se res habeat, ut Scaligero assentiri non possim, atque

cum tantum iambus hoc loco probe poni

aliusque nullus rite possit admitti, ut Terentianus Maurus ait v. 2414 sq.; sic potius statuendum puto: quum nomina nonnulla latine pariter exeant in us atque in ess, ut binnulus binnuleus, haedulus baeduleus, equulus equuleus, et certe quadamtenus alvus alveus, capra caprea, idque potissimum in colorum nominibus usu veniat, ut dicatur caerulus et caeruleus, punicus et puniceus, coccinus et coccineus, galbinus et galbineus, russus et russeus, helvolus et helveolus, licuisse etiam dicere colorem purpurum et purpureum, et hoc loco poetam voluisse:

amygdalumve flore purpuro fulgens; quod neque a Graecorum quadam consuetudine abhorret, de qua nonnulla contuli 2) ad Babr. fab. 123, 1, et latinis quoque, nisi fallaci memoria eludor, eius ipsius vocabuli exemplis poterit confirmari. Verum de hoc quidem Priapeiorum loco utcunque

<sup>- 1) [</sup>Recepit in ed. Teubneriana. - L.] 2) [Cf. sup. p. 551.— L.]

recte aliquando statuetur, certe eiusmedi non est, quo excusari debeat anapaestus, qualem, licet bonis quibusdam ex librio, tribuit Schneidewinus Martiali suo VIII, 44, 8 quum matato omnos, quod vulgo legebatur, iu omnio sic scriberet:

curris per omnis tertiasque quintasque 5), quod neque quomodo recte intelligendum sit habeo nec a doctrina metrica ferri potest propter caesuram tertii pedis in hoc versuum genere prorsus inauditam. Mihi quidem satis festive Marquardus meus vulgatam tueri visus est scribendo:

curris per omnes Tertiasque Quintasque,
i. e. heredipeta anicularum viduarumque gratiam captas. Neque
magis excusabitur anapaestus de coniectura îllatus. Vellem sane
de utroque Martialis loco et hoc, quem modo attigi, et illo a
quo scribendi initium feci, cum ipso potuissem Schneidewino nostro discepture; quem quoniam, dum hoc commentor, in ipso
laudum litterarumque curriculo egregie nitentem oppressit Μοῖο
δλοὴ τωνηλεγέος θανάτοιο, mire hoc tempore infesta illi Musarum
sedi Georgiae Augustae, nescio quomodo lugubris ac male ominata evasit, quam ad emendandum illum locum propositurus
eram, quum legendum putarem:

sternatur Orci de triclinio lectus.

Certe Orci familia est apud Apuleium metamorph. III, 9, Orci penates ib. IV, 6, et magis etiam quam ille in epigrammate Naevii ap. Gell. Noct. Att. I, 4, Orcinus thesaurus", huc referendi sunt apud ipsum Martialem X, 5, 9

Orciniana qui feruntur in sponda.

Similiter autem, licet paullo etiam intentius, conviciatur apud Apuleium met. IV, 7 qui aniculam compellat "Orci fastidium"; ac de triclinio quodam Orci nescio an cogitaverit is qui Graeco proverbio primus dixit: Aldov newx o neginécois.

Gedani. Theoph. Roeper.

3) [Rediit ad vulgatam Schneidewinus in ed. Teubneriana. — L.]

#### XXXV.

# Ueber die bedeutung und entstehung des namene Πελασγοί.

Der nachfolgende aufsatz "über, die bedeutung und entste-hung des namens Πελασγοί" bildet ein glied in einer kette von untersuchungen im gehiete der ältesten geschichte Griechenlands, zu denen ich besonders darch Brust Curtius schrift "die lonier vor der ionischen wanderung" angeregt war. Die in derselben aufgestellte ansicht vom asiatischen ursprunge des igmischen stammes ist für die frage nach dem einflusse der erientalischen eultur auf Griechenland von zu grosser bedeutung, als dass nicht auch ein kleiner beitrag zur entscheidung über ihre stichhaltigkeit einigen dank verdienen sollte. Einen solchen beitrag zu geben soll hier versucht werden. Ich habe mir das verhältniss der zu schiffe auf dem wasserwege an die gestade des spätern Grischenlandes ankommenden lonier zu den ehemaligen einwohnern desselben zu erforschen vorgesetzt, da ich gerade über diesen punkt bei Curtius keine belehrung fand. Und es ist doch seltsam, während früher von den forschern das vorkommen der namen Argos und Lariasa als unsweifelbaftes kennzeichen pelasgischer urbevölkerung geltend gemacht wurde 1), deutet jetzt Curtius dieselben als spuren innischer einwanderung. Letsteres glaube ich nun freilich, mit recht; auch ist beides nicht wavereinber; denn dass jedenfalls gerade zwischen den loniern und Pelasgern ein engeres verhältniss anzunehmen ist, wie andeverseits zwischen den bezeichnungen "Dorier" und "Helleuen", das ist auch sonst bekannt und wird ausserdem von Herodot 2) geradezu ausgesprochen. Es kann freilich bedenklich scheinen, sich in so eatfernte seiten zu wagen; wo immerbin ein funken geschichtlicher wahrheit zu glimmen scheint, wird dieser durch die ihn von allen seiten umgebenden fabeln und dichtungen fast erstickt und ausgelöscht. So sehr hat der sagen - und mythenbil-

<sup>1)</sup> Vgl. z. b. O. Müller Orchomenos p. 125 fg.

<sup>2) 1, 56.</sup> 

dende trieb des griechischen volkes seine älteste geschichte in dunkel gehüllt. Man hat deshalb die möglichkeit aus diesem gewirre von mythen und sagen geschichtliche thatsachen zu gewinnen leugnen wollen <sup>5</sup>); ja es ist ernsthafter weise als tadel ausgesprochen, es sei vermessen von den ältesten zeiten Griechenlands mehr wissen zu wollen, als die Griechen selber gewusst <sup>4</sup>); aber es lässt sich dem geiste keine grenze setzen und befehlen, "bis hieher und nicht weiter", sondern wo immer die wissenschaftliche forschung auf ein noch ungelöstes problem gestossen ist, da lässt sich wohl umstände halber die weitere untersuchung verschieben, aber nie gänzlich aufgeben, und so werden auch wir immer wieder auf die Pelasger zurückgeführt werden, deren name, wie Niebuhr sagt, dem historiker peinlich ist, und es bleiben muss, bis seine erklärung schliesslich gelungen.

Im allgemeinen freilich wird man wohl Preller 5) beipflichten dürfen, der das resultat der bisherigen untersuchungen dahin zusammenfasst, "dass der unterschied zwischen den pelasgischen und hellenischen zeiten vornehmlich darin bestand, dass in jenen der einfluss des auslandes überwog, in diesen erst das eigentliche, das selbständige griechenthum sich zu regen begans and sich von jenen ausländischen einflüssen befreiete". Dennoch, glaube ich, wird sich die sache noch genauer fassen lassen, wenn es uns glücken sollte, über das verhältniss der Pelasger zu den loniern, den hauptsächlichen vermittlern zwischen Griechenland und dem Oriente, wie sie Curtius darzustellen sich bemüht hat, klarer zu urtheilen. Vor allen diegen wird es wasschenswerth sein, über den namen selber in's reine zu kommen. Solche alte namen - denn alt, uralt ist der name der Pelasger mit sicherheit - sind zwar gemeiniglich verschiedener deutung fähig, deren jede eine gewisse wahrscheinlichkeit für sich hat; "das zum eigenthümlichen namen gewordene wort, sagt Schwenck 6), nimmt einen bestehenderen charakter an als die übrigen, und die uamen bilden daher mehr als die andern worte ein stabiles princip in der sprache. Sind die namen uun erst einmal hinter den andern worten in der umbildung zurückgeblieben, so kann ihr veraltetes aussehen schon misverständnisse verursachen, und ein anderer sinn mit ihnen verbunden werden, als die vorbergebende generation in sie gelegt hatte". So kann dean auch keine destung des namens, welche von den spätern Griechen selbst versucht worden ist, uns befriedigen.

Auch unter den bisher von den neuern aufgestellten etymologischen erklärungen des wortes Πελασγοί oder Πελαφγοί findet sich meines erachtens, und so weit meine kenntniss derselben reicht,

<sup>3)</sup> Grote gesch. Griechenlands übersetzt v. Meissner I. p. 598.

<sup>4)</sup> Fritzsche Quaestiones Aristoph. I. p. 4. 5) Griechische mythologie II. p. 264.

<sup>6)</sup> Etymol. mythologische andeutungen p. 9.

keine, deren sprachliche möglichkeit überzeugend nachgewiesen wäre. Indem man meistens zu gunsten irgend einer hypothese über die historische geltung des räthselhaften numens die unsicherheit der sprachlichen bedeutung desselben misbrauchte, hat man eine reihe etymologischer räthsel zu tage gefördert, deren lösung dem grössten theile ihrer urheber vielleicht selber unklar, ja deren schwierigkeiten von ihnen, bei dem ehemaligen zustande der wortforschung, wohl nicht einmal gekannt waren. Selbst die in neuerer zeit vielfach gebilligte ableitung Otfried Müller's 7) von salo und appos ist sprachlich aus mehr als einem grunde sehr zu beanstanden, ja meiner überzeugung nach geradezu undenkbar, auch soll Müller in seinen vorlesungen sie als ihm selber ungenügend bezeichnet baben. Ich glaube mich der mühe über-beben zu können, diese ältern etymologieen hier im einzelnen durchzugehen und die ihrer annahme entgegenstehenden bedenklichkeiten nachzuweisen; ich will lieber sogleich meinen eigenen, freilich äusserlich mit einem früheren ausammenfallenden ableitungsversuch mit meinen beweisgründen vorlegen, indem ich dabei vorläufig von allen wirklichen oder scheinbaren hülfsmitteln der erklärung, welche man der überlieferung über die geschichtliche natur dieses volkes entnehmen könnte, absehend mich lediglich an die fingerzeige halten werde, welche uns das wort selbst in seiner nackten sprachlichen erscheinung giebt, wobei ich natürlich den griechischen ursprung desselben voraussetzen muss. Doch hoffe ich denselben durch die ableitung selber wahrscheinlich machen zu können; ich bemerke nur, dass das fast durchgängige zusammengehen des ionischen und pelasgischen namens gerade ionischen ursprung vermuthen lässt.

In sprachlicher hinzicht scheinen es mir namentlich zwei punkte zu sein, welche erledigt werden müssen, von denen ausgehend sich aber auch hoffen lässt, zu einigermassen haltbaren resultaten zu kommen; einestheils die dialektische nebenform Πελαργοί, d. h. der übergang von σ in ρ vor einem consonanten in der mitte eines wortes, anderestheils die consonantenverbindung of in der gewöhnlichen form des wortes Πελασγοί.

Letztere, um damit zu beginnen, gehört zu den seltensten der griechischen sprache; sie findet sich abgesehen von dem kolchischen volksnamen Άβασγοι 8), dessen abstammung ich nicht kenne, und der glosse des Hesychius δύσγω = ἀποδύω 9). so-

Sonstige ableitungen siehe bei Her-7) Orchomenos p. 125 nr. 6. menn gr. staatsalterth. S. 7 nr. 7. Vgl. noch Pott etym. forschungen I

p. x11 sq. und p 131 sqq.

8) So hat nach Pape's angabe G. Hermann Orph. Arg. 754 hergestellt, welche stelle selber nachzuschlagen es mir leider selber an gelegenheit mangelt; bei Photius bibl. 26, b, 27 findet sich die accentuation Αβασγοί, was zu Ileλασγοί stimmen würde.

viel ich augenblicktich zu finden im stande bin, nur noch in dem homerischen μίσγω, in φάσγατον und in dem worte ύσγη, einem strauche, von dem die rothe pflanzenfarbe ύσγινον kam. Compositionen mit δς, πρός u.s. w. nehme ich natürlich aus.

Micyo ist eine andere bildung statt µiyvvµı und anerkanstermassen aus dem stamme μιγ und der präsensendung σxw entstanden, indem in dem vorauszusetzenden μιγσχω der erste gaumenlaut gewichen, sugleich aber die folgende tenuis in die verwandte media verwandelt ist. So steht τιτύσχομαι statt τιτυχσκομαι vom stamme τυχ in τετυχείν, είσχω statt είκσκω von stamme είκ in είκελος, πτωσκάζω statt πτωκοκαζω von πτωκ in πτώξ, δειδίσκομαι atatt δειδικοκομαι von δεικ in δείκνημ, θύσκω statt θυκσκω von θυκ in ἀποθυκείν; so ist ferner gebildet μύσχος von μυχός, πέσχος von πέχω, πέχος, δίσχος von δίχω u. a. m. Man könnte hier auch διδάσχω, άλύσκω n. s. w. anführen statt διδακσκω (lat. die, doc) άλνκσκω, wenn dieses nicht wegen der auch vorkommenden stämme ohne x (ἐδάην, ἀλέομαι und άλεύομαι) wenigstens zu bestreiten mög-Umgekebrt ist aus άλεκσκω άλέξω geworden von άλεκ in άλαλκεῖ. Für die verwandlung des x in γ durch den ausfluss der ausgestossenen media vergleiche ich nun zuerst, um vom sichern auszngehen, die verwandte erscheinung des übergangs von z in z beim wogfalle einer vorhergehenden aspirata in πάσγω = παθσκω. Hiermit vergleicht Lobeck (l. l. p. 300) aloyos und aloyuso, und leitet diese worte von aldonac ab. indessen passt dieses nicht ganz, da man weder die verwandlung in die aspirata y bei ausfallender media d begreift, noch nuch die bedeutung, über welche man Pape s. v. aidog vergleichen kann, genau stimmt. Richtiger scheint es aloros als "brennende schamröthe" zu fassen und von albw abzuleiten nach anleitung von Homer. Od. II, 86:

Τηλέμας ύψαγόρη, μένος άσχετε, ποίον έειπες, ήμέας αισχύνων; έθέλεις δέ και μῶμον ἀνάψαι;

und sonstiger stellen. Aus dieser bedeutung geht sowohl der begriff der körperlichen hässlichkeit als des moralischen zustandes nach begangenem unrecht auf das einfachste berver. Mit gleichem irrthum leitet man λέσχη von λέγω als sprechort, sprechhaus, wo man nebenbei auch habe schlafen können. Der homerische gebrauch Od. XVIII, \$28:

οὐδ ἐθέλεις εὕδει», χαλκήϊον ἐς δόμον ἐλθών, ἡέ που ἐς λέστην;

an den wir uns doch bis auf weiteres werden halten müssen, zeigt, dass es vielmehr von légos kommt 10); es ist der ort,

ter unten folgenden beispiele des aussallenden Gutturals nachgeschleges werden kann.

<sup>10)</sup> Döderlein's homerisches glossar kennte ich leider nicht benu-

wo man ein leges d. h. ein lager findet, sei es non sum schlafen oder sonst zum liegen und sitzen zu andern zwecken, in den vorballen von tempeln, wo der ermüdete pilger einen sitz und in ältester zeit, ehe für anderes unterkommen sorge getragen war, auch wohl ein lager für die nacht fand 11); pech heutzutage genügt ja dem Lazzaroni Neapels ein platz unter den saulen, welche die paläste der reichen schmücken. Aigrat hiessen auch die gemeinsamen speischäuser bei den Böotiern 12), wie die "aitzungshäuser" der ältesten in Sparta, welche über das leben der neugebornen kinder entschieden 15). Andererseits muss ich freilich zugeben, dass schon die Griechen selbst den begriff eines versammlungshauses zum sprechen mit unserm worte verbanden, und ihn wenn auch fälschlich in demselben selbst suchten. So scheint mir ferner μόσχας, μοσχύνεται = τρέφεται Heaych. abzuleiten vom stamme μοθ in μόθακες, μόθωτες, welcher benennung solcher heletenkinder, die die volle spartanische erzichung genoseen hatten, der ausdruck spommot, jener glosse des Hesychius entsprechend, zur seite steht 14). Ich übergebe eine reihe anderer werter, welche auf selche weise ihre erklärung finden, und erwähne nur noch μασχάλη von μάσσω perf. μέμαγα quetschen, kneten, wozu auch μαστός, μαζός = μαγστος, μασθος = μαχοτος gehören. Lateinisch entspricht sowohl ahala (ala) axilla als auch mala, maxilla, in ihrer bildang dem griechischen aleko zu vergleichen.

Denselben übergang von x in y beim ausfall einer vorhergebenden media glaube ich auch in quoqueor annehmen zu müssen. Lobeck freilich (l. l. p. 235) erklärt: gagyárerat kímet αραιρείται, non a φάσγανον sed utrumque a σφάζω repetendum puto: pam ut xlarráro ab exlaror et noarráro (enxoarráro) ab έχραγον, sic a paradigmatice έσφαγον product poterat σφαγάνω, sed ne brevis brevi praeponeretur, adhibita est metathesis paoyaro. Aber warum bildete man dann nicht lieber jenen analogicen entsprechend σφαγγάνω mit doppeltem γ, anstatt zu dieser ganz ungewöhnlichen art der metathesis quoy statt σφαγ seine zuslucht zu nehmen? Metathesis findet ja doch sonst nur statt.

tzen; über den stamm leg, zu dem auch loges gehört, vgl. Pott etymol.

forschungen I, p. 298.

11) Curtius übersetzung (d. lonier vor d. ion. wanderung p. 34) "conversationssäle" muss ich demnach wenigstens als wörtliche übersetzung ablehnen. Ich erinnere auch an die geschichte vom Klaobis und Biton, welche im tempel schliefen. Herod. I, 31 κατακοιμηθέντες हेब वरोष्ट्र प्रकृ दक्ष हि क् का veavias ουνέτε ανέστησαν.

12). Λέοχαι παρά Βοιωτοϊς τα κοινά δειπνητήρια Etym. M., auf welchen ausdruck wenigstens Wachsmuth Hellen. alterthumsk. II, p. 395 nicht seine behauptung hätte bauen sollen, dass bei den Böotiern auf

das gespräch, als würze der mahlzeit, viel gewicht gelegt sei.

13) Vgl. O. Müller Dorier II, p. 299. 14) Vgl. K. Fr. Hermann gr. staatsalterth, K. 25 nr. 16.

wenu der zweite consonant eine liquida ist z. b. Fέργ – 100 == βέζω. Φάσγανον und φασγάνω stehen vielmehr statt σφαγσκανον und σφαγσκανω, indem ausser der besprochenen veränderung zugleich das o am anfange abgeworfen wurde, wie man statt σμικρός μικρός sagte und im dorischen φίν statt σφίν und φαιρίδδειν statt σφαιρίζειν 15) oder wie das lateinische fallo dem griechischen σφάλλω entspricht. Auch φαγεί» hängt doch wohl wie σφάζω

Torn endlich, welches von ung, unng oder brog und bren (ein meerfisch, dorisch statt sovooisos) abzuleiten, setzt eine bildung ύγσκη voraus vom stamme ύγ, welchen ich in ύγρός zu finden glaube, so dass also voyn, wie das ebenfalls verwandte οῦχος, ursprünglich nur das nasse, saftige bezeichnen würde und erst später auf den rothen saft speciell übertragen wäre, wie ja auch sonst die bezeichnung der farben nicht ursprünglich ist <sup>16</sup>); ebenso scheint mir auch δύσγω, falls es nicht eine spätere dialektische erweichung ist, von einem erweiterten stamme δυγ abzuleiten (vgl. δεύω, δέφω).

Nach dem gesagten glaube ich auch unsere Helacyci als eine verstümmelung aus Melayoxot fassen zu dürsen; webei ich daran erinnere, dass auch im lateinischen das suffixum sci eder ci (über den unterschied weiter unten) zur bezeichnung von völkern gebraucht wird, s. b. in Osci statt Opsci, Aurunci statt Auruni, Avoores 17) u. s. w. Auch Graeci Foaixoi ist aufzulösen in  $\Gamma_{0\alpha}$ - $\iota$ -xo $\iota$  mit eingeschebenem  $\iota$ , wie in  $\Theta_{0\alpha}$ xe $\iota$ =  $\Theta_{0\alpha}$ - $\iota$ -xe $\iota$ . welches nur nach der dritten declination flectirt ist. Doch durfen wir uns hiermit noch nicht zufrieden geben, denn es ist jetzt die zweite schwierigkeit in's auge zu fassen, der übergang des  $\sigma$  in  $\varrho$  in der mitte eines wortes vor einem consonanten, in der form Melapyoi, welche einestheils von Phryniches Ecl. p. 109 ed. Lobeck 18) ausdrücklich als dialektische und awar eretrische, d. h. dorische 19) nebenform bezeugt wird, andererseits auch an dem namen Πελαργή bei Pausanias 20), von sonstiges stützen, wie Il. XVI, 233 m. Eustath. p. 1057, 53 u.s. w. abgesehen, genügenden halt findet. Man hat freilich die möglichkeit des wechsels unter den genannten bedingungen ganz leugnen wollen und behauptet, das wort Helasyos habe mit nel-agros (schwarzweiss als bezeichnung des storches) gar nichts gemein.

<sup>15)</sup> Vgl. Ahrens de dial. Dor. p. 109 sq. 16) So ist z. b. im deutschen blau nach Jacob Grimm das geschlagene und mit blank verwandt, im lateinischen flavus und lividus von fligere. 17) Vgl. Niebubr röm. geschichte 2te ausg. I p. 70 u. in den zu-sätzen der 3ten ausgabe p. 72 anm. 192.

<sup>18)</sup> Helapyos: of amadets extelnovos to a, dien ovorelleir nelapyos yaiç ovdty all ή toesquares nelacyos.
19) Vgl. O. Müller Dorier II p. 514.
20) IX, 25, 7; vgl. O. Müller Orchomenos p. 125.

davon hätte aber schon der Apolle Géquios der Eleer statt Géaμιος γου θέρμα = άδεια, έχεγειρία zprückhalten sollen 21); mittlerweile sind aber von Ahrens de dial. Der. p. 73 noch fünf stellen des Hesychius nachgewiesen, wo dieser lautwechsel an beatimmten beispielen zu zeigen ist, zu denen in den addendis n. 555 noch drei neue gekommen sind. Es verlohnt sich der mübe, dieselben genauer zu betrachten, und erlaube ich mir zu dem ende die Worte von Ahrens hieher zu setzen: p. 73:

"Rarius (o) in mediis vocabulis ante sequentem consonantem in o abiit, quod etiam apud Eleos et Eretrienses factum vi-Talia sunt apud Hesychium:

πούρτακος Laconice pro πύστακος, πύσσακος.

μιργάβωρ, λυκόφως (Λάκωνες) ρεο μισγήως.

μιργωσαι, πηλώσαι (legas μίργωσαι, πηλούσαι) οἱ αὐτοί,

μού ρχορ, μύχος (corrige μῦσος) οἱ αὐτοί i. e. Δάχωνες, cf. μύσκος, μίασμα, κήδος, unde descendit adjectivum μυσκρός, μυσχοής.

παρτάδες (ut recte Salm. pro παρτάδαι), αμπελοι pro παστάδες, quod aeque Laconicum esse verisimillimum est".

p. 555: ,μίρμα ἐπὶ τοῦ κακοπιτοῦς καὶ ὁυπαροῦ καὶ ποτηρού. Vox ant e μίαρμα i. e. μίασμα correpta ant sine corruptela per contractionem quandam pro μίασμα posita est. Cognatam glossam μίρτουλον, μῖσος (corrige μῦσος), μίασμα extricare non valemus.

μίρεα, λάχανα, si comparas μίχαι, λάχανα e μίρχα vel μίρχαι corruptum videtur, ut Laconica vox cum μίσχος sive μίσχος cognata agnosci possit. Nam μίσχος non minus quam καυλός et caulem et cramben significaverit.

μούρταρ, πιλός. - [μούρτιβοι] μουστῆν  $\zeta_{n}^{(\omega)}$  μούρτιβοι, θυσίαι. Ita in codice haec misere corrupta leguntur. Antiquiores interpretes Aegyptiaca, Punica, alia quaesiverunt. Nos eo minus dubitamus Laconicam dialectum agnoscere, quod illa cum glossa aperte Laconica μούρχορ literarum seriem turbant. Prima ita correxerim: μούρταρ, μυστιπόλος i. e. μύστης. De reliquia acutiores videant".

Ahrens hat die beispiele der verwandlung des o in e vor consonanten als thatsachen hingestellt, eine erklärung hat er nicht beigefügt. Allerdings muss man mit möglichst genauer sammlung der erscheinungen beginnen, aber für die wissenschaftliche behandlung genügt es nicht, beobachtungen mit rarius oder. ähnlichen ausdrücken anzuführen, wenn man nicht zugleich eine erklärung der seltenheit hinzufügt. Denn man würde sehr ir-

21) Vgl. O. Müller Dorier I p. 252 mit den nachträgen II p. 514 der ersten auflage, welche hier immer citirt ist; dies wort scheint Pott Le. übersehen zu haben. Vgl. auch Ahrens de dial. Acol. p. 227.

ren, wenn man aus diesen beispielen des Hesychius schliessen wollte, ein jedes σ vor konsonanten könne im dorischen dielekt in der mitte der wörter in ę verwandelt werden. Bei genauerem betrachten der beispiele muss es gleich auffallen, dass unter denselben sich μιργάβως = μισγήως, μίργωσαι = μίσγουσαι, μούρχος = μύσχος befinden, also wörter, in denen, wie wir oben gesehen haben, das σ nicht zum stamme, sondern zur endung gehört, woneben man ausserdem noch an den ausfall des gutturalen erianern könnte. Untersuchen wir nun, dieses im auge behaltend, die andern heispiele.

Ζυ πούρτακος bemerkt Ahrens iu einer anmerkung folgendes: "Hesych. πουρέακος, κρίκος σιδηρούς τετρυπημένος — φ χρώνται πρὸς δεσμόν συών. Πουστάκους ως Αριστοφάνης φησίν έν έξηγήσει Λακωνικών: ef. πύσσαχος (lego πύσσακος) ξύλον κάμπυλον, τοῖς μόσχοις περὶ τοὺς μυκτῆρας τιθέμενον, δ κωλύει θηλάζειν et compara ὕσσακος, ὕστακος, ὕσταξ, πάσσαλος κεράτινος, postremo πάσταξ, πάσσαλος pro πάσσαξ. Satis apparet diversas eiusdem vocis formas fuisse πύσσακος et πύστακος et pro hoc Lacones πούστακος et πούρτακος dixisse. Itaque hoc pro πουρέακος restituimus".

Πούρτακος, πύστακος, πύσσακος ist also eine art von kaebel und hängt das wort unzweifelhaft mit auxros von der wurzel παγ in πήγουμι zusammen; πύσταχος steht statt πυχσταχος. indem der guttural bei folgendem or ausgefallen ist, wie in lateinischen Sestius für Sextius, testis und testamentum für textis und textamentum gesagt wird, letzteres von der warzel tec in τεκείν, τέκμας 22). Die fünste glosse des Hesychius παστάdes ist von dunkler berkunft; was Passow empfiehlt, es für παροτάδες = παραστάδες zu nehmen, gefällt mir durchaus nicht; ich möchte es am liebsten auch zu πήγουμι ziehen, jedenfalls aber fasse ich σεαδες als endung, so dass also σ nicht zum stamme gehört, was ich vom folgenden μίρμα = μίασμα unbedenklich glaube annehmen zu können. Dass ferner µiqea von Abrens richtig in μίρχα oder μίρχαι geändert worden, dafer spricht die etymologie μικσκα von μίκαι. Μούρταρ endlich statt μύστης steht ebensowenig meiner annahme entgegen, dass überhaupt, so viel wir wissen, vor consonanten in der mitte eines wortes nur ein zum suffix gehöriges, also nicht stammhaltiges o von den Doriern in o verwandelt worden sei. Es ist aber dieses o vor den endungen xoς, της, τος, μα etc. selbst wahrscheinlich nur ein sogenannter euphonischer vorschlag, welcher auch in anders

<sup>22)</sup> Vgl. Lobeck l. c. p. 70. Döderlein reden und aufsätze ll p. 108. Ihering (geist des röm. rechts l p. 136 fg.) stellt testis mit tegere zusammen, wogegen sprachlich nichts einzuwenden sein dürste, wenn auch g nicht unmittelbar in st übergeht.

sprachen des indogermanischen stammes namentlich nach gutturalen eintret 25).

Soviel glaube ich wenigstens durch vorstehendes erwiesen su baben, 1) dass die ableitung des wortes Helacyoc vom stamme malar und dem auffix oxog sprachlich möglich, ja wegen der consenantenverbindung oy wahrscheinlich ist; 2) dass, wenn wir diese ableitung annehmen, der übergang des o in o durch eine county anderer beispiele unterstützt wird, während in O. Müllers Πελ-αργός der übergang des ρ in σ meines wissens ganz allein dasteden würde. Auch der accent auf der ultima ist unserer annahme nicht entgegen 24).

Es bleibt uns jetst noch übrig, den stamm nelay und damit die bedeutung des namens der Pelasger selbst in's auge au fassen. Zuvor dürfte es indessen am orte sein, auf die nachrichten der alten von der natur und dem charakter dieses volkes einen wenn auch nur flüchtigen bliek zu werfen, um wenigstene im allgemeinen ahnen zu können, welche bedeutung wir in diesem wortstamme au suchen haben; denn ein solcher pflegt an und für sich betrachtet vieldeutig zu sein; "der sprachgebrauch legt gewöhnlich mehr nebenbegriffe in die wörter, als diese durch ibre wirklichen elemente formell ausdrücken" 25), aus einer wurzel entwickeln sich oft, je nach den jedesmaligen bezügen verechiedene, ja entgegengemetste, scheinbar mit einander nicht su vereinigende bedeutungen. Freilich sind nun die berichte der alten, wie sie sich in sage und mythos und den darauf von jenen selbst gehaueten historischen schlüssen finden, verwerren und an innern widersprüchen krankend. Mögen aber auch immerhin einzelne punkte in denselben noch ihrer erledigung von seiten der kritik entgegenharren, so glaube ich darf doch darüber, was für uns von interesse ist, kein zweisel stattfinden, dass der ursprung des Pelasgernamens bei den mythischen Pelangern, nicht bei dem schon halbhistorischen stamme der Tyrrbener Pelasger zu auchen ist. Die verbindung der beiden namen Tyrrhener und Pelasger bezeichnet wie auch sonst 26) ganz klärlich die vereinigung und verschmelzung zweier verschiedener völkerbestandtheile, von denen die Pelasger nach glaubwürdiger überlieserung 27) durch die mit der dorischen wanderung in verbindung stehenden unruhen in Böotien aus ihren dertigen wohn-

<sup>23)</sup> Vgl. Bopp vgl. grammatik p. 1124\*\*\*, p. 1400 u. sonst. 24) Vgl. Bopp vgl. accentuationssystem des sanskrit und griechischen

p. 174. Gegen Müller spricht auch, dass sein Πελ-αργός eine composition wäre, deren erster theil ein verbum, worüber Bopp l. c. p. 1813 ff. zu vergleichen.

<sup>25)</sup> Worte Bopp's (über den einfluss der pronomina auf die wortbildung. Abbandlung der Berl. academie 1832 p. 21), welche ursprünglich in anderm bezuge auch hier ihre anwendung finden.

<sup>26)</sup> Vgl. E. Curtius Peloponnesos I p. 161. 27) Vgl. O. Müller Orchomenos p. 440 fg.

sitzen vertrieben nach Attika gekommen waren, hier die seganannte pelasgische mauer erbaut und sich dann nach Lemnen und Samothruke gewandt hatten, werauf sie deun später als seeräuber ein schrecken des ägäischen meeres wurden. Doch scheinen schon in Bögtien ihnen fremde, thrakische d. h. kleinasiatische 28) elemente beigemischt gewesen zu sein. Vielleicht mögen auch gerade die fremden bestandtheile der hauptanlass su ihrer vereinigung mit den Tyrrhenera, einem stamme wahrscheinlich obenfalls kleinasiatischen ursprungs gewesen sein. (Die von O. Müller 29) vorgesehlagene ableitung ihres namens von der lydischen stadt Torrha mag freilich in dieser form der direkten namengebung dahin gestellt bleiben, vielleicht, dass sich an einem andern orte darauf zurückkommen lässt). Wir sehen also einerseits, dass die pelasgische hälfte der Tyrrhener-Pelasger als theile der mythischen Pelasger Griechenlands diesen namen mit demselben rechte führen konnten als z. b. die Pelasger Arkadiens oder Thessaliens, und wird sich dieses im verlaufe dieser darstellung hoffentlich noch genauer herausstellen; andererseits aber können wir auch nicht bezweifeln, dass das seefahrerleben der Pelasger als eine spätere entwickelungsstufe derselben anzusehen ist; mithin ist natürlich die schon bei den alten sich findende erklärung des wortes als πελάγιοι in der bedeutung "meeresbewohner" oder "seeleute" als unhistorisch abzulebnen.

im gegensatze zu diesem unsteten piratencharakter der Tyrrhener · Pelasger erscheinen uns die alten mythischen Pelasger als die ureinwohner Griechenlands, als seine historischen autochthonen, wie dies besonders deutlich die arkadische sage ausspricht, welche den "göttergleichen Pelasgos im hochlaubigen gebirge von der schwarzen erde geboren" 50) werden lässt. Denselben typus der ureinwohnerschaft tragen sie überall im eigentlichen Griechenland, wie in Arkadien, so auch in Argolis und Thessalien, in Attika und Achaja, in Phlius und Böotien. In allen diesen ländern hat die überlieferung in sage und mythus, in staatlichen und religiösen einrichtungen mehr oder weniger deutliche spuren pelangischer urbevölkerung aufbewahrt. "Sie bildeten den autochthonen stamm der bevölkerung, sagt Curtius 51), welcher bei allem wechsel herrschender kriegerstämme unbemerkt in seinen wohnsitzen verharrte und in thierfelle gekleidet, mit ackerbau und viehzucht beschäftigt in gleichförmigen zuständen reihen von jahrhunderten dahinlebte". Nun aber entsteht die wichtige frage, woher allen diesen völkern von

<sup>28)</sup> Bernhardy grundriss der griechischen litteratur I, zweite bear-

beitung p. 181 fg. u. p. 199. 29) Vgl. Etrusker I p. 79 fgg. 30) Paus. VIII, 1, 4.

<sup>31)</sup> Peloponnesos I p. 60 fg.

Thessalien bis zum Pelopounes der gleiche name gekommen sei. Es ist unglaublich, dass, wenn wir auch die gleiche abstammung derselben zugeben wollen (hierüber, wie über das verwandtschaftsverhältniss der Pelasger und Hellenen ist indessen aus mangel an nachrichten wenigstens durchaus nichts sicheres 52) festzusetzen). in ihnen das gefühl dieser verwandtschaft so lebendig gewesen sei. dass sie selbst sich mit gemeinsamen namen so bezeichnet, oder dass dieser sich als gemeinsames erbstück aus urältester zeit bei ihnen erhalten hätte. Konnten es doch diese Pelasger nicht zu staatlicher ordnung bringen und bedurften sie hierzu erst des anstosses von aussen; denn sie selbst hatten keine geschichte, die geschichte Griechenlands beginnt erst, als sich die stämme der louier, Acoler, Dorer und Achäer sei es als fremd unter ihnen niederliessen oder nur von dem allgemeinen hintergrunde ablös'ten. Wir können vielmehr unbedenklich annehmen, dass ihnen der name von einem andern volke gegeben ist, welches mit ihnen an den verschiedensten punkten des landes in berührung trat. Dies lässt sich aber wohl schwerlich anders als auf dem seewege denken. Hier kommt es uns denn vortrefflich zu statten, dass von Curtius in der obengenannten schrift die lonier als das volk nachgewiesen sind, welches den seepfaden der Phönicier nuchfabrend zuerst mit den bewohnern der griechischen gestade in nachhaltige dauernde verbindung trat. Von den küaten Kleinasiens aus waren sie nach Griecbenland gekommen und hatten natürlich die erste kunde von dessen bevölkerung in ihre heimath gebracht und sie zuerst mit griechischen namen genannt, natürlich nicht ohne rücksicht auf die eindrücke, welche sie vom lande und seinen menschen empfingen 55). "Auf kocklaubigen bergen hatte die schwarze erde den Pelasgos geboren"; bergbewohner oder waldmenschen mag die bezeichnung gewesen sein, welche die zur see gekommenen ansiedler in den fruchtbaren flussniederungen den zu ihnen aus den wäldern oder von den bergen herabsteigenden ureinwohnern gaben.

Sehen wir nach diesen kurzen andeutungen, ob sich diese ansicht historisch und sprachlich irgend wie zur wahrscheinlichkeit

<sup>32)</sup> Vgl. Bernhardy l. c. p. 192 fg. "Eben auf dieser voraussetzung, dass man zweige desselben volkes durch westeuropa hin unter einerlei benenung anerkennen und festhalten könne, ruhen die meisten darstellungen, deren susdehnung selbst ihre verfasser im weitern verlaufe bedenklich machte" u. s. w.

<sup>38) &</sup>quot;Wenn nun aber nach dem obigen die Pelasger nicht sowohl für einen einfachen volksstamm, als vielmehr ihr name für bezeichnung derjenigen bestandtheile der alten bevölkerung des hellenischen mutterlandes, welche eine gewisse gleichartigkeit dusserer erscheinung derboten, zu halten ist, unter der aber auch wohl wirkliche stämme mit eigenen besonderen namen begriffen sein könnten" u.s. w. Wachsmuth Hellenische alterthumskunde I p. 58.

erheben lässt, und für welche der beiden benennungen wir uns allenfalls entscheiden dürften.

Die maritimen einwanderungen der Ionier in den chengenannten landstrichen von Attika und Achaia, Thessalien und Argolis, Phlius und Böotien werden sieh nach den beweisführungen von Curtius schwerlich längnen lassen; auch auf Kreta und sonst ist ionische colonisation leicht nachzuweisen. Ven besonderer wichtigkeit ist Arkadien; gerade dieses land wurde is im alterthome fast alloemein als ursitz aller Pelesger angeschen und kann auch in gewissem sinne historisch richtig als ursitz wenigstens der pelopennesischen Pelasger betrachtet werden. Wir kennen nun aber manche griechische localsagen, welche das innere Arkadien mit Asien ebensowohl wie mit Italien in verbindung setzen; mit recht behauptet Curtius 54), diese seien nur aus dem mehrfachen eindringen ionischer stämme zu erklären. Besonders macht er anfmerksam auf die ortssage von Kaphysi, welches von dem argonauten Kepheus oder vom vater des Anchises hergeleitet wird. Ich will noch auf ein anderes hiehergeböriges moment binweisen, welches wir beim Pausanias 35) finden, den namen lasies in Teges. Auf dem markte zu Tegea stand nämlich noch zu den zeiten des periegeten eine bildsäule des lasios, welcher in den spielen zu Olympia gesiegt haben sollte, damais als Herakles jene einrichtete. Dieses scheint mir das offenbarate zeichen jenischer calonisation in Arkadien. und ich zweiste auch gar nicht, dass der arkadische stamm jener gegend, die Apheidanten, deren mythisches stammhaupt Apheidas sammt seinen brüdern Azan und Elatos die zu den pelasgischen ureinwohnern hinzugewanderten stämme bezeichnet und mit jenen als rechtmässiger nachkomme des Arkas dem älteren nicht ebenbürtigen Autolnos entgegengesetzt wird 36), wesentlich ionische elemente in sich schliesst, die von der argolischen küste aus über die leicht zu überschreitenden gebirge ins innere Arkadiens eingedrungen waren.

Es ist mir diese spur besonders wichtig wegen eines andern namena in jener gegend. Nordwärts von Tegea, da we die ebene sich verengt, und wo die sich nahetretenden berge des Mainalos und Parthenion das tegeatische gebiet von dem der Mantineer trennen, lag ein eichenwald mit namen Πέλατος. Ehedem ist die ganze ebene und die berglehnen wohlbewaldet gewesen, Teges heisst bei den dichtern die schattige 57). Epaminondas war dort gefallen und bestattet; das orakel hatte ihn gewarnt sich vor dem nelaves zu hüten, aber es half ihm nichts,

<sup>34)</sup> Die Ionier vor der ion. wanderung p. 47.

<sup>35)</sup> VIII, 46, 1. Vgl. Peloponneses I p. 257.
36) Paus. VIII, 4, 2 mit Cartius asseinandersetzung l. l. p. 159 fg.
Ueber den pass von Argos nach Teges siehe ebds. p. 168.
37) Pelop. I p. 233. Paus. VIII, 11, 10.

dask er nie ein schiff bestieg, hier bei dem nelayog dovuor ging die prophezeiung des gottes in erfüllung. Ikkayog vom stamme πλαγ in πλήττω soll das meer bezeichnen als das "wellenschlagende, rauschende" 58), und mit demselben namen der wald genanut sein "wegen des dem meere ähnlichen rauschens der wipfel." Ein seefahrender stamm, vermuthe ich, muss dies gethan haben, man mag kaum zweifeln, dass es die lonier Teges's gewesen. Wie man mit dem namen der "Danaer" und "Kranaer" einzelne stämme von Argolis und Attika bezeichnete, nach der natur ihres landes, so auch mit dem der Pelasger die bewohner eines πέλαγος. So versteht man die bedeutung der doppelnamen Πελασγοί Κραναοί der bewohner des waldes und des steinigen landes und Πελασγοί Δανασί der des waldes und der trockenen ebene 59). Während aber die namen der Kranaer und Danaer nur lokale bedeutung für Attika und Argolis hatten und behielten, bekam der Pelasgername universelle bedeutung.

Es ist nun aber nicht zu läugnen, dass die bedeutung "wald", welche wir dem worte nelayog beigelegt haben, alleinstehend wie sie ist, manchem bedenken ausgesetzt ist. Auch will ich sie durchaus nicht unbedingt vertheidigen, ebensowenig wie die übertragung des namens vom meere auf den wald. Ich will nur auf folgendes aufmerksam machen; unzweifelhaft verwandter abstammung ist πλάξ, welches wort jeden breiten, breitgeschlagenen körper bezeichnet, man sagt aber sowohl πλάξ πόστου als ήπείρου. In gleicher weise liegt auch in πέλαγος ursprünglich nicht die bezeichnung des meeres, Homer verbindet άλος εν πελάγεσσιν. Es konnte ebensogut in irgend einer weise vom festen lande gebraucht werden, als vom meere; πλάγιος, das adjektivum, heisst von gegenden abhängig, abschüssig. Im deutschen lassen sich die unter einander zusammenhängenden wörter "welle", "wall", "wald" vergleichen; auch hier liegt die bedeutung "schlagen" zu grunde, wie "wahlstatt" = "schlachtstätte" und "walkyre" u. s. w. beweisen. Leider ist das wörterbuch der gebrüder Grimm noch nicht bis zu diesen gekommen; doch bietet schon "bleuen", "blachfeld" mit den sippen manches forderliche und aufklärende.

Für den von mir vermutheten ionischen ursprung des Pelasgernamens möchte ich noch einen umstand geltend machen. Entschieden nämlich von demselben stamme πελαγ, von welchem ich die Pelasger ableiten zu müssen geglaubt habe, ist nur mit veränderter endung der name Πελαγόνες gebildet. Dieses volk

<sup>38)</sup> G. Curtius in Aufrecht's und Kuhn's zeitschr., f. sprachkunde I, 33. (Augenblicklich entlehne ich das citat aus dem Pelop. I p. 270; die zeitschrift wieder nachzuschlagen war für jetzt nicht möglich.)

<sup>39)</sup> Preller's (griech. mythol. 11 p. 34 \*\*) erklärung = σηναιοί "männer des ursprungs" scheint nicht anzunehmen.

war im spätern Makedonien wohnhaft <sup>40</sup>). Auch hier fällt es nicht schwer die ienischen spuren nachzuweisen; ahgesehen von einzelnen namen wie z. b. Aegae liegt hart am pelagonischen gebiete die landschaft der Almonen oder Almopen, über deren minyeisch-aeolische abkunft kein zweifel stattfindet <sup>41</sup>). Wie eng aber die Aeolier und Minyer mit den Ioniern verwandt sind, darüber bedarf es nach Curtius keiner weiteren ausführung <sup>43</sup>).

Doberan.

\*\*Moris Crais.\*\*

40) Schon O. Abel (Makedonien vor könig Philipp p. 32) stellte beide völker zusammen, freilich ohne dass seine sprachlichen deductionen genügen könnten. Der ferner von ihm beigebrachte Pelops (vergl. Buttmann Lexilogus I p. 68) gehört aber durchaus nicht hieher. Ob die wurzel nelag eine weiterbildung von nel sei, ist eine secundäre frage.

41) Vgl. O. Müller Orchomenos p. 140. O. Abel Maked. p. 145.

42) Die lonier p. 24 und 41.

#### Zu Libanius.

I p. 194, 7 εἰ δὲ γεωργὸς ῶν ἀεὶ σπείρων οὐδὲν κομιζόμενος κατεβόων τῶν ἐτῶν τῶν τὸ μὲν λαβόντων τὸ δὲ οὐ δεδωκότων, ὀχληρὸς ῶν ἦν τοῖς ταῦτα καθ' ἔκαστον ἔτος ἀκούουσι. So A und B. Man fühlt, dass τῶν ἐτῶν zu ἔτος nicht recht passt; dagegen giebt τῶν νειῶν, "novalium", den gewünschten sinn.

Ι p. 203, 6. — έωράκαμεν τους μεν των ίσων άξιουντας τούτους τε καὶ τους γονείς, τους δε καὶ μειζόνων τούτους γε, καὶ ταῦτα άγνοοῦντας τους πατέρας τῷ τε πραττομένω χαίροντας κτέ. Dazu sagt Reiske: "sic libri mei omnes. verum οὐκ videtur praeponendum." Sollte nicht vielmehr άΓνοοῦντας aus άΙ-

νοῦντας, ἐπαινοῦντας entstanden sein?

Oels.

I p. 226, 22 heisst es in der wegen eines lebensereignisses des sophisten höchst interessanten lobrede auf Artemis: έλαφοί τε εὐθέως ἐφαίνοντο — καὶ ἐβάλλοντο ἄλλαις πολλαῖς μελέτης εἴνεκα τῆς περὶ τὴν τοξικήν. Dazu Reiske: "sic omnes libri mei. verum tamen vitiosa est lectio. mihi certe obscura. neque satisfacit Morelli ἴσως τοῖς ἄλλοις in margine. Num de Nymphis Dianae comitibus loquitur?" Die libri werden wohl das richtige haben, aber die herrn gelehrten falsch gelesen haben: αλλαισπαλλαισ ist einfach genug: ἄλλαι ἐπὶ ἄλλαις, worte deren dactylischer rhythmus deutlich ihre quelle verräth.

M. Schmidt.

#### XXXVI.

Ueber das ende der Dreissig in Athen und einige damit zusammenhängende fragen 1).

Ueber das ende der Dreissig und einige darau sich knüpfende folgen herrscht in neuern geschichtsdarstellungen theils
unbestimmtheit theils widerspruch, wovon in der that die beschaffenheit der uns überlieferten notizen, die bei ihrer kürze
verschiedene combinationen zulassen, die schuld trägt. Wir wollen versuchen einiges, so weit es uns möglich ist, ins reine zu
bringen und sehmen den anfang von einem punkt aus, der zwar
der vorwürfigen frage ferner zu liegen scheint, der jedoch geeignet ist alle die hieher gehörigen momente der reihe nach zur
sprache zu bringen und so einiges zur beantwortung der hauptfragen beizutragen.

Wir gehen aus von der zehnten rede des Lysias gegen Theomnestos. Sie ist ein glied aus einer langen kette von injurienhändeln. Theomnestos hatte nämlich in einer injurienklage gegen einen gewissen Theon, dem der sonst nicht genannte sprecher unsrer zehnten rede zeuge gewesen war, diesem zeugen den vorwurf gemacht, er habe seinen eigenen vater getödtet. Der wahrscheinlich nur in unbesonnener hitze ausgesprochene vorwurf, den unser sprecher keineswegs ernsthaft zu fürchten oder schwer zu nehmen hatte, gab aber diesem einen erwünschten anlass, wegen der scheltung als vatermörder, den Theomnestos für die verbalinjurie zu belangen. Wir entheben jedoch seiner klagerede für unsern zweck nur folgende notizen. Im §. 4 derselben sagt der sprecher, sein vater sei von den Dreissig getödtet worden, natürlich zur zeit der anarchie, also el. 94, 1 = 404. Als die demokraten im folgenden jahre wieder heimkehrten, sagt er dort ferner, sei er erst 13 jahre alt

<sup>1)</sup> Dieser aufsatz wurde schon im december 1854 geschrieben. Grote's geschichte von Griechenland ist mir erst vor kurzer zeit zugänglich geworden und zwar in der übersetzung von Meissner. Ich fand jedoch, dass auch in solchen punkten, wo meine resultate mit ihm übereinstimmen, wegen der art der beweisführung dieser aufsatz durch Grote's darstellung nicht unnütz geworden sei.

gewesen. Er habe aber, heisst es dann am schlusse der rek §. 31, sobald als er die dokimasie bestanden, d. h. sobald er mit dem 18. altersjahr die nach attischem recht zur führug einer klage erforderte volljährigkeit erreicht, allein die Dreinig vor dem Arcopag wegen ermordung seines vaters belangt. Er will also, wie der zusammenhang lehrt, erstens darthun, wie lügnerisch ihm Theomnestos den frechen vorwurf gemacht, da er ja beim tode des vaters erst zwölfjährig gewesen und da er kaum den zeitpunkt der majorennität habe ahwarten mögen, un zur erfüllung seiner sohnespflicht die mörder seines vaters su strafe zu ziehen. Zweitens will er aber auch zu gemüthe fülren, er babe sich damit ein patriotisches verdienst erworben, dass er die verhassten Dreissig vor dem Areopag belangt hale, und zwar er alleis. Dabei bedient er sich einer ausdrucksvolles kürze, die am schlusse der rede um so stolzer erscheint .-Diese letzte behauptung des sprechers verbunden mit dem zeit punkt, in welchem er die Dreissig belangt haben will, sant den daraus hervorgehenden folgerungen machen es nöthig auf die geschichte jener zeit etwas näher einzugehen.

Als nämlich die Dreissig nach dem verlorenen gefechte bei Manychia, in welchem Kritias fiel, erkannten, dass ihre berschaft in der stadt keinen boden mehr habe und mit ihrem aubang in dem befestigten Eleusis sich eingeschlossen hatten, dauer ten zwar die feindseligkeiten zwischen den beiden übrigen hanptparteien, den demokraten unter Thrasybulos und denen in der stadt unter den Zehnmännern, noch ziemlich lange fort, bis end lich durch vermittlung der Spartaner der vergleich zwischen ibnen zu stande kam: dass sie unter sich frieden halten wollten und ein jeder in sein eigenthum zurückkehren solle, ausgenommen jene drei behörden, die auch von der sogleich zu erwähnenden amnestie wieder ausgeschlossen wurden. So kehrte Thrasybulos mit seinem anhang in die stadt zurück und man begans die alte verfassung wieder herzustelten. Allein Eleusis, wohin sich eine bedeutende zahl anhänger der oligarchie gesammelt hatte und wo soldner von den Dreissig geworben wurden, musste nun den versöhnten parteien besorgniss einflössen, und um die von dort her drohende gefahr abzuwenden, brach die gesammte athenische heeresmacht auf und belagerte Eleusis.

Nach der ältern darstellung<sup>2</sup>) nan, der Scheibe olig. umwälz.

s. 136 folgt und die auch der verf. in seiner auswahl Lysianischer reden s. 15 noch annahm, war der weitere verlauf folgender. Die Dreissig wurden unter falschen vorspiegelungen

<sup>2)</sup> Dass dagegen manche von den Dreissig entkommen seien, bemerkte schon Sievers de Xenoph. Hellen. p. 56, den Bermann staatsalt. S. 168, 8 anführt. Auch Grote IV, 526 (VIII, 383 der 2. engl. ausg.) lässt die Dreissig und einige der verhaustesten personen aus Attika entfliehn. Eben so Kortüm gesch. Griechenlands 41, 9.

zu einer unterhandlung vor das ther von Eleusis geleckt und treules ermerdet. Ihr anhang aber, der sich in Eleusis befand, wurde durch hinein gesandte freunde und verwandte grösstentheils umgestimmt und mit den übrigen bürgern versöhnt. Dann wurde die berühmte amnestie beschweren, von der einzig ausgenommen waren die Dreissig, dann ihre vollziehungscommission in eriminalsachen, genannt die Eilfmänner, und endlich die Zehnmänner im Piräus, die als ihre regierungscommission in dieser bafanstadt zu betrachten sind. Und auch für diese war die ausnahme von der amnestie aufgehohen, sofern sie von ihrer amtsfährung rechenschaft ablegen wollten.

Schon daraus ergiebt sieh ein widerspruch mit der annahme, die Dreissig seien vor Bleusis umgebracht werden. Denn so ware der eid, mit dem das gesammte athenische volk die annestie beschwor und dessen formel Andokides myst. §. 90 in folgender fassung aufbewahrt hat: "und ich will nicht das erlittene bese vergelten an irgend einem der bürger, ausgenommen den Dreissig und den Eilfmännern und den Zehnmännern im Piräus, und auch von diesen keinem, der da will rechenschaft ablegen von dem amte, das er gefährt hat" - dieser eid wäre, was die Dreissig anbetrifft, unnütz. Allein man hat die erzählung von der ermordung der Dreissig aus dem etwas ungenauen berieht des Justinus genommen, welcher 5, 10, 9 sagt: (tyranni) ad colloquium veluti dominationem recepturi progressi per insidias comprehensi ut pacis victimae trucidantur. Justinus bericht selbat lautet in absicht auf das von une ergänzte aubject etwas sabestimmt, weswegen man nicht berechtigt ist, sämmtliche von den Dreissig, die in Eleusis eingeschlossen waren, zu verstehen, wonn schon der kurze bericht um einige vermuthlich dem Theopempus entnommene ganz glaubwürdige zuge reicher ist. Genauer in diesem punkte, wenn er schon die sache summarisch erzählt, und unbedingt glaubwürdig ist Kenophon. Nach Hell. 2, 4, 48 waren es nur die kriegshauptleute derer zu Eleusis, die zur unterredung kamen und umgebracht wurden. Vielleicht war unter diesen hauptlenten der eine oder der andere aus dem collegium der Dreissig, aber die mehrzahl floh mit denjenigen anhängern, denen ein beses gewissen das susammenleben mit den unter sich versöhnten mitbürgern widerrieth. So lebten sie in der verbannung. Und sie werden verstanden sein in der eidesformel, welche nach Andok. §. 91 bei der amnestie der rath beschwor: "ich will wegen des früher geschehenen keine endeixis und keine apagoge annehmen, ausser gegen die verbannten." An sie denkt auch der sprecher der rede 25 des Lynias §. 6, wenn er seinen mitbürgern zuruft, sie sollen nicht durch verurtheilung unschuldiger die zahl der feinde vermehren, denn der staat habe schon genug an den vorhandenen feinden, die einen grossen gewinn und zuwachs in deuen erblickten, welche

augerecht in hass und verläumdung fielen. Und an sie denkt er obenfalls, wenn or 66. 23 and 24 sagt, den feinden ware nichts leidiger als wenn sie vernähmen, dass man in der stadt eintracking and no tebe wie ween sich nie gegenseitig vorwärfe erheben hätten. Man müsse ja wissen, dass die in verbanener lebenden den wunsch hegten, as möchten möglichst viele is Athen verläumdet und bestraft werden, in der hoffnung bundesgenossen en denen zu bekommen, welchen von den athenischen gerichten unrecht geschähe. Die verbaunten würden es sehr gerne schen, dass die sykophanten in Athen ansehen und grossen uisfluss hätten, denn in der bosheit dieser glaubten sie ihr eigenes beil, d. h. die rückkehr in folge gewaltsamen sunsturzes, su erblicken. - Diese rede ist kaum viel über ein jahr nach beschwerner amnestie gesprochen worden, etwa ol. 94, 2 == 492, und 'es sind offenbar die noch übrigen von den Dreissig samt einem theil ihrer auhänger, die draussen in der verbannung leben und als schadenfroh über die giftigen klagprocesse in Athen und als brittend über reaction dargestellt werden.

Aber ungenchtet wun so die noch fortdauernde existenz der vom sprecher der rede 10 des Lysias zu verklagenden ausser aweifel ist 5), so ist deanoch der weg zur beantwortung der frage, wie der sprecher die Dreissig habe belangen können, noch nicht völlig geebnet. An eine klage gegen abwesende, an edictalladang and darauf folgendes contumazverfahren ist nicht au denken. Die Dreissig hatten sieh durch ihre flucht und selbstgewählte verbannung rechtles gemacht und die förmliche bestätigung dieser rechtlosigkeit, sofern sie nicht rechenschuft ablegen wollten von ihrer verwaltung, liegt in der über sie verhängten ansnahme von der amnestie. Auf das vermögen der Dreissig war der augriff auch nickt gerichtet. Aus Philocheres bei flarpokration unter nouncia lässt sich schlieseen, dass ibre güter eingezegen wurden. Zufelge der in Athen geübten praxis blieb diese einziehung schwerlich lange aus; sie erfolgte durch ein volksdeeret (M. u. Schöm. att. process z. 742), und so fand hier kein gerichtliches verfahren statt, am wenigsten ein urtheilsspruch vom Arcopag. Vielmehr klagte der junge sprecher beim Areopag wegen der tödtung seines vaters.

Die verklagten müssen also nothwendig anwesend gewesen sein. Nun waren seit der flucht der Dreissig aus Eleusis wenigstens vier jahre verflossen bis zu dem zeitpunkt, wo der sprecher majorenn wurde und seine klage erhehen konnte. Da er nämlich laut §. 4 bei der rückkehr des demos 13 jahre alt war, so fällt seine klage, mit der er nicht zügerte, el. 95, 1 = 460

<sup>3)</sup> Damit fällt auch der verdacht gegen die ächtheit der 10. rede des Lysias weg, den der rec. von Hölscher de vita et ser. Lysiae in den jahrbb. für philol: bd. XXXI, 4. heft sus dem grunde aussprach, weil die Dreissig ja schon in Eleusis getödtet worden seien.

eder spätestene ol. 95, 2 = 899. Es ist nun freilich denkbar. allein nicht sehr wahrscheinlich, dass nach so kurnem zeitraum einzelne von den Dreissig zurückgekehrt wären. Bei der grossen erhitterung und dem tiefen basse, der nich gegen die Dreissig nicht nur damals soudern noch viel später als unauslöschlich kund gab, in dem masse dass, wie so manche rede des Lysius zeigt, schon die blosse verdächtigung, man habe mit den Dreissig in einigem zusammenhang gestanden, trotz der beschwornen amnestie und tretz dem gesetze des Archines, das die einzede der widerrechtlichkeit solcher annestiewidrigen anklagen als schutzmittel aufstellte (Scheibe olig. umwälz. s. 142), sehr gefährlich war, musste es den Dreissig, den urhebern so vieles bösen, unmöglich sein sich in Athen nur blicken zu lassen. Darum konnte es sehr zweifelhaft scheinen, ob die angabe des sprechers &. 34: "ich habe ullein die Dreissig beim Areopag verfolgt", wahr sei. Allein wenn man auch zugeben muss, dass er den mund ziemlich voll nimmt, wie schon der zusammenhang, in welchem diese worte am schlusse angebracht sind, und ihr zweck vermuthen lässt, und wie ferder der ausdruck "ich allein die Dreissig" mit seinem etwas prahlerischen gegensatz bestätigt, so durfte er dennoch in seiner ol. 99, 1 = 384 angebrachten injurienklage, tretzdem dass nach §. 4 seit jener klage vor dem Arcopag vierzehn jahre verflossen waren, einen selchea selbstruhm nicht aus der luft greifen, sondern es musste eine wahre und sehr bekannte thatsache zu grunde liegen, wenn er nach so langen jahren sich mit nutzen darauf berufen und die vichter selbst dafür zu zeugen nehmen konnte.

Ans dieser verlegenheit führt uns vielleicht eine nähere bettrachtung der rede 12 des Lysias gegen Eratesthenes. Nicht alle Dreissig waren genöthigt worden Athen zu verlassen und sich nach Eleusis zu begeben. Pheiden und Eratesthenes waren, wie wir aus §. 54 dieser rede sehen †), in Athen geblieben, beide im vertrauen, dass die mässigung, die sie im schosse der Dreissig und als deren opponenten neben Theramenes notorisch an den tag gelegt hatten, ihnen schutz und schonung beim volke verschaffen werde. Hatten beide auch ohne zweifel antheil an manchem strafwürdigen, was den Dreissig als collegium zur last fiel, so galt doch ihr bruch mit der rücksichtslos terroristischen partei derselben als verdienst. Dazu kommt noch ein besonderer umstand, der wenigstens den Pheiden schützte. Er war als offener gegner der mehrheit der dreissig (§. 54), nachdem diese

<sup>4)</sup> Im widerspruch mit diesem ausdrücklichen zeugnies des Lysias nimmt Grote IV, 535 (VIII, 401) an, Eratosthenes sei ebenfalls aus Athen gesichen und später nuch Athen zurückgekehrt. Es hängt dieses zusammen mit seinen übertriebenen vorstellungen von der milde und humanität, welche der demos später den Dreissig gegenüber bewiesen baben sollte.

zur stadt binausgedrängt und nach Bleusis gestohen war, einer der Zehnmänner, Welchen von denen in der stadt die regierung übertragen war. Obschon sich nun Pheiden auch in dieser stellung gegen die im Piraus feindlich genug gezeigt und ihnen, wie ihm in der rede vorgeworfen wird, auf allerlei weise extgegengewirkt hatte, so versteht es sich doch von selbst, dass er als ein Saupt der partei in der stadt, da diese den versöhnungsvertrag mit denen im Piraus abgeschlossen, von seiner partei nicht aufgeopfert wurde. Vielmehr hatte er an denen in der stadt mächtigen anhang und genosa er gleich nach wiederherstellung der alten verfassung bedeutendes ansehen, so dass Lysias in der rede mit grosser austrengung gegen ihn kämpft und seinen einfluss unschädlich zu machen strebt. Eratosthenes dagegen, ehemals auch einer der Dreissig, jedoch keineswegs einer der auf diese in der regierung folgenden Zehnmanner (denn irrig hatte man dieses aus S. 55, der vielmehr das gegentheil zeigt 5), geschlossen, war gleichwohl in der stadt geblieben, weil er als genosse der politik des Pheidon (§. 58) und auf dessen anhang gestützt sich völlig sicher glauben durfte.

Hier ist aher die frage zu benutworten, wann wehl Lysias die klage gegen Eratosthenes angebracht habe. Da seine klage nicht zunächst wegen der politik des Eratosthenes erhoben werden konnte, sondern Lysias ihn wegen ermordung seines bruders Polemarchos belangte, so brachte er die klage schon aus pietätsgründen so bald als möglich an. Wenn aber auch gleich nach dem einzuge derer aus dem Piräus in die stadt, nachdem die alte demokratie in ihren grundzügen wieder hergestellt und die wichtigsten gewalten wieder aufgerichtet waren, die klage allenfalls anhängig gemacht werden konnte, so scheint es dech, dass erst nach der flucht der Dreissig aus Eleusis und nachdem auch von dort die zur versöhnung geneigten zurückgekehrt und nun von der wieder vereinigten bürgerschaft die amnestie beschworen war, die durchführung des processes erfolgt und die

<sup>5)</sup> Auch Grote IV, 519 (VIII, 371) theilt diesen irrthum. Es ware aber doch seltsam, wenn Lysias, ware Eratosthenes einer der Zehn gewesen, ihn gerade da nicht nennen würde, wo die parallele mit Pheidon es beinahe geboten hätte ihn neben diesem als einen der Zehn zu beseichnen, während er mit übergehung des Eratosthenes den Hippokles und Epichares nennt. Wollte man nun annehmen sein name sei bei diesen ausgefallen, so müsste es auffallen, dass von Eratosthenes keine tadelnswerthe handlung, die ihm als einem der Zehn zur last fiele, angeführt wird, während dieses S. 58 bei Pheidon wegen seiner reise nach Sparta geschieht. In den worten öre Oelder vor novem Leutosthenes nach Sparta geschieht. In den worten öre Oelder vor novem Leutosthenes als mitglied der Dreissig handelt habe, wie er den Eratosthenes als mitglied der Dreissig handeln geschieht, dass Pheidon also in der neuen stellung die alte politik fortführte und systemsgenosse blieb. Und zwar geschieht diess derum, zu zeigen, wie lächerlich sieh jetzt im process Eratosthenes an Pheidon anlehne, da dieser es doch nur jenem nachgemacht habe.

rede gehalten werden sei. Lysias sagt §. 35: "je uachdem ihr urtheilet, werden die hier anwesenden freunde aus der fremde entuehmen, ob sie mit unrecht die Dreissig durch den heroldsruf ans ihren staaten binausweisen oder mit recht". Die städte, welche die Dreissig in ihrem gebiete nicht dulden wollten, werden wohl die nämlichen sein, in denen früher die von den Dreissig aus Athen vertriebenen, die sich später im Piräus sammelten, aufnahme und schutz gefunden hatten, etwa städte in Böotien, Argos, Chalkis auf Euboa. Es ist aber nicht wahrscheinlich, dass jener beroldsruf eventuell geschah, als die Dreissig noch in Eleusis eingeschlossen waren, sondern als sie sich auf ihrer flucht von dort in die städte zerstreut hatten. Auch ist kaum glaublich, dass gleich nach der rückkehr aus dem Piräus, we man mit den mannigfaltigsten sorgen und vorläufigen einrichtungen für das, was während der anarchie vernachlässigt worden war, genug zu tann hatte, sich zeit und gelegenheit zur behandlung des processes ergeben hätte. - Auf der andern seite darf man den zeitpunkt des processes nicht zu weit hinausschieben etwa bis der ganze staatsorganismus bergestellt war, denn dieses brauchte wegen theilweiser revisionen längere zeit; sondern die rede gegen Eratosthenes ist wahrscheinlich bald nach einigermassen wieder bergestellter gerichtsverfassung, also nach der wahl der Heliasten, gehalten worden.

Man hat behauptet dass, da den Dreissig die rückkehr is die stadt unter der bedingung gestattet war, dass sie über ihre amtsführung rechenschaft ablegen wollten, Eratosthenes eben zu diesem rechenschaftsprocess (ἐνθνναι) sich gestellt und bei diesem anlass Lysias seine rede gehalten habe. So Hölscher de vita et scriptis Lys. p. 78 und der von ihm citirte Meier de ben. damn. p. 188, welchen ich aber jetzt nicht einsehen konnte 6). Dafür scheinen freilich stellen zu sprochen wie §. 79: "geneigtheit zum verzeihen und mitleid müsst ihr nicht in euren herzen haben, sondern den Eratosthenes und seine mitregenten strafen". §. 90: "ihr sollt den Dreissig nicht nachstellen, während sie abwesend sind, und sie dagegen loslassen, wenn ihr sie hier ha-

<sup>6)</sup> Auch Grote IV, 535 f. (VIII, 401 f.). Mit recht zwar macht er, wie ich auch schon in der einl. zur rede 12. s. 15 und in der zur rede 25. s. 92 (2. aufl.) gethan hatte, darauf aufmerksam, dass Lysias grossen widerstand gespürt zu haben scheint, und überwiegende neigung zur verurtheilung bei den richtern offenbar nicht vorausgesetzt wird. Aber weder die behauptung, dass die rede 12 bei gelegenheit der euthynen gehalten worden zei, noch dass die Dreissig von ihren freunden ermuthigt zur rechenschaftsablegung nach Athen gekommen seien, vermag er mit irgend einem grunde zu stützen. Denn was er aus § 79 anführt: παρά Ερατεσθένους καὶ τῶν τουτουί ουναρχώντων δίκην λαβιν, beweisst nichts, da Lysias nur ein grundsätzliches verfahren anrathen will, das jetzt bei Erstosthenes und eben so in möglichen künftigen fällen, wo man sines der Dreissig habhaft würde, zu beobachten zei.

het, with the split or nicht schlimmer mit euch selbst meinen als das glück, das diese doch gewiss zunächst nur den Eratesthenes und Pheidon ] euch in die hände gegeben hat". Und endlich 6. 22: "so weit baben sie es in der frechheit getrieben, dass sie hieber gekommen sind, um sieh zu vertheidigen [anekoypcoussoi]". Aus diesen stellen könnte man schliessen wellen, dass nebes Bratesthenes noch andere von den Dreissig erschienen seien, sm rechenschaft abzulegen und der annestie ebenfalls theilhaftig zu Wie kommt es aber, dass Lysias ausser den nur in der narratio 66. 6-9 gelegentlich erwähnten und als abwesend gedachten Theograis, Peison, Melobies und Mucsitheides und ansser den nicht mehr lebenden Theramenes und Kritias in der ganzen rede von den Dreissig keinen erwähnt als eben den Eratosthenes und Pheiden? Offenbar weil pur diese beiden in Athen und jetzt bei der gerichtsverhandlung anwesend waren, der eine als beklagter, der andere als sein vertheidiger und als sein fround. Was aber den plural fixovoir anologygooneroi §. 22 betrifft, so ist ihm entgegenzustellen der singular ins asologyoμενος §. 84, welcher nur von Eratosthenes gilt, während §. 22 an Eratosthenes und seine freunde und vertheidiger gedacht wird. Ueberhaupt findet Lysias seine rechaung dahei, auch wo er rea Eratosthenes allein redet, doch den hyperbolischen plural zu gebrauchen, weil er ihm die sünden der Dreissig überhaupt in die schuhe schütten und ihn auch für die handlungen seiner ehemaligen collegen soliderisch haften lassen möchte. Dieses ist ja natürlich und zeigt sich neben vielen andern stellen auch &6.81.82. 86 handgreiflich. Endlich ist gar nicht denkbar, dass einige von den Dreissig es schon jetzt gewagt haben sollten beimzukehren und sich zu verantworten. - Auch aus andern gründen ist es unglaublich, dass die rede bei einer ablegung von rechenschaft über die verwaltung sei gebalten worden. Sie enthält nirgends auch aur eine andentung von euthyne. Ja Lysias bätte, da er kein bürger war, bei ablegung der rechenschaft wohl als zeuge, allein weder als selbstständiger kläger noch als staatsanwalt (Hermann staatsalterth. §. 154, 8) auftreten können. Ueberdiess war Pheidon, da ihm seiner ganzen haltung gemäss die amnestie zu gute kam, von der in der ausnahmsclausel den übrigen Dreissig zur pflicht gemachten rechenschaft entbunden, und sogar von Eratosthenes ist es mehr als zweifelhaft, ob er zu dieser rechenschaft angehalten wurde, da er durch sein bleiben in der stadt bei der flucht der Dreissig sich aus der zahl derselben eximirt hatte. Von dort an gehörte er ja zu der partei in der stadt und befand sich unter dem schutz der verträge mit denen aus dem Piraus, consequent demnach auch unter dem schutze der später ertheilten amnestie. - Vielmehr klagte Lysias lediglich für sich wegen ermordung seines bruders, also in einem falle, wo auch der isotele nichtbürger selbstatändig zu

klagen bengehtigt war, und wo er nach attischer rechtsanschauung, ale micheter angehöriger segar die pflicht auf, sich hatte zu klages. Er klagte aber aur gegen Eratesthenes als urheber des todes seines bruders und nur wegen dieses mordes, nicht gegen die verweltung der gestürzten Dreissigerregierung. Was er gegen diese varbringt, dient ihm, wenn es schou den grössern theil seiner rede einnimmt, doch nur zun begründung und ampli-Seation und popularisirung seiner klage, weil er spürt dass er micht nur in seinem, sondern auch im namen mehrerer teusende das berz leeren kann. Und durch die amnestie war er weder von der pflicht zu klagen entbunden noch des rechtes beraubt. Schwuren ja auch nach der ampentie die richter (Andok. 1. & 91) swar: "ich will den hösen nicht gedenken, auch einem andern darin nicht gehör: gehen?', was sich auf die parteiwirren während der anerchie bezieht, aben zugleich auch ; "nondern ich will meine stimme abgeben nach den bestehenden gesetzen", zu welchen, ja die über mord auch gebörten. Wie aber diese klage über zur zeit der anarchie geschehene hinrichtungen trotz der amnostie nach der ausicht vieler immer noch als zulässig gegolten habe, dafür zeugt, wenn auch der fall des sprechers der rede 40 als nicht gehörig bekannt keinen festen beweis liefert, doch der fall des Dionysies und seiner mithaften gegen Agoratos. Agestates war keiner der Dreissig, sondern nur ihr belfersbelfer allerdings zum untergang vieler gewesen. Zudem war er von der amnestie nicht ausgenommen und beste unter ihrem schutze mehrere jabre ruhig in Athen gelebt; und dennach nahmen die Kilfmänser die klage wegen der unter der anarchie durch ihn veranlassten hinrichtungen von Dionysios und den mitklägern an. So wenig that in solchen fällen die amnestie dem klagrecht eintrag.

Auf der undern seite dürfen wir glauben, dass Eratestheuts losgesprochen wurde. Ihm half dass er den Dreissig als einer der gemässigten opposition gemacht, dass er es mit Pheidnu gebalten und auf dessen auch im gericht stark vertretene partei sich stützte. Er mag auch bei und nach der verjagung der Dreissig so gehandelt haben, dass er glauben durfte es werde ihm sum verdienst gereichen, weswegen er in der stadt blieb. Wirklich weiss ihm Lysias aus der regierungsperiode der Zehn in der stadt keine handlung vorzuwersen, während er dem Pheiden gerade aus jener zent her vorwürfe macht & 54-60. Endlich, und das ist der klage gegenüber die hauptsache, hat er des Lysias bruder Polemerches nicht getödtet, sondern mit aller rednerischen kunst bringt Lysias micht mehr an den tag, als dass er dem Polemarchos, den er auf befehl der Dreissig fastnehmen musate, nicht gelegenheit zum entwischen gab. konnte es dem Eratosthenes nicht schwer fallen darzuthun, dass seine handlungsweise gegen Polemarches unter die ampestie falle. Bei der beurtheilung spielte aber die stimmung der richter eine

hauptrolle. Aus des Lysias äusserungen gegen das eude der rede sehen wir, wie gemischt an gesimmungen die richter dassssen, und überhaupt mochte die stimmung der lossprechung günstiger sein; das fühlt man der rede selbst an. Es waren nicht stände und corporationen, die einander bekämpft hatten, sonders oft glieder der gleichen familie und mannigfaltig befreundet gewesene personen. Nach lange ungewissen kampf und jetzt nach geschlossener versöhnung war die freude, in das lang entbehrte heimwesen zurückzukehren und alte freundschaftsbande wieder anzuknüpfen, bei den meisten wenigstens eine zeitlang grösser als das rachegefühl, das sich zunächst allseitig gegen die ärgsten übelthäter, die gesiehenen Dreissig, erhob und naturgemäss erst später nach ganz wieder hergestellter äusserer ordnung, als jeder ruhig seinen herben schaden überlegte und empfand, neuerdings aufflammte, wozu dann die unermüdlichen blaschälge der sykophanten gehörig mitwirkten. Daher auch später die versuche gegen einzelne die amnestie zu durchbrechen, demen sogar das gesetz des Archines mit seinem rechtsschutze der einrede kaum zu steuern vermochte.

Es ist also wahrscheinlich, dass damals Erutosthenes von der klage des Lysias longesprochen worden sei. Kehren wir aber zum sprecher der zehnten rede zurück. Gegen wen konnte er vier oder fünf jahre später majorenn geworden die klage wegen tödtung seines vaters vor dem Arcopag erheben? Dass andere bisher in verbannung lebende von den Dreissig in dieser zeit sich getraut haben sollten heimzukehren und in der rechenschaft rede zu stehen, ist bei der, wie so manche andere rede des Lysias seigt, auch späterhin noch sehr erbitterten stimmung gegen jone regierung mehr als sweifelhaft. Aber gegen den Bratosthenes und augleich gegen den Pheidon konnte er kla-Er sagt zwar, er babe allein (μόνος) die Dreissig asgegriffen. Diese hyperbel liegt aber ganz im wesen seiner persönlichkeit. Denn man wird dieses richtiger so zu fassen haben, dass er ohne mitkläger klagte, als dass sein fall die einzige gegeu die Dreissig angebrachte klage gewesen wäre, was ja schon wegen Lysias kaum sich mit der geschichte verträge. Er klagte aber ohne zweifel nicht bloss als sehn aus rachepflicht, sondern, wie schou bemerkt, weil er sich damit herverthan wellte. Auch branchten keineswegs Eratosthenes und Pheidon an der tödtung seines vaters unmittelbar schuld gewesen zu sein, sosdern wenn er die zwei angreift, deren er habhaft werden kase, so behauptet er vierzehn jahre nachher, die Dreissig angegriffen zu haben, weil'er die einzelnen mitglieder dieses regimentes selidarisch für das ganze zu behaften strebt, in diesem punkt. ähnlieh wie Lysias in der zwölften rede. Durchgedrungen ist er aber mit seiner klage schwerlich, sonst würde er kaum unterlassen sich seines sieges zu berühmen.

Bine frage ist noch der prüfung werth, nämlich über den gerichtshof. Drei klagen sind uns genauer bekaunt, die wegen tödtung gegen die Dreiseig oder gegen ihre auhänger angebracht worden sind: 1) die des Lysias gegen Bratesthenes, nach gewöhnlicher annahme (Hölseher a. a. o. p. 79) im Delphinion vor den Heliasten unter vorsitz des zweiten Archonten (βασιλεύς) verhandelt; 2) vor dem arcopag die in der rede 10. des Lysias erwähnte klage; 3) die Apagege in der rede 15. des Lysias gegen Agoratos vor den Heliasten unter dem vorsitze der Bilfmänner. Diese letztere wird uns hier nicht beschäftigen, da diese eigenthümliche klageform anch ein eigenthümliches aummarisches verfahren bedingt, worüber im Philol. V, s. 513 ff. gesprochen worden ist 7). Dagegen fragt sich, wie die zwei erstern in ihrem wesen wohl nicht sehr verschiedenen fälle vor ein verschiedenes forum gebracht werden kennten?

Das verzeichniss der gerichtshöfe, in denen über todtschlag gerichtet wurde, und die bezeichnung der fälle, über die sie richteten, giebt Demosthenes gegen Aristokrates §§. 66—80. (vgl. Hermann staatsalterth. §. 104 und 105). Es sind: 1) der Areopag, der über vorsätzlichen mord und verläumdung u. s. w. richtete; 2) das gericht im Palladion über unvorsätzlichen todschlag;

7) Gelegentlich aur die bemerkung, dass Agevatos, de er im vertrauen auf die amnestie jahre lang herumgegangen war und tempel und markt besucht hette, nach Heffters vermuthung, athen. gerichtsverf. s. 207, wahrscheinlich vom kläger auf dem markt oder in einem tempel ergriffen und abgeführt wurde, da solche örter zu betreten personen, auf deuen blutschuld haftete, verbeten war. Denn nach Demosth. 23 § 80 konnte die apagoge immer angewendet werden, wenn auch die nützliche zeit zu einer andera klagform versäumt war.

Nicht ohne interesse ist es zu vergleichen, wie nach dem landbuch von Appenzell Innerrhoden einem unfreiwilligen todtschläger der besuch öffentlicher orte untersagt war. Unter dem artikel 46 "todtschlag über Fridt" p. 26 heisst es: "1660 den 3. juni ist einer ohn versehn erschossen worden, dahere über den thäter dessen das urtheil ergangen wie volget". Nun kommen 7 strafartikel, die ihm auferlegten geistlichen and weltlichen bussen enthaltend. Im ersten wird ihm unter anderm suferlegt, er solle mit einer kerze in der einen hand und in der andern mit dem gewehr, mit dem er ihn leiblos gemacht, auf des entleibten grab sich begeben, "alldort sich auf das grab niederlegen mit lauter stimm dreymahl mit namen nennen und begehren ihn um verzeihung seiner that ruoffen". Und im viorten: "solle er allen denen so des eatleibten geschwüsterig kindt schwäger oder nacher freund seynd abweichen und abtreten auf stegen, wegen, stapfen, strassen in holtz und feld, auf wasser und landt, in steten und dörffer, fleckchen und auf märkten, er soll auch in kein wirths hauss, scheer und baudstuben (also versammlungsörter wie die zovyeta, tonstrinae, balnea) nit geben, auch da es sich begäbe in kein schiff treten da des entleibten freundt einer oder mehr darinnen ist, er mög dan das an ihnen erlangen". (Letzte-res zwar nicht wegen des vetabo, sub isdem sit trabibus fragilomve mecum solvat phaselon, auch des ganze nicht aus der vorstellung eines piaspa, sondern aus polizeilicher vorsorge gegen friedensbruch.)

8) das gericht im Delphinien, in fällen wer der tedtucklag swar eingestauden ist, aber als gesetzlich erlaubt gerechtfertigt werden will; 4) das gericht beim Prytancion über tödtung dach zufalt, heralsfallende steine u. s. w.; 5) das gericht in Phreste in dem eigenthümlichen falle, wo einer wegen begangener zufreiwilliger tödtung das land meiden musste und ver erlaugte sühnung in der verbaueung einem absiehtlichen todtschlag begangen hatte; 6) zu den angeführten rechtsmitteln nud als ergänzung derselben, wo sie wegen irgend einer ursache versäumt werden waren, kommt noch die abführung des todtschlägers vor die eriminalcommission der Kilfmänner, welche alsdann dem gerichtshofe, ohne zweifel Helfasten, präsidirten.

Betrachten wir aun die uns erkaltenen processreden wegen tödtung, so finden wir meistens ohne mühe, welchen von den aufgezählten gerichtshöfen die einzelnen fälle zur beurtheilung zufielen. So gehört der fall wegen tödtung des ehebrechers in der rede 1. des Lysias vor das Delphinion, weil die that swar gestanden, aber auch als völlig gesetzlich gerechtfertigt wird. Der fall bei Isokrates rede 18. §. 58 kam ver das Palladien. De war verwundung und in folge daven angeblich erfolgte tödtung einer sklavin. Die klage war swar falsch, denn der kläger wurde dadurch widerlegt, dass die angeblich getödtete den richtern gesund und frisch vor augen geführt wurde, allein sie gehörte vor diesen gerichtshof, in so fern nicht auf absiehtliche tödtung geklagt war. Zu wenig wissen wir von dem falle Demosth. 59. §. 9, der vor den gleichen gerichtshof kam 8). Bei

8) Schwierig ist es zu sagen, vor welchem gericht die klage wegen des angeblich durch gift getödteten choreuten bei Antiphon rede 6 ge-bracht worden sei Mätzner p. 248 gestützt auf Meier att. proc. s. 312 fl. u. s. sehew es als eine klage auf poultrons au, welche nach Harpokration vor die Epheten im Palladion gehört habe, während, da der tod des choreuten durch die angebliche vergiftung erfolgte, die sache vor den Arcopag gehörte, und zwar in doppelter beziehung, da der Arcopag 1) über beabsichtigte tödtung, 2) über giftmischerei richtete. Mätzner schliesst aus S. 16, dass die klage auf beimtückische nachstellung, nicht auf gistmischerei ging. Letztere lässt eich allerdings unter der erstern begreifen, obsehom auffällt dass die klage nicht auf pagnamme geht, de diese doch eine eigene gesetzliche rubrik von blage war, die in die competenz des Arenpag fiel. Die hauptsache war offenbar die, gleichviet ob durch nachstallang oder gilt erfolgte, tödtnag, und dicees merkmal softe, scheint es, über den gerichtshof entscheiden. Harpokrations definition, impoultius, sei es, wenn einer einem durch nachstellung den tod zu hereiten suche, gleichviel ob der, dem nachgestelk wird, dadurch sterbe oder nicht; ist in der ordnung; aber seine alternative trennung des erfolges führt von selbst darauf, dass man die klage nach erfelgtem tode vor den Arsopag zog, vor die Epheten dagegen im Palladion, wenn er nicht erfolgte. Hätte Herpokration diese unterscheidung verfolgt, so wurde er sich vermuthlich auch den widerspruch, den er enfährt, gelöst heben, dess nämbeb Dinarch sege, solche klage gehöre vor den Areopag (natürlich, wenn der tod erfolgte), Isaos aber und Aristoteles, ins Pallattien (natürlich, wenn er nicht erfolgte). Aus

Antiplion vede 5. houdelt es sich wie bei Lynian rade 12. um abführung. Für die klage des speechezs der rede 10. des Lysias gegen die Dreissig was der Arcopag der auständige gerichtsbof. Dazselbe scheint auch für den ganz äbalichen fall des Lysias gegen Eratosthenes zu gelten. Dennoch ist es jedenfalls nicht der Arespag, vos welchen die anche gebracht wurde, sondern es sind Heliasten, wie schon die aarede an die richter lehrt, und aur darüber kann zweifel sein, ob beim Delphinion oder beim Palladion. Down wann nun einmal, nicht beim. Assapag, se konnte die sache, je nachdem man sie auffasste, gemäss der bestimmung dieser gerichtshöfe dem einen oder dem andern ugewiesen werden 9).

der rede selbst lässt sich nicht unzweideutig entnehmen, ob sie vor dem Areopag gesprochen wurde. Einiges scheint allerdings dawider zu sein. Aber dasur spricht, dass der beklagte S. 9 selber sagt, er sei wegen mord angeklagt, und auch S. 16 nicht die βουλευσις an die spitze stellt, sondern wieder anoxtetrai pe fortevourta tor Gararor: " Vielleicht such S. 51, wo es heiset, die Hollenen hielten sie für die gewissenhaftesten und gerechtesten richter, ein rubm, der allgemein, wie man aus den

rednern sieht, vorzugsweise vom Areopag galt.

9) Es sei uns hier gestattet über die Epheten, deren verrichtungen im zeitalter der redner wenigstens und deren zusammenhang mit den übrigen richtertichen behörden sehr im dunkeln ist, eine muthmassung vorzubringen. Ausser zweisel scheint, dass die Epheten wesentlich im Palladion und im Delphinion zu thun hatten. Es ist aber sehr unwahrscheinlich, dass sie zu allen zeiten in diesen beiden gerichtsstätten der eigentliche gerichtshof gewesen seien, sondern im zeitalter der redner waren es die Heliasten. Gleichwohl behielten sie an den beiden gerichtsstätten eine thätigkeit, und dass sie davon gänzlich ausgeschlossen wurden, ist sehon wegen des zähen sinnes, mit dem die Athener en allen religiösen instituten, zu denen ja das gerichtsverfahren in blutsgerichtssechen gehörte, ganz unglaublich. K. Fr. Hermann in eeiner sebrift über gesetz u. gesetzg. im griech. alterth. s. 46. hält die einsetzung der Epheten durch Drakon für eine schranke gegen beamtenwillkähr und für eine centrole des richteramtes. Er glaubt sie mässten ursprünglich als eine appellationsinstanz gegen die Archonten betrachtet werden, zumal da in früheren zeiten die Archonten als autvorselets entschieden batten. Das letztere wird man unbedenklich augeben müssen in sachen geringern belanges, dass aber in blutsechen auch in der ältesten zeit die enticheidung einer einzigen person ohne beirath eines collegiums überlessen worden wäre, darf man bezweifeln. Vielmehr ausehten von Dra-kon an eben die LI Ephoten jener beirath oder jenes consilium gawe-sen sein. Als aber durch Perihles die neue gerichtsordnung eingeführt wurde und Heliasten auch im Palladion und im Delphinion richteten, so wurden doch die Epheten nicht ganz verdrängt und es muse ihrer thätigkeit irgend eine sphäre dort bestimmt werden sein, vermöge deren sie eben als eine appellationsinstanz, worauf Hermann mit recht besteht, angesehen werden konnten. Diese instanz konnten sie aber im keinem falle gegenüher dem spruche der Heliasten sein, wohl aber, wie Hermann will, gegenüber den entscheidungen des Arobonten in seinen functiones als instructor des processes und verhörrichter. Eine der wichtigsten vorfragen nun, die sich nach geschlossener präcognition oder avangene erhob, war die, welchem gerichtshofe nun nach der natur des falles die-

Aber gleichwohl warum nicht dem Arespag ? Wäre die ansicht richtig, dass diesem durch Ephialtes unter des Perikles verwaltung die blutgerichtsbarkeit eutzogen und erst später, wie einige meinen etwa nach den Dreissig, wieder gegeben warden sei, so wäre die frage beantwortet. Allein dieser annahme widerspricht entschieden die äusserung des Demosthenes 23 §. 66: "diesem gerichtsbof allein hat kein alleinberrecher, keine eligarchie, keine demokratie die gerichtsbarkeit in sachen wegen mord zu entziehen gewagt". Auf dieses zeugniss hat man jese ansicht jetzt fast allgemein gelten lassen (s. Hermann staatsalterth. §. 109, 6), und die einzige bedeutende stelle, die der annahme von der ununterbrochenen fortdauer des Areopags entgegenistand, Lya. 1 §. 80: ἀκούετε, ο ανθρες, ότι αυτο το δι καστηρίο το εξ Αρείου πάγου, ο και πάτριον έσει και εφ ήμων αποδέδοται του φόνου τας δίκας δικάζει», hat G. Hermann Opusc. IV, 299 dadurch mit dieser sonahme einstimmig zu machen gesucht, dass er ἀποδέδοναι erklärte competit, so dass der sinn wäre: "dem es sowohl ans altem berkommen gehört als auch zu unsern lebzeiten in competens gegeben ist". Früher erklärte man einfach: "zurückgegeben worden ist", was das wort gemeiniglich bedeutet. Sprachlich sind beide übersetzungen richtig, allein wir nehmen bei Hermanas erklärung an der entgegensetzung καὶ πάτριον und καὶ ἐφ' ἡμῶν einigen anstoss. Wollte Lysias die continuität bezeichnen, so hätte er am einfachsten gesagt: "dem diese gerichtsbarkeit sewohl aus altem herkommen gebort als auch bis auf den heutigen

set zur entscheidung zuzuweisen sei. Das war nun in erster instanz der entscheidung des Archonten überlassen, dech aber schwerlich dieser einzelnen person ohne appellation. Denn es ergab in manchen fällen doch ein sehr folgenreiches präjudiz, wenn er entschied, die sache gehöre vor diesen oder jenen gerichtshof, weil dieser schon den vorentscheid involvirte, die tödtung sei durch des gesetz als straffes zu rechtfertigen, oder sie sei unsbeichtlich erfolgt, oder aber beabsichtigt. Konnten nus nicht gegen seinen entscheid die Epheten die appellationsinstanz gewesen sein, welche, wenn man sich mit diesem processleitenden vorentscheide des Archon nicht beruhigte, die parteien an den zuständigen gerichtshof verwiesen? So würden die toten in einer der schiven wortform entsprechenden bedeutung die "zuweisenden" sein, während sich Hermann mühe geben muss, die passive bedeutung "diejenigen an die verwiesen wird", oder an welche die eine partei die andere mit dem process hinschiebt, künstlich zu erweisen. Einen zweifel degegen könnte man aus der ursprünglichkeit des namens erheben, den sie ja nicht erst seildem Heliasten richteten trugen, sondern schon von anfang an. Aber auch hier lassen sie sich als zuweisende denken, in so fern sie z. b. einen todtschlag nicht für einen unabsichtlichen sondern für einen wohlbedachten erklärten und hierauf den fall an den zuständigen gerichtshof wiesen. ist allerdings die appellation, aber es bedeutet eigentlich wie iourus die hinweisung des gegners nach dem ersten spruch an eine weitere instanz, so in der appellation vom entscheide der diäteten bei Demosth. 29 S. 59. 40 S. 17, 31, 55. 57 S. 6.

tag geblieben ist". So wie aber die worte jetzt lauten, drängen sie fast nothwendig zu der auffassung: "als auch zu unsrer zeit wieder in competenz gegeben worden ist", was immerhin auf eine unterbrechung dieser richterlichen functionen des Areepags hindeutet.

Aber überzengender als diese worte zeigen uns die historischen thatsachen die nothwendigkeit eine unterbrechung ansunehmen, wobei weder des Lysias noch des Demosthenes zeugniss gewalt erleidet. Die unterbrechung ist freilich nicht von Eshialtes. noch von einer frühern periode an zu datiren als von der seit der Dreissig. Neben diesen ist die thätigkeit des Areopag nicht denkhar. Einige monate noch vor der übergabe der stadt seben wir nach dem zeugnisse des Lysias 12 §. 69 den Areopag mit berathung von massregelu beschäftigt, die auf kein einverständniss mit den häuptern der nachberigen Dreissig, sondern vielmehr auf das ebrenbafte streben hindeuten, die stadt und ihre freiheit zu behaupten. Ein collegium aber von solcher gesinwung, dazu so zahlreich und angesehen, neben sich bestehen zu lassen, lief wider die interessen der Dreissig. Darum so bald diese die regierung antraten, versicherten sie sich der eriminalgerichtsbarbeit und übertrugen diese willkührlich dem oligarchisch gesinnten rathe als einem willfährigen werkzeng ihrer blutigen schreckensherrschaft. An mehreren orten schildert Ly-sias, wie revolutionär dieses blutgericht eingesetzt und wie in ihm alle form und aller anstand mit füssen getreten wurde, z. b. 30 §. 11: 13 §. 35: vgl. auch Scheibe olig. umtr. s. 67. Was hätte daneben der Areopag bedeuten sollen? Vielmehr ist glaublich, dass mitglieder desselben hingerichtet wurden, noch viel mehrere aber mit tausenden von bürgern in die verbannung gingen. Der Areopag hörte also von selbst auf, und die Dreiseig hatten nicht einmal nöthig durch ein decret oder einen gesetzgeberischen act ihn zu beseitigen. Mit dieser auffassung kann das wort des Demosthenes wohl bestehen, dass kein tyrann, keine oligarchie, keine demokratie dem Areopag die blutsgerichtsbarkeit wegzunehmen wagte.

Aber auch des Lysias wort besteht gut damit, und zwar in der ungezwungensten erklärung, dass dem Areopag seine frühere richtergewalt zurückgegeben worden sei. Die ihm factisch abhanden gekommene gewalt wurde ihm zu Lysias zeit, έφ' ήμῶτ, ohne zweifel durch volksbeschluss wieder gegeben  $^{10}$ ). Wohl wäre es irrig zu glauben, dass nach geschehener versöhnung und beschworener amnestie die frühere verfassung wie auf einen schlag im ganzen umfang wieder hergestellt worden sei. Die ver-

<sup>10)</sup> Diese wie ich glaube natürliche ansicht von einer zeitweiligen factischen unterbrechung der verrichtungen des Areopag hat ebenfalls Grote III, 285 (V, 496) und stützt dieselbe auch mit einigen von denjenigen gründen, die oben im text entwickelt sind.

heerung und verwirrung aller verhältnisse war zu grees gewesen, und spuren denten darauf hin, dess man gar nicht einstimmig daran wollte das alte mit allen schäden wieder einzuführen. Man deuke nur an den vorschlag des Phormisios und an die rede 34. des Lysias. Es liegt aber in der natur der sache. dass eine restauration mit verbesserungen, die man eratrebte, nur allmälig von statten ging, und dazu gehörte shae zweifel die bestimmung der befugnisse der behörden. Treffend bezeichnet Scheibe a. a. o. s. 147 den geist dieser periode: "überall neigt sich jetzt das bestreben, alles auf den positiven standpunkt surückauführen. Die art und weise, diess ins werk an richten, charakterisirt diese su äusseren thaten arme, aber an innern einrichtungen reiche zeit. - Es ist eine restaurationszeit. in welcher die versöhnten gemüther alle kraft nach innen wenden, um eine gewähr für das hesteben dieser versöhnung zu fieden. - So entstand auch jetat aus der versöhnung der beiden hauptparteien eine gemässigte demokratie, deren kern die Solonische verfassung war, die aber doch von aristokratischen bestandtheilen das in sich aufnahm, was sich als zweckmässig und mit dem gegenwärtigen austande der dinge vereinbar erwies".

Man musste mit dem unentbehrlichsten beginnen; dazu gehörte die wiederherstellung der volksgemeinde, die wahl der
neun Archouten, des rathes der Fünfhundert, der Heliasten, der
wichtigsten kriegs – und polizeibehörden. Bald wurde dann auch
der Areopag wieder hergestellt in der macht und befugniss, die
er vor den Dreissig besessen, und noch hinzugefügt die aufsicht
tiber die gesetze und über die anwendung derselben von den behörden. Vier bis höchstens fünf jahre nach der amnestie stand
der Areopag, wie wir aus der rede 10. des Lysias sehen, wieder da, aber die klage des Lysias gegen Eratosthenes fand den
Areopag nicht wieder hergestellt; sie musste also vor einem
Heliastengerichte verhandelt werden.

Aus dem gesagten gewinnen wir also folgende wichtige ergebnisse:

- 1) Es ist irrig, dass die Dreissig vor den thoren von Eleusis umgebracht wurden. Ihre mehrzahl entfloh von Eleusis und verweilte an verschiedenen orten zerstreut. Sogar wird angedeutet, sie möchten der reactionsgedanken sich nicht ganz entschlagen haben.
- 2) Der sprecher der rede 10. des Lysias, wenn er auch übertreibt, hat dennoch gegen einzelne mitglieder der gewesenes Dreissig eine klage angebracht.
- 3) Lysias brachte seine klage gegen Eratosthenes zwar möglichst bald an, sie wurde aber nicht vor der beschwörung der amnestie durchgeführt, wohl aber sehr bald nachher, jedoch nicht bei ablegung von verwaltungsrechenschaften der Dreissig.

- 4) Eratosthenes wurde wahrscheinlich von dieser klage losgesprochen.
- 5) Dieser process gegen Eratosthenes wurde wohl wegen der provisorischen zustände ausnabmsweise in einem Heliastengerichte verhandelt und entschieden.
  - 6) Der Areopag wurde erst nach diesem process reorganisirt.

    Aarau. Rudolf Rauchenstein.

Zu Hesychios. (Vergl. oben p. 431.)

Die erklärung bei Hesych. s. κατά πρωτίρατας: ήλικίας ὅτομα ist ungenügend: mehr enthält Phot. Lex. s. nara nowrigarus: πρωτίρανες οι περι είποσε έτη: es ist demuach eine besondre abtheilung der ipares unter mouripares su versteben. Anders Schneider: er denkt zonächst, sie seien mit den uelliquees zu identificiren. Aber mit diesem worte wird die letzte βούα der πυρσωrias oder σχύθρακες bezeichnet, deren mitglieder im 18ten bis 20sten jahre stehen, also der βονα der ίρανος ganz nahe sind, d. h. der, in welche man eintritt, sobald man zwanzig alt geworden: vrgl. Plut. V. Lycarg. c. 17: es ist also μελλείσην mit μελλέφηβος = pubertati proximus zu vergleichen. Es scheint dies Schneider auch selbst gefühlt zu haben, da er hinzufügt: od sant ii, qui primum annum ingressi sunt eleéror ordinis: abulich. aber dunkel O. Muell. Dor. U. 301: dagegen sieht Hass. od Xen. de Rep. Lac. p. 66 sie, die noweigarer, als eine zweite classe der loaves an. Allein πρωτίμανες kann, wie πρωθήβης beweisst, nur die, welche anfangen eigereg zu seyn, also die erste classe der eineres bezeichnen: sie bilden also einen gegensatz zu den opaigeis, welchen namen die letzte classe der igares, die zwischen dem 28 und 80sten jahre, hatte und somit genau den uelligares entsprach: wie die ogatgeis zu den igares und nicht zu den ardger, so gehören auch die uelligares zu den χυρσανίαι oder σχύθρακες, die auch κυρσία und σκυρθάνια gonannt, die jünglinge von 12-20 jehren bezeichnen: diese jahre geben auch die gloss. Herodet. p. 608 Fr. oder Bachm. Anecdd. Gr. 11, 355 au, da in ihnen geschrieben werden muss: ionseden δε παρ' αύτοις (sc. Λακεδαιμονίοις) ό παίς από ένων ιβ' (code. und editt. haben 18') μέχρι καὶ (καὶ ist zu streichen) κ΄.

Ernst von Leutsch.

## XXXVII.

### Zu Libanius.

Unter den schriftstellern der sinkenden gräcität ist vielleicht keiner schwieriger zu lesen und kritisch zu behandeln, als der antiochener Libanius, der vielbelesene und überans fruchtbare freund Julians des Abtrünnigen. Wie wenig Reiskes ziemlich selten und theuer gewordne, vierbändige, von seiner frau besorgte ausgabe genügt, in der die verständlichsten stellen mit einem grossartigen redeschwall erläutert, heile stellen durch conjecturen tentirt werden, frühere offenbar falsche oder unnütze vermuthungen, trotzdem ihr urheber selbat sie verwirft, nebst den retractationibus wieder aufgewärmt werden; ganz dunkle, schwer verderbte passagen aber, mit langweiligen klagen über merae tenebrae und caligines abgespeist, das etwaige licht noch durch eine verkehrte interpunction trüben ist bekannt. Gute conjecturen dagegen, d. h. solche, die einer verderbten stelle ohne die kübne ausflucht der annahme von grössern oder kleinern lücken durch paläographische methode fest und sicher aufhelfen, finden sich wenige. In der gauzen rede περί της έαυτου τύχης durfte streng genommen nur eine einzige conjectur das lob der evidens verdienen, I p. 9, 20 zápxyz für das handschriftliche aprie, was jeder sofort billigt, wenn er nicht, wie mirs erging, sofort von selbst darauf verfällt. Asdre gelehrte haben sich um Libanius nicht viel bekümmert, und Jacobs, der eine bedeutende anzahl stellen aus ihm kritisch behandelt bat, scheint mir nicht immer das gelindeste heilmittel zuerst angewendet zu haben. Die wenigsten mögen ihn seiner selbst willen, die meisten für nebenzwecke namentlich der fülle von reminiscenzen wegen mehr gelesen, als studirt haben und der vierte theil, auf den auch Petersen sich beschränkt hat, dürfte das grösste leserpublikum gefunden haben. Wenigstens beschränken sich Boissonade, Bast, Unger meist auf vol. IV, zum theil wohl wegen der güte der pariser bandschriften 3017 (s. Bast zu Gregor. Cor. p. 46) 2918. 963. Selbst Lobeck behandelt verhältnissmässig nur wenige stellen aus dem Libanius und Cobet, senat ein Seissiger leser der atticisten und freund von lösung kritischer räthsel, scheint ihn ganz liuks liegen zu lassen.

Indessen lohnt es sich doch dem manne eine grössere aufmerksamkeit zu sebenken und sobald man erst mit seinen vielfachen
eigenthümlichkeiten vertrauter geworden denselben bei der kritik
die gehörige rechnag trägt, ferner von dem irrthum, dass die
verderbniss des textes eine sehwere sei, sich losgemacht hat
und, was sehr zu beschten ist, den reminiscenzen, welche der
sophist anbrachte, zum theil stereotypen reminiscenzen, auf die
spur gekommen ist, lässt sich oft leichter fertig werden, als
man glaubt: wie ich im folgenden an einzelnen stellen zu erweisen hoffe.

I p. 125, 3 R. Zu den sehnlichsten wünschen unsres sophisten gehörte es seinem unehelichen sohne Kimon - seine mutter war eine treue dienerin, deren tod Libanius p. 166, 7-11 achmerzlich beklagt - sein vermögen zu hinterlassen, damit nicht der tag seines todes denselben in die bitterste armuth versetze, und nachdem ihm zu liebe Valentinian und Valens das gesetz, was die bastarde von der väterlichen erhschaft ausschlose, aufgehoben hatten, war dasselbe später doch wieder in kraft getreten (s. 1 p. 97, 12 - 98, 2). Libanius war daher auf einen answeg verfallen, das gesetz zu umgehen, indem er im vertrauen auf die redlichkeit einiger freunde diesen schenkungen zum scheine machen wollte, welche dann auf demselben wege und rechtsboden an seinen Kimon zurückfallen sollten. Seine feinde aber fochten diese simulirten schenkungen als dem recht zuwiderlaufend an. Das wird p. 125, 3 ff. erzählt: gilor per ουν ην αφθονία μοι δικαίων. οι δ ώς ένα λάβοιεν, έμελλον κελ. Reiske giebt den text Morellis, merkt aus den codd. Ferr. Guelf. die abweichungen ör und ira (letzteres auch der August.) an, und begrügt sich mit der bemerkung: "nibil hic video, neque expedio. — Satius est ulcus intactum relinquere, cui mederi haud pessis". Und doch ist hier nicht einmal ein ulcus da, man beaucht blos richtig zu buchstabiren : οἱ δώσειν, ἃ λάβοιεν, ἔμελλον, "ich hatte viele redliche freunde, welche zurückgeben wollten, was sie empfangen haben würden". Darauf konnte έμελλον führen, was ein futurum vermissen liess, und  $\lambdalphaeta_0$ eer, da zu λαμβάτειτ der gewöhnlichste gegensatz διδόται ist: vgl. 155, In ähnlicher weise ist p. 67, 1 διειστήχει μέν γάρ τοῖς τρόmois ganz in der ordnung, obwohl Reiske entweder uer zu streichen oder eine umstellung zuzulassen anräth. Die parenthetischen worte lauteten: διειστήχειμεν γάρ τοῖς τρόποις.

I p. 107, 7. Während Aetherius resident in Antiochien war fiel es einem denunciaten ein Libanius einen process anzuhängen. Die klage war so abgeschmackt, dass der richter, welcher sie nicht sofort abwies, wegen seines unverstandes nur zu bemitlei-

den war. An dieser stelle eagt Libanius: παρήνουν ωὐεφ μή συκοφαντεῖν ἀλλ' ἀπηλλάχθαι πραγμάκων καὶ τοῦτο ήν, ἐφ ἡ παρεκαλούμην (iu iudicium vocatus eram) als ungrischisch zurück und bekennt dass er die stelle nicht verstehe. Ich verstehe sie so: Libanius giebt den grund an, welchen der sykophant hatte, ibn wegen γοητεία anzugeben. Er hatte ihn früher hart angelassen und deshalb molestirte er ihn jetzt. Also: καὶ τοῦτο ἡν ἐφ ἡπερ ἐκάκου με. Ueber κακοῦν s. p. 116, 11. Dus imperfectum drückt den conatus aus; ἐφ ἡπερ aber ist bei unserm auter nichts seltnes. Welter unten heisst es: ἐλεῶν τὸν δικαστήν, ὁπόσον ἀπέχειν (ἀπέχων Aug. Guelf.) οὐ δικαζειν ήξίου. Reiske ἀπέχων τοῦ δικάζειν, ἡξίου sc. δικάζειν. Ich dächte ἀπέχων νοῦ, entsprechend dem worte ἀνοήτοις z. 8.

I p. 16, 3 bietet ein ganz Empliches beispiel, wie richtige sylben - und wort-theilung das verderbniss hebt. Es ist von den mitteln die rede, welche die studirende jugend Athens anwendet, um ihre professoren in aufnshme zu bringen, ihnen zuhörer su werben, und wie sie sich zu ehren ihrer tehrersogar — bekriegten und zerprügelten. Es folgt: ἀκούων έγωγε ἐκ καιδός τοὺς τῶν χορῶν ἐν μέσαις ταῖς Ἀθήναις πολέμους καὶ ῥόπαλά τε καὶ σίθηρον καὶ λίθους καὶ τραύματι, γραφάς τε ἐπὶ τούτοις καὶ ἀπολογίας καὶ δίκας ἐπὶ ἐλέγχοις. Also nach excessen die untersuchungen. Reiske zweifelt un der richtigkeit des wertes δίκας. Μίτ recht. Man lese καὶ δὴ καὶ ἐπελέγχους. Das seltne wort ἐπελεγχος (auch ἐπεξέλεγχος) zunächst scheint in ἐπὶ ἐλέγχοις corrumpirt die fehlgreifende emendation δίκας nach sich gezogen zu haben.

Aehnlich liegt die sache auch I p. 26, 4. Die beborde bat den unfug der studentenschaft satt und sucht bessre hirten für die missleitete heerde. Die wahl fällt auf einen Aegypter, einen landsmann unsres Libanius und diesen selbst, der damals 25 jahre alt war. Auch das alter der beiden andern wird angereben: δ δε Αξτίπτιος πλείω δέκα, τούτου δε ην Ετερος πρεσβόregos. Dieser éregos epíros ist eben molitas res euós. leuchtet daraus ein, dass τούτον δ' ὁ ἡμότερος zu schreiben ist. Bin weitres beispiel liefre IV p. 864, 10: roveous nysiodas zen Aloyérous tous hornus, er rap to, tí rap tolauta naidentis: elπείν, ταύτα πάντα παρείληφεν. έτι τοίνυν, εί δεί σκεψώμεθα. Die bemerkung Reiskes lautet: "εί δεί] num εί βούλει. si vis?" Der gedankengang führt jedoch auf ίδία σκεφώμεθα, was ίδι geschrieben war. Alles voraufgehende war aus der seele des Diogenes gesprochen, jetzt will der verfasser der Chrie die betrachtung idia, gleichsam für eigne rechnung, weiterführen. -Uebrigens erinnert mich diese stelle an eine kürzlich öfter besprochege andre, die für Kallimachus von interesse ist. H. Keil in seinen Analect. Gramm. p. 6 hatte veröffentlicht: καὶ γὰρ περί του Αρχιλόχου λέγων έν τω γραφείω φησίν ούτως είλκυσε -

στομάτων. O. Schweider hatte daraus einen binder undekannten titel eines Kallimacheischen gedichtes gewinnen zu können gehofft und ἐν τῷ ἐπιγραφείφ geschrieben, Schweidewin aber noch in der abhandlung de hypoth. tragg. Gr. p. 34 ἐν τῷ γ΄ αἰτίων festgehalten. Mir will scheinen, als habe der anonymus dem titel des gedichts, dem die notiz entlehnt ist, gar nicht angegeben, sondern als sei in einem zuge fortzulesen: καὶ γὰς πτεὶ τοῦ Λοχιλόχου λέγων ,,ἐν τῷ γράφων, φησὶν, ,,οῦτος εἶλκυσε κτλ.—σομάτων.

Als letzte probe der anwendbarkeit des besagten kritischem hansmittels im Libanius diene folgende stelle: I p. 3, 9: ŝr dà tỹ μεγίστου μεγίστους είναι συνέβη γένος τούμὸν παιδεία τε καὶ πλούτω καὶ χορηγίαις καὶ ἀγῶσι καὶ λόγοις, ὅσοι φοραῖς ἀρχόντων ἀπαντῶσιν. Reiske giebt im texte die interpolation Morells. Die lesart des Guelf. und Ferrar. ist aber ὅσαι. Danach sieht man wohl, dass APOPAIC zu verbinden ist, und en eine corruptel von φοραῖς aus θύραις, wie Reiske glaubt, oder gar aus πορφύραις wie Morelli vorschlug, nicht entfernt zu denkom ist. ΔΤΦΟΡΑΙC hat Libanius geschriehen d. h. λόγοις διαφοραίς ἀρχόντων ἀπαντῶσιν. Wie Libanius selbst durch ein rechtes wort an guter statt zerwürfnisse der römischen behörde und seines lieben Antiochien gütlich beilegt, so hatten es schon seine ahnen immerdar gehalten und sich ein hohes ansehen in der stadt erworben.

I p. 115, 13 ist' die anwendung der buchstabentrennung zweifelhaft. Es heisst da: της αὐτης θεού καὶ τὸ Περγάμιον. Reiske erganzt den sinn durch einflicken des worts σεσιωπηκέται. Minder gewaltsam ist το περί Αννίον oder περί Περγάμιον. Der frappanteste fall aber, wie ein wort durch zersplitterung zusammengehöriger elemente, zumal ein seltneres wort unkenntlich werden kann ist I p. 164, 3, wo ich auf richtiger fährte zu sein glaube, wenn ich an ενδυμενία (s. Lobeck zu Phrynichus s. 334) denke. Δώσειν τε φίλοις καὶ οὐ φίλοις είπεν ένδον οὐκ δλίγοις έν οἱς ήν καὶ δυσμένεια καὶ χουσός καὶ ἄργυρος έν τοις γράμμασι διεδόιπτείτο πολύς ήξειν έπι κεφαλήν έμήν. Olympius hat zwar den Libanius zum universalerben eingesetzt, aber auch aller welt legate ausgesetzt, bestehend in hausrath und baarem Gelde. Da aber Olympius' baare hinterlassenschaft hypothekarisch so schlecht und unsicher ausgeliehen war, dass wer sich erbes erklärte wenig hoffnung auf eingang der aussenstände hatte obwohl ihm die befriedigung der legatare oblag, so bat Libanius lust auf die erbschaft zu verzichten. Der erfolg lehrte, dass er gut dran gethan hätte. Siehe s. 166, 5. Wie der ganze passus herzustellen ist weiss ich freilich nicht 1), aber

<sup>1)</sup> Reiske vermuthet molie, millor heir, dem sinne nach gar nicht übel. Denkbar wäre auch: pilois siner oun olipois siner ob wat her

dans érôor an seiner stelle zu streichen und ifr zui érôoperia zu lesen ist, dafür möchte ich gut sagen, um so mehr als die schreibung des im ganzen seltnen wortes zwischen 5 und 5 in der zweiten sylbe schwankte, rà érôor aber ausserdem eine missyerstandene glosse dazu sein konnte.

1 114, 9-11. Valens war ein feind der mantik und hätte einer auf der folter ausgesagt, dass auch Libanius, wie der kaiser überzeugt war aber ihm nicht beweisen konnte, sich der mantik bediene. Wäre es ihm wohl an kopf und kragen gegangen. Aber es verrieth ihn niemand. Dies veraulasste den sophisten, che er das beispiel treuer freundschaft, welches Adelpheios gab, erwähnt, zu der bemerkung: dank der mantik, welche mir rieth, wen ich zum freunde wählen solle, wen nicht, blieb ich verschout. Denn ich wäre einen kopf kürzer gemacht worden (- und doch, wie viel schmerzlicher ist es um nolchen preis gerettet zu werden, als zu sterben - wenn gegen Adelpheios die folter angewendet worden wäre, der sich ihr durch selbstentleibung entzog, um seine freunde, vom schmerz gefeltert, nicht zu verrathen. An dieser stelle sagt nun Libanius: την κεφαλή: δ' αν απετεμνόμην - ως δεινότερον δν του απολωλέναι το ταύτη σεσώσθαι - ή τις ήχεν έπι τον 'Abelmeor, ος θείον μέν τι την φιλίαν ήγειτο, καρτερείν δε πρός ανάγκας ούκ είγε. Hätte Reiske die parentbese erkannt, würde er nicht bemerkt baben: videtur hic parum quid deesse e. c. εί ταύτη γρώμερος έφωράθην, und ebenso zu η τις ηκεν: vereor ne nonnulla hic desint. equidem haud intelligo. Tavry bezieht sich auf die folgends erzählte freundschaftsprobe des Adelpheios; n ist ei, zu zig ist entweder άτάγκη, βάσατος zu ergänzen, oder τίσις zu schreiben; doch liebt Libanius harte ellipsen. In der parenthese endlich ist ovor de δεινότερον του κτλ. zu schreiben. - Beiläufig sei bemerkt, dass diese stelle nicht abhält I p. 123, 6 dereorepor in aigerwreger, εὐχτότερον oder ein ähuliches wort zu ändern und ich lieber mit Reiske ihr analog του μηκέτ' είναι τὸ ζζιν έν ὀνείδεσιν achreiben würde, ohne damit das ursprüngliche restituirt zu glauben. -Als grund der abneigung des Valens gegen Libanius wird p. 114, 3 pooros angegeben, allein Reiske bemerkt dazu ganz richtig, es sei schwer zu begreifen, warum der kaiser den sophisten beneidet haben sollte, welcher schriftstellerischen ruhm nicht affektirte. Wenn nicht ότουοῦν zu lesen ist, scheint φόβου das geeignetste wort, da dem kaiser sein tod durch die flammen (Libanius freilich lässt ihn er μέσφ sterben) geweissagt worden war. Die furcht macht misstrauisch. Dies goórov erinnert mich an IV 123, 2 μελέτη Όρέστους, we φόνου keinen sinn giebt. τίς δε κλοπής κατηγορών φόνου κοινωνείν αὐτός αν έθελοι; niemand, sagt der autor, wird so frech sein einen andern der δομενία και χυνούς και άμγυρος, ός έν τοις γράμμασο δωβέρετειτο πολύς, heer ini negativ imiv.

sünde zu berüchtigen, welcher er selbst fröhnt. Also ist que piov zu schreiben.

Wenn ich im vorhergehenden öfter die annahme von lücken durch gelinde heilmittel beseitigte, will ich damit den ausfall einzelner wörtchen oder sylben nicht geleugnet haben, obschon nicht immer klar ist, ob die schuld blos die vulgata oder auch den codex trifft. Manchmal scheint ein compendium übersehen zu sein; z. b. IV 856, 19 Chria I: περὶ μὲν οὖν τῆς ἀνδρίας ἡ τῆς δεινότητος ἡ τοῦ πρὸς ἔργοις ἔχειν δεῖν τὸν λογισμὸν ἡ —, μακροτέρων ἀν δέος λόγων. Hier ist δεῖν ganz unzulässig. Denn es soll kein gemeinplatz ausgesprochen werden, sondern es wird gesagt: es werde zu weit führen über Alexanders tapferkeit, kraft und planmässigkeit seines handelns zu sprechen. Man schreibe δεινόν. Vgl. Reiske's 41te anm. zu l p. 20, 9, wo man auch auf μέλλειν rathen könnte. In ähnlicher weise mag

o, das compendium vou ὅτομα als or aufgefasst und das übliche compendium dieser sylbe nicht erkannt worden sein in l p. 137, 10: λέγεται δε καὶ έρωτηθεὶς ὑπὸ τοῦ χρηστοῦ βασιλέως (Richomer von Theodosius) ὅτφ δὴ μάλιστα τῶν τῆδε ἡσθείη, το ὑ μ ὸ ν

eineir. Ich vermuthe wenigstens als besch. lesart vovu"o d. h. τουμόν όνομα. Auch I 124, 10 glaube ich weder an Reiske's πτηξαι είς σπονδάς, noch an den ausfall von zwei worten. wie ลิร เอียรง, ลิร xaraguyess, ลิร xariésai u. a. m. Die vulgate giebt και φετο μέν με πτήξαντα είς σπονδάς. Wenn von oif der haken, das compendium von eir übersehen wurde, konnte sig leicht aus οίσειν werden. Ferner 1 p. 97, 1 ήχω τε δργάνων υπέμεινα συμμιτή, μηδ' αν διηγουμένου πρότερον ist die von Reiske angenommene ellipse des vnoueiras undenkbar, die correctur leicht. Man lese συμμιγή, ην μηδ' αν ec. υπέμεινα. — In I p. 158, 3 ό δ' αύτον έν τοῖς ὑπὸρ βασιλέως ἐγκλήμασι καθίστη, τοῦτον ε Ιται θέλων άλλ' οὐχ έχεῖνον τὸν γέροντα, trifft Reiske den sinn rich. tig. Der consular reizt den alten gegen Libanius auf majestätsbeleidigung zu klagen und den eigentlichen gegenstand seiner beschwerde fallen zu lassen, damit nicht sowohl der alte, als der kaiser der gegner von Libanius sei. Deshalb schreibt Reiske eleat έμοι πολέμιον έθέλων. Elvai sollte als είναι erkannt sein, und demgemäss so sīva i oder sveivai geschrieben werden. Noch dunkler und verwischter ist die normale construktion durch den wegfall eines weit unbedeutenderen wörtchens, als Reiske ergänzt, geworden, in folgender stelle: I p. 18, 12: ἀλλ', δθεν ἔξέβην, άκείσων τε των πολλών κακών διά την τύχην άπελελύμην — καί σούσο δε τοσούτον και κατ' αύτους δή τους λόγους μιμητής αν έκείσου, παρ' δε ήρχόμης, γεσόμεσος το γάρ δή έρξε και τουτο "ๆ รักอุดรู้เขา เม็กอุ่มกุ้ง ดังอือดัง กุ้งจะบาง, อบีร ตั้งรอว์ แล้ง เกิดรสธชิง. σιγάσθαι δε έμοι κάλλιος. So Reiske, der se nach έκείνως in

pe verwandeln, und nach egospros ninachiebon will, nandr uneovyor. Vor allem springt der zusammenhang des se mit dem ρονεμόσομεμα - prod and man die augen, nobald man dore - μυμοσύμενος nla epexogesa fasst; damit zugleich aber die fernere abbangigkeit des soures de recover (wie zu emendiren ist) von asseλελύμην, sc. κακού. Τὸ γάρ — ingater ist parenthese: καί ver nar' ist dittographie, und dafür ei einzusetzen: nai vocτου δὲ τοσούτου, εἶ (wenn anders, weil) κατ' αὐτρὺς δὰ τοὺς λόγους μιμητής αν έχείνου, πας' ον ήρχόμην, γενόμενος (το γας έραν หละ รอบริ ลิท ลักอลรู้อย) อโทอ์แกะ ละอืออย เมาะอเร หรน. Dan int so wiel als: el yao elmoury - exercupy ar xal xara robe Lorove μιμητής κτλ. - 1 p. 25, 11 scheint έμπεδώσ αν für έμπεδώς, I 46. 9 dz réme oder róm statt séme galeson werden zu müssen, was kurz anzudeuten genügt, wie dass 868, 5 T. IV mir or excomeçes für eloméges und I p. 40, 17 én anociánous nach dem platonischen ausdruck im gastmahl mehr zusagen würde, obgleich ich im Libanius eine gewisse abneigung gegen derartige composita bemerkt zu haben glaube. Stark entstellt durch den wegfall dreier elemente ist IV 868, 19: ὁμοῦ τε γὰρ ἐνδεῶς ίδοξαν είρησθαι και μείζον υπομένουσι φορτίον. Reiske: forte είρη ×έται, in activo, was unsinu giebt. Der sinu ist: die atudirende jugend ist immer übel dran; wenn sie ihr pensum schlecht gemacht haben, setzt es schelte und hiebe; wenn gut, mindestens kein lob, wenn nicht etwas schlimmes droht. Denn sobald ihre leistung genügte, schliesst der lehrer, dass er die aufgabe für die grössre kraft des lernenden zu niedrig gegriffen, zu leicht gestellt babe und packt ihm das nächste mal etwas schwierigeres auf. Für diesen sinn passt nur aquesçãodas und vielleicht ist weneronovar sogar im atticismus zu schützen.

I 12, 12 hat Reiske gewiss recht, wenn ihm das abgerissne des ausdrucks missfällt. Den worten εν τοῖς εἰρημένοις entspricht p. 15, 5 κὰν τοῖς εἰρημένοις δ ε τούτοις ἄξιον. Diesem δε fehlt nun im vorhergehenden das entsprechende μέν. An dieser stelle würde ich daher nichts dagegen hahen, wenn jemand εν τοῖς εἰρημένοις μεν τούτοις schriebe.

In einiger verlegenheit bin ich mit 1 6, 14. 7, 1: λόγον γε τον σοφιστην έκεῖνον μαντεύσασθαι περί έμοῦ πόρρωθεν, α δη καὶ τετέλεσται. Hier grade, wo Reiske nichts bemerkt, fürchte ich ohne eine kleine einschaltung nicht durchzukommen und schlage vor εῦλογον γε zu lesen: "es ist wenigstens wahrscheinlich". Beenso stelle ich dem urtheil andrer anheim, ob ich 1 7, 6 richtig lese: τὸ λίαν. Απτεξετάζων δή τις τὰ εῦν κὰ παρόντα ἐκείνοις (βουλῆς λέγω φροντίσιν ἢ δίκαις ἢ καὶ τὴ Δία γε φόνοις ἀρχῶν) οὐ χαλεπῶς ἀν καὶ οῦνω γ ἀνεύροι, ὅτι προτέρωσε τοῦτο τιθεὶς ὀρθῶς ἀν εἴην τεθεικώς. Vgl. 38, 3. Im texte fehlte ὅτι und stand sἴη. Anch IV 117, 14 wissen vielleicht andre ein einfacheres mittel als ich, wie denn das meine bereits

das von Reiske so lindigkeit übentrifft. Es heiset da: μή δὰ lέγε (ἐκρίγε eder έλεγχε) τὸ πεπραγμένου, ἀλλὰ σκόπει τὰς εἰτίας καὶ λογίζου τὸν Πύθιος κὰν εὐρας ἡμῶς διακογήσαντας τῷ τοῦ θεοῦ ρουλήσει γνῶθι σαυτοῦ τὴν γνῶσιε καὶ τίμα μεθ' ἡμῶς κὸν Απόλλω. So Reiske, der ἄκυρον nach γνῶθι einschiebt. σαυτὸν τῷ γνώσει gieht cod. Bavar. mit überschriehnem σαυτῷ τὰν γνώσην (γνῶσιν), was der Guelferb. im texte hat. Ich schwanke zwischen μετάγνωθι σαυτοῦ τὰν γνῶσιν und σύγγνωθι καὶ αὐτὸς τῷ γνώσει.

Zuweilen sind seltnere worte verwischt. Von ¿vdousvía war die rede. I p. 13, 6 will Libanius anch Athen segeln, aber das meer ist unfahrbar, die schifffahrt geschlossen: irroywo di τωι λαμποώ κυβερνήτη μυησθείς τε χουσίου πείθω δαδίως. Dag gold besticht plac den schiffseigenthümer die riskante fahrt zu wagen. Aaproofs war dieser capitain wohl grade nicht, aber λαμυρός. Ι. p. 18, 4 τοσουτός αποσχάττος χώμου τε και κριτώqiae tor re?) is puble ent ray tor nevegréour notounérour oixing. Libanius apricht von der achtung, in welche er sich bei seinen commilitonen in Athen zu setzen gewusst durch ein atwas exclusives verhalten, indem er weder an ihrem ballspiel theilgenommen, moch umzüge und nächtlichen unfug vor bordellen mit gemacht habe, deren bewohnerinnen er wie die häupter der Scylla und Sirenen gemieden. In πενεστέρων muss also ein wort der bedeutung liebesdirne, freudenmädchen stecken: vielleicht nogνευτριών oder στεγιτίδων mit dem glosseme έταιρών. Letztres oft in erepur verderbt schmolz mit dem ursprünglichen zu πενεστέρων zusammen. 1 p. 55, 3 καί μοι ούτως άκυιβως ό των Βιθυνών έρως ένφκει μηδέν έτερον έπιτρέπων θαυμάσαι. ακριβώς verstehe ich nicht, aber ακριτος bezeichnet genau den hier geschilderten, unbefriedigten leidenschaftlichen zustand der I 99, 9 ών εν τι (schlimmeres als der tod) καὶ τὸ των αίδοίων τοῦ μοιγοῦ λαβόμενον τῆ γειρί ξυρῷ τὰ πάντὰ άμισαι. Reiskes bedenken sind begründet: sie bewegen ihn τον μοιχόν zu vermuthen. Ich glaube τοῦ ὅσχου (scroti), wozn zων αίδοίων erklärung war, die aus dem texte zu werfen ist.

Die letzte stelle 11, 6 έτέςων τε οὐκ ὀλίγων σοφιστῶν διηγούμενος σθένος, zu vergleichen mit I p. 176, 3, wo ich aus
Cratinus σμῆνος herstelle <sup>5</sup>) bahnt mir den weg zur begründung
einer andern oben ausgesprochenen behauptung, dass dem Libanius oft durch auffindung von reminiscenzen geholfen werden
könne, welche bei ihm stereotyp sind. In derselben rede über
seine schicksale benutzt er zweimal den homerischen versausgang

<sup>2)</sup> Wenn ve richtig und nicht au streichen ist, haben wir zoweries für verderbnise aus zagesviag au halten, wie denn hede Ellighten vol. II p. 4, 13 Reiske für zorwerian (Aug. Bav. Mor.) richtig nuch Ehingers oder Höschels conjectur zagessian aufgenommen hat.

<sup>3)</sup> S. oben p. 409.

gollar deration aller p. 168, 10 and p. 166, 9, als packab-

mer Platons im symposies 214B H. St. Des symposion aber lieferte ibm auch sonst nachweislich stoff der imitation 4). int ganz entechieden s. 78, 8 t. Ι καὶ διαφθείρας μέτ' έκείνου την παροιμίαν κοινά τὰ τῶν ἐγθρῶν ποιησάμενος. dem scherze des Sokrates Sympos. p. 174 B enov roires, fon, inc. καί την παροιμίαν διαφθείρωμεν μεταβάλλοντες, ώς άρα καὶ άγα-Bor ini dairag lagir avroparoi ayabol nachgebildet, und chen daraus p. 64, 8 aufanhelfen: xulus elergarres form uaraior loγον ώς ο ύπ ἀνάγκη τοῖς ἀλλήλων ἀγαθοῖς φθονεῖν τοὺς κοινωreveras nargides. Reiske: "ovx tollendum videtur". Mit nichten. Es ist our oder apa was paläographisch our sehr ähnlich war zu schreiben. Ferner diente Plat. Symp. 217 C enerdig Se ούδαμη ταύτη ήτυτον offenbar l 8, 13 zum verbilde, wa ήτυτον Quelf. novro Perrar. marg. Morell. novos Mor. lesen: statt inci ðà aber ἐπειδή zu schreiben und das ganze einschiebsel von ingion - neggir als parenthese zu behandeln ist. Auch 9, 1 τήν ψυγήν τοῦ τίκτειν, Guelf. τοῦ κτείνειν, gemahut ans Symposion, and könnte in xrairem; xveir xai rixram stecken, wenn nicht glaublicher sir correctur wäre, entstanden, nachdem von vixteir die ersten beiden buchstaben erloschen waren. Eine andre mehrmals benutzte stelle ist eine euripideische. IV p. 861, 25 aven μέν ή των πραγμάτων (l. προςταγμάτων mit bezug auf 857, 6) Alsξάνδρου τιμωρία. (Reiske μαρτυρία, möglich wäre auch άπολογία; denn τιμωρία ist blos aus τιμωρησαι z. 24 5) enstanden). Δει δέ μηδ' (Reiske) Ευριπίδην παραλιπείν πάντως δέ ούκ άμφισβητήσιμος ή σοφία του ποιητού. τί οὐν ἐκεῖνος φησί; μηδὲν εἶναι προτιμότερον φίλου σαφούς, ὁ δή πᾶν ἐφεξῆς ἄριστον. Reiske bemerkt "locus vitiosus". Man halte damit zusammen l p. 40, 15 ή μεγίστη δέ τῶν εἰς εὐφροσύνην ἀφορμή, τὸ σαφεῖς κεκτησθαι φίλους, ών οὐδὲν ὅτι οὐ λείπεσθαι τῶν δοκούντων άγαθων ὁ Εὐριπίδης φησίν. Danach scheint oben ον δη λείπεσθαι παν έφεξης άριστον zu schreiben. So scheint auch dem Libanius die aeschyleische stelle aus dem Agamemnon besonders gefallen zu haben: I p. 131, 13 - 132, 1: τουτί δὲ ἔργον ανθρώπων μέν ούδενος, θεού δέ τινος καὶ τύχης, αφ' ών καὶ θαλάττης μανία κοιμίζεται, und das von Aeschylus gebrauchte έξητήσατο gebraucht er öfter. IV, 126, 10 kann ήγεν ήμεν την οίxiar "er verwaltete uns das haus" allerdings Orestes zur noth vom Aegisthus sagen, allein sollte dem Libanius nicht sein Demosth. p. 608, 15 vorgeschwebt haben und nyer en i rhe oixiar

<sup>4)</sup> Nachahmung des Phädrus fand J. Chr. Wolf in Libanius briefen 564: und nach Bast zu Greg. Cor. p. 360 war auch ohne beistimmung des cod. Par. 3017 Liban. IV, 226, 24 στυγερεί aus Homer Od. XII 341 berzustellen.

<sup>5)</sup> S. über dergl. irrthümer im Libanius selbst u. a. Bast zu Greg. Cor. p. 418. 419.

zu schreiben sein "er drängte sich in unser haus ein"? Homerische verse und halbverse hat Libanius in der rede περὶ τύχης öfters, an andren habe ich folgende notirt: 55, 15 καδδὲ πρόσθ ὀρέων Διομήδεος ἡκε χάμαζε, 61, 10 χαλεπὸν πολίτου γὰρ τυχεῖν ἐπαινέτου oder besser τυχεῖν πολίτου χαλεπόν ἐστ ἐπαινέτου, 91, 10. πικρὸν δι ἀτων κληδόνος τρέχει βέλος. Was Reiske 64, 15 für einen iambus hält ούτως ἄπαντας ἀπαγαγών οἰχήσεται ist wohl zufälliger rhythmus, wie der alcäische vers 103, 2 θρόνοι, ών τοὺς μὲν Ερμῆς, τοὺς δ' ἐφορῷ Θέμις. Die wendung IV 866, 11 ώσπερ γὰρ ἐπὶ τῶν λοχαγῶν τὰ τῶν ἐπομένων ἐγκλήματα βαδίζει mag endlich nach demselben varbild gemacht sein, dem Dio Chrys. III, 5 p. 41 Emp. sein τῶν ἐπομένων στρατιωτῶν entlehnte, wenn anders hier die LA. richtig ist.

Bin gewöhnlicher fehler hat sich IV p. 120, 16 eingeschlichen. Da frägt Orestes τίς δὲ καὶ γένωμαι; wie 127, 26: λόγίσκοθε, πρὸς Διὸς, τίς ἄν ἐγενόμην τούτων ἀκούων; Cobat Var. Lect. p. 106 beweist, dass τί an beiden stellen zu corvigiren ist. Oels.

Moris Schmidt.

### Lucian. adv. indoctum 43.

Καθ' ήμᾶς αὐτοὺς ἐγένετό τις καὶ ἔτι ἐστίν, οἰμαι, ὖς τὸν Ἐπικτήτου λύχνον τοῦ Στωϊκοῦ κεραμεοῦν ἔντα τρισχιλίων δραχμῶν ἐπρίατο ἡλπίζε γὰρ οἰμαι κἀκεἰνος, εἰ τῶν νυκτῶν ὑπὶ ἐκείνω τῷ λύχνω ἀναγινώσκοι, αὐτίκα μάλα καὶ τὴν Ἐπικτήτου σοφίαν ἐπιστήσεσθαι καὶ ὅμοιος ἔσεσθαι τῷ θαυμαστῷ ἐκείνω γέροντι. Corruptum est ἐπιστήσεσθαι seu quis ab ἐπίστασθαι ducendum putabit, sive ab ἐπιστήσεσθαι. Quod ille cur non satis commode coniecisse videatur, dixit nuperrime Rudolphus Hercherus in hoc Philologo X p. 342. Neque vero huins ipsius felicior fuit coniectura, quum etiam longius ab eo, quod traditum est, decedeus a Luciano scriptum putaret πιστευθήσεσθαι. Immo nihil aliud restituendum est quam ἐπικτήσεσθαι, quam emendationem et exempla confirmant ab eodem Cobeto p. 125 collata et ipsum, cui alluditur, nomen Epicteti.

Gedani.

Th. Roeper.

# XXXVIII.

# Ueber Horaz Oden II, 17.

Schroffer entgegengesetzt können wehl nicht leicht urtheile sein als das, welches Hofmann Peerlkamp über die erste und letzte hälfte der siebzehnten Ode des sweiten buches des Horas gefällt hat. Während er die erste, wo der dichter dem Maccenas seine anbänglichkeit bis in den tod betheuert, als vortrefflich anerkennt, hat er über die weitere ausführung des gedankens im zweiten theile und den poetischen und rhetorischen schmuck, dessen sich der dinbter dabei hedient hat, unbarmberzig den stab gebrochen und auf diesen theil des gedichtes die worte: turpiter atrum desinit in piscem mulier formosa superne angewandt. Grossen eingang hat er mit dieser seiner verwerfung freilich nicht gefunden, wie viel er aber dazu beigetragen hat das urtheil über den poetischen werth des gedichtes auch bei denjenigen ungünstig zu gestalten, die sich nicht dazu verstehen können, die grössere hälfte zu streichen, das dürfte schon eine andera frage sein. In heziehung auf einen theil seiner vorwürfe ist der von ihm bingeworfene handschuh von meinem freunde Lühker in Parchim apfgenommen; aber auch nur für einen theil. und ich zweiste ob auch für diesen in der bauptsache mit glück. An zwei dingen hatte Peerlkamp in der weiteren ausführung des abigen gedankens anstoss genommen, an der Chimaera und dem Hekatoncheiron, und an dem glauben des dichters an das in den aternen geschriebene; schicksal. Den ersten theil hat Lübker nicht weiter berührt, den letztern aucht, er zu rechtfertigen, indem er im Schlepwiger schulprogramm von 1840. Horatiana p. 9. in den astrologischen anspielungen einen scherz, in seinem commentar zu den Oden p. 277. eine ironie finden will. nie freilich ist seit einigen jahren ein lieblings - und stichwert unserer zeit geworden; aber wie ich dies wort auch wende, ich weiss mit einer gemüthlichen aufregung und erschütterung, wie sie aus dem: Cur me querellis exanimas tuis? oder: ah te mese si partem animae rapit maturior vis, quid moror altera? spricht, eine ironische behandlung so wenig als eine scherzende zu vereitigen. Jede irenie setzt eine geistige kraft voraus, die sich über den gegenwärtigen zustand, das vorliegende leid zu erheben, durch die thrünen zu lachen und des schmerzes zu spotten weiss; bier aber sehe feb. nur hingebung und betheuerungen der liebe and tress in leben und tod, welche gar nicht auf jene härte hinweisen, mit welcher die ironie ihren gegenstand behandelt. Schwerlich möchte Peerlkamp seine bedenken durch diese auffassung geläst glauben und ob Lübker wohl gethan hat, stillschweigend über den ersten theil hinzugehen, weiss ich auch nicht. Was ihn in demselben eigentlich verletzt habe, spricht Peerlkamp deutlich genng aus: Ridiculae sunt in tam gravi sententia aniles fabulae, Chimaera et Gyges. Es ist das pathos, mit dem Horaz nachträglich seine anhänglichkeit betheuert, an dem er sich stiess; die sache spreche geaugem für sich selber und es bedürft sines solchen hohlen pathes nicht. -- Let dasselbe hohl; so must man ibm recht geben, und beim ersten anblick scheint wirklich die sprache an eine erientalische überschwenglichkeit zu erinmern; den vonusinischen dichter aber, den zögling der Griechen, der sich des tenuis apiritus Graiae Camenae rühmt, wollen holde redensarten und bilder nicht ziemen. Aber was verstehen wir denn unter einer beblen redensart? Ich dächte doch eine solche. welche uns nicht sieen verliegenden gegenstand oder den bestimmten scharfgefassten gedanken darstellt, wo der ausdruck nehen dem auszudrückenden noch mancherlei anderes nicht auszudrückendes umfasst, sich nicht dem gedanken, wie ein gewand den gliedern, anschliesst, und dadurch den gedanken selber verflüchtigt, die hyperbel, die den affect ins maasalose zu steigern sucht. Wenn also hier die erwähnung der Chimara eine solche ist, so bat sie nicht mit varecht dem holländischen kritiker anstess gegeben und man wird dann schon der meinung sein dütfon, dass die hälfte der Ode wenigstens Horatio non satis digna sei. Die andern gründe, die Peerlkamp beigebracht hat, dass eine reminiscenz an Virgil. Aen. VI., 286 hier vorliegen möge, wo Chimaera und Briarens sasammen erwähnt sind, so wie dans in der allgemeinen inhaltsangabe des Comm. Cruq. die hindeutung auf die letzte bulfte fehle, sind ohne beweisende kraft, da er der letzten bemerkung gegenüber einzäumt, dass der Scholinst des Persins and Servius sie gekannt habe und Virgil eben se wohl Heras kann vor angen gehabt keben. Aber nach des schwur (sacramentum), dass er ibm als trener gefährte zur seite bleiben werde, noch eine versicherung hinzuzufügen, selbat graungestalten und genpenater würden ihn nicht von dem freunde abbringen, will doch Horazen's manier wonig angemessen erscheinen. - Als ich so bei mir über die stelle nachsann:, irrten meine gedanken ab zu dem kilde eines froundes, mit dem ich nanchmal über Horas geplandert, und trat. eine ersählung von ibm mir vor die nocie, wie er während seines aufenthalten in

Italien vom fieber befallen sei. Br wusste nicht worte zu finden die gluth zu beschreiben, von der sein inneres sei verzehrt worden und wie nur durch trinken von eiswasser und umschläge von eis die gewalt der krankheit habe bekämpft und die gefahr abgewandt werden können. Hätte er sich ignes Chimaerae spiritu afflatus genannt, ich bätte nichts einzuwenden gewasst. Aber fieber war es ja eben, an dem auch Maecenas gelitten und das ihn zu jenen klagen veranlasst hatte, von denen der dichter sagt, dass er ihn damit ausser sich bringe. Damit gewähnen wir aber für die Chimaera eine sehr feste beziehung auf die gegenwärtige situation. Ergriffen von muthlesigkeit batte Maccenas im gefühl der nachweben seines leidens dem freunde seine todesahnungen geklagt und auf nahe trennung von seinem dichter hingewiesen. Heraz antwortet ibm tiefbekümmert, ob auch das fieber chimärenartig das mark seiner gebeine verzehrt habe, auch der Chimara anhauch werde sie nicht von einander trosnen. Bedarf es hier noch einer weiteren nachweisung, dass Heraz auch I, 27, 24 die Chimaera als bild für eine verzehrende gluth, dort freilich liebesgluth, gebraucht habe! oder der berufung auf Ovid. Epist. ex Pouto. I, 10, 5. Uror aubelis febribus. Virg. Georg. HI, 458. Depascitur arida febris artus. Invenal. Sat. IX, 17. Torret quarta dies chimque domestica febris. Lucret. VI, 655. Si quis in artus accepit calido febrim fervore coortam? Der dichter versichert seinen edeln beschätzer es könne nicht im plane der vorschung liegen, dieselbe würde nicht gerecht sein (lustitia), wenn sie die so engverbundenen trennen wollte. Aber das wolle sie auch nicht: es liege ihr walten (quod placitum est Parcis) in zwei thatsachen vor augen, indem sie fast zu gleicher zeit beide aus einer lebensgefahr gerettet und elne drohende trennung abgewendet habe. Denn es war die innige verbindung jenes durch seltene freundschaft an einander gefesselten paares durch ein doppelunglück bedroht gewesen, den bestigen sieberanfall des Maecenas und ungefähr gleichzeitig damit den umsturz eines baumes in des dichters forst, am 1sten Marz 724 a. u. c. = 80 a. Ch. n. (Weber Q. Horstius Flaccus s. 260). Im hinblick auf diese zwiefache behütung, sagt der dichter, musse sich auch dem freunde die überzeugung mittheilen, dass ihre verbindung über alle solche unfälle erhaben sei und die probe bestehen werde, wie sie dieselbe jetzt bestanden habe. und wenn er in der poetischen ausmalung der zweiten dieser gefahren den stürzenden baum mit seinem gezweig mit einem hundertarmigem riesen vergleicht, der wider ihn besondere aus dem Tartarus scheine emporgestiegen sa sein (resurgat), se will mich dies bild gar nicht unpassend bedünken. Das resurgat, von Peerlkamp nicht übernehen, erscheist so fast als ein ausdruck der bescheidenheit des dichters, und zweifel dass sich ein bandertarmiger in baumgestalt um seinetwillen sellte wieder

11

PE

١ŧ

11

1

an die oberwelt hemüht haben; und von der gleichen seite dürfte sich die von F. Pauly (Horas Lips. 1855.) nach handschriftlichen spuren vergezogene lesart: centimanus gigas empfehlen; weil sie als unbestimmter (ein hunderthändiger riese) minder nachdrücklich ist, als die nennung des namens Gyas. Damit ist denn auch das, was Peerlkamp wieder den schlass der strophe eingewandt bat beseitigt: es werde schwer sein zu sagen, wie eine lustitia, wie sie Gellius N. A. XIV, 4. schildere in verhindung mit den Parcen treten volle, um dem dichter sein loos zu beleh meine, dass in dieser verbindung die Parcen nichts anders bedeuten können als die factisch bestehende weltordnung. wie man sie aus den einzelnen ereignissen, hier der doppelrettung der freunde, abnehmen müsse. Ihnen gegenüber steht dann die gerechtigkeit, welche das geschehende auf einen höheren gesiehtspunkt zurückführen beisst. Kaum waren es vier jahre, dass der dichter von seinem fürstlichen gönner jenes landgut geschenkt bekommen hatte, mit dem sein glück gemacht war, das ihn sorgenfrei und selbständig stellte und ihm jene behaglichkeit gewährte, die er uns Epist. I, 16 so anmuthig geschildert hat. Damals hatte er ihn seiner ewigen dankbarkeit versichert; das aber, aagt er, sei kein obenhingeaprochenes wort, es sei ein eid. Es würde ungerecht sein, wollten die götter Maecenas von seiner seite nehmen, ehe er im stande gewesen demselben die ganze grösse seiner dankbarkeit darzuthun, ebe derselbe die wohlverdiente freude an seinem glück genousen habe; da werde, da müsse die mächtige Justitia ein einsehen thun und thue das auch; non sic placere neque Justitiae neque Parcis.

Den hier negativ ausgedrückten gedanken fasst der dichter in der folgenden strophe, mit welcher die zweite hälfte der ode beginnt, und in der nächsten positiv auf, utrumque astrum nostrum consentit. Hier ist Peerlkamp mit seiner einwendung, Horaz sei in ungewissheit über seine eigne constellation und wolle doch wissen, dass dieselbe mit der des Maecenas übereinstimme, in das prosaische, um nicht zu sagen ins platte, verfallen. Sehr richtig bemerkt Lübker dagegen, dass astrum bier eine figürliche bedeutung annehme, wonn es auch nicht, wie er meint, eine höhere macht bezeichnen kann, welche die beiderseitigen geschicke leite, Horatiana p. 10; sondern vielmehr diese geschicke selber in ihrer bestimmtheit durch die constellation, dena es ist in ein doppeltes geschick, utrumque astrum. Und zwar ist es der siebente von dea punkten, auf die nach Manilins Astron. III, 127. die sterne ihren einfines üben, den Horaz als se genau übereinstimmend bervorhebt:

Septima consetur saevis horrenda periclis,

Si male subscribunt stellae per signa locatae. Anders lässt der zusammenhang die stelle durchaus nicht deuten. Aber wie kaan Horaz auch nur das aussagen, wenn er seine constellation, wie stock v. 17 ff. zeigen, ger nicht kraust? Aber das engt er gar nicht, sondern nur dass es gleichgültig sei (sive — sive), welches gestirn, eb wange, skorpion oder steinbook auf sein geschick den überwiegenden, entscheidenden einfluss übe; es sei der factische beweis geliefert, dass die götter wellten, dass Maecen und er als freunde hand in hand durchs leben gehen, indem sie beide fast zu gleicher zeit aus handgreiflicher todesgefahr gerettet hätten. Dass pars violentier natalis horae das überwiegende und jeden widerstand überwältigende moment bezeichnet, kann nicht zweifelhaft sein. So sagt Lucan. Phars. V, 717:

Quum primum redeunte die violentior aer Puppibus incubuit Phoebee concitus ortu, Praetereunt frustra testati littora Lissi.

Der bei sonnenaufgang sich erhebende landwind vereitelte die bemühungen der schiffe in den Lissus einzulaufen. So wird Virgil Georg, JV. 378:

. Eridanus, quo non violentier effluit amnis, erat recht verstanden werden, wenn man weiss, wie weit ins meer binein die grösseren ströme ihre wirkungen erstrecken und also die meeresströmungen überwältigen. Wir werden uns also as umdeutungen des violentior in iniquier, wie sie sich schon bei Acron finden und wie sie auch Orelli und Th. Obbarins haben, nicht binden dürfen. Trennen wir nur nicht muthwillig die vorangestellten beispiele von ihren beweisen, so bleibt hier nichts zu bezweifeln übrig. Es wird gleichgültig, ob Horaz hier auf astrologie mehr werth gelegt hat als in ode 1, 11. Es steht das ganue offenhar da als eine concession gegen den glauben des freundes, den ein jeder den dichter kann theilen und nicht theilen lassen, so viel ihm beliebt: (Lübk. comm. 279.) Dass astrum hier personificirt ist, leuchtet schon one consentit ein, es wird also das gestirn in seiner einen einfluss auf das geschiek übenden macht bezeichnen, für diese gesetzt, wie oft die gottheit für das reich, wo sie herrscht, Vulcanus für ignis, Ceres für fruges, Liber für vinum. Diese personification beseitigt auch den andern einwand Peerlkamps, dass es heissen müsse aspexit; denn wohl ist durch die constellation das geschick des menschen von vorn herein festgestellt, aber zu der normirenden, wenn ich so sagen dorf, legislativen gewalt gehört auch noch eine executive, und auch diese übt das personificirto gestirn und läsut seinen schützling keinen augenblick aus den augen (Lübker). Es ist also mit nichten, wie Peerlkamp meint, adspicit eine blosse den fesseln des metrum gemachte concession, so dass aspezit stehen müsste; es erweist sich vielmehr als eben so poetisch, als adspexit würde prosaisch sein.

So bleibt uns denn an dieser stelle nur nech eine frage

abrig, warum Berak grade diese drei gestions unagewählt habe um den einfluss der gestione auf sein geschick im allgemeinen zu bezeichnen? In der parallelstelle bei Persius Sat. V, 41.... 51, die Peerlkump hier beibringt, und aus der nach seiner meinung sein Pseude-Horaz gedanken und ausdruck soll entlehut baben, ist zu einer solchen frage gar kein grand.

Tecum (Cornute) etenim lengos memini consumere soles; Et tecum primas epulis decerpere voctes.

Unum opus, et requiem pariter dispenimus ambo, Atque verecunda laxamus seria meusa.

Non equidem hoc dubites, amborum foedere certe-Consentire dice, et ab uno sidere duci.

Nostra vel acquali suspendit tempora libra Parca tenax veri, seu nata fidelibus hora

Dividit in Geminos concordia fata duerum;

Saturnumque gravem nostro love frangimus uns.

Nescio quod, certe est, quod me tibi temporat astrum.

Die parze, die ihnen auf gleicher waage wägt, die zwillinge, deren leitung, wie Persius sagt, in dem innigen bündnis zwischen ihm und Cornutes nicht zu verkennen sei, stellen sich sogteich als allegorische bezeichnungen der übereinstimmung hefaus: nicht so bei Horan waage, skorpion und steinbeck. Es dürfte aber grade diese neigung zu allegorischer auffassung ein kennzeichen der nachabmung sein, während das eriginal siehe ober im kreise der anspielung bewegt. Dass Persius der nachabmer, Horaz das urbild sei, zeigt nicht allein der ausdruck primas epulis decerpere noetes, offenbar unchgebildet dem partem solide demere de die, Od. 1, 1, 20, es stellt sieh das unzweifelhaft heraus, wenn man überlegt, wie wenig veranlassung für Persius verlag, das glückliche verhältnis zu seinem lehrer auf die macht der sterne zurückzuführen, und noch viel weniger darin eine übereinstimmung des beiderseitigen geschickes zu sebent

Non equidem hoc dubites, amborum foedere certo Consentire dies et ab uno sidere duci.

Horaz und Maecenas konnten im angesicht einer doppelgefahr, die sie beinahe getrennt hätte, wohl von einem eonsentire dies sprechen, bei diesem ist das also wehl motivirt; aber bei Persius müsste man doch auch sehen, dass er dem Cornutus etwas wesentliches gewesen sei. Bei ihm stellen sich diese werte vielmehr als ein schöner spruch dar, der dem dichter von einem andern freundespaare einfällt, dem er sein verhältnis zu Cornutus vergleichen möchte. Ein solcher spruch aber führt der natur der dinge nach ausser dem hieher gehörigen auch nicht wohl davon zu trennendes auf die stelle, der er ursprünglich angehörte, zurückweisendes mit sich; und dadurch verräth er sich als das, was er ist, als entlehnt. Je mehr man die stelle des Persius von dieser seite betrachtet, um desto mehr wird

man sich überneugen, dass Bersins der nachehmer zei und dess Peerlkamp mit narecht bier wie an andern stellen das gegen-

theil behauptet bat.

Aber auch so bleibt uns die ohen berührte frage zu beantworten übrig, was diese drei sternzeichen hier zu bedeuten haben. Ich habe bereits gesagt, dass ich darin anspielungen vermuthe: es gilt jetzt nachzuweisen: welche? Ueberliefert ist uns nichts darüber. Die wasge aber ist das gestirn des september, und win sehr Horaz diesen monat fürchtete und seinen nachtheiligen einfluss auf die gesundheit, lehrt uns Epist. I, 16, 16:

Hae latebrae dulces etiam, si credis, amoenae Incolumem tibi me praestant Septembribus beris.

zusammengehalten mit Epist. 1, 7, 3-9:

Si me vivere vis recteque videre valentem, Quam mihi das aegro, dabis aegretare timenti, Maccenas, veniam, dum ficus prima calorque Designatorem decorat lictoribus atris, Dum pueris omnis pater et matercula pallet, Officiosaque aedulitas et opella forensis Addacit febres et testamenta resignat.

Wie ungesund in dieser zeit Roms klima ist, sagt an diesen stellen jeder commentar: es genüge auf den von Th. Schmidt zu verweisen. Es kann alse nicht auffallen, hier, wo es sich um lebensgefahren handelt, die waage zuerst genannt zu sehen. Damit will ich nicht sagen, dass jegliche allegorische beziehung auf abwägung von lebensloosen wie Hom. Il. XXII, 209—211. oder in Aeschylus psychestasie unbedingt auszuschliessen wäre; aber zunächst gedacht ist an den monat, der in seiner wiederkehr jährlich die gefahr von neuem heraufführt.

Anders steht es freilich um die beiden andern zeichen: sie erinnern an einmalige gefahren, denen das leben des dichters war ausgesetzt gewesen, die höchsten und verhäugnisvollsten. Drei solche, die er bestanden, führt uns der dichter Od. III, 4,

25 auf:

Vestris amicum fontibus et choris Non me Philippis versa acies retro, Devota non exstiaxit arbor, Nec Sicula Palinurus unda.

Von diesen drei gefahren fällt die zweite selbstverständlich weg, da sie zum theil wenigstens den gegenstand des gedichtes hildet; die beiden andern aber sind es, auf die der dichter hier anspielt. In das zeichen des skorpions nämlich, d. h. zwischen den 22sten october und november, fiel die schlacht bei Philippi. B. W. Fischer in seinen römischen zeittafeln setzt zie "in den apätherbst etwa in den november oder anfang december", indem er sich hauptsächlich auf Appian. beruft de b. Civ. IV, 122; ἐδδδάκισαν τὸν χειμώνα προσιώντα, und Plutarch. Brut. 47: μετὰ

την μάχην δμέρουν φθινοποφινών δαιγυγνυμένων πιλού κατεπίμε πλαντο τὰς σκηνὰς καὶ ύδατος παραχρῆμα πηγενμένου διὰ ψύχος. Wenn ich eine genauere bestimmung wage und die letzten tage des october oder die ersten des november als die zeit des kampfes aunehme, so glaube ich mich danu berochtigt durch Virgil. Georg. 1, 32:

Anne novum tardis sides te mensibus addas, Qua locus Brigonen inter Chelasque sequentis Panditur, ipse tibi iam brachia contrahit ingens Scorpies et celi iusta plus parte relinquit.

Sollte es, sagt der dichter, dem Augustus erwünscht sein in die reibe der himmelsgötter einzutreten und ein himmelszeichen für sich zu beanspruchen, so sei der platz für ibn leicht aufgestun-den, das sei der punkt zwischen der jungfrau und der waage, ja er könne das ganze letztgenannte zeichen einnehmen und selbst noch über dieses hinaus in das des skorpions hinübergreifen, der seine scheeren für ihn willig zurückziehe. Dass nicht zwei verschiedene stellen für den Augustus angewiesen werden, ist klar; kein wort das auf dergleichen bindeutet, aber er soll plus iusta parte coeli einnehmen, mehr als ein zwölftel des thierkreises und zwar vom endpunkte der jungfrau bis in den skerpion hinein. Und warum grade zwischen jungfrau nud waage? Diese frage erledigt sich augenblicklich: denn auf den tag, wo die sonne in das zeichen der waage tritt, den 23sten september fiel Augusts geburtstag: Fischer R. zeittafeln s. 223. Drumann geschichte Roms in seinem übergang von der rep. z. mon. verf. IV, s. 245. Aber warum auch der skorpion für ibn die arme susammensiehen soll, und ihm mehr als für ein himmelszeichen platz überlassen, lässt sich doch nur durch annahme einer auspielung auf einen zweiten tag erklären. Diesen müssen wir jedenfalls unter den hauptereignissen von August's leben suchen. Die schlacht bei Actium, die auf den 2ten september fiel, die bei Alexandria am ersten august, können nicht gemeint sein. Liegt da nicht die schlacht bei Philippi nahe, deren ruhm, so viel ich sehe, August auch nicht mit Agrippa theilte, and auf die Virgil am ende des buches Georg. 1, 489 ff. wieder zurückkehrt?

Haben wir hier richtig gemuthmasst, so haben wir schon die wahrscheinlichkeit für uns, dass wir den Capricornus richtig auf die noth beziehen, welche Horaz zur see beim vorgebirge Palinurus gelitten hatte. Auch der beisatz des steinbockes tyrannus Hesperiae undae könnte scheinen auf dieselbe hinzuweisen, liesse sich aber durch stellen wie Cicero fragm. Arat. 294—309. und Manilius Astron. IV, 570. erklären, welche auf die gefahren hindeuten, die unter diesem gestirne regelmässig dem schiffer drohen, und so liegt in diesem prädicat freilich nichts zwingendes, wenn auch die deutung dadurch an wahrscheinlich

keit gewinnen muss. Das nähere über jene gefahr geben uns die beiden ältesten scholiasten des Horaz zu jener stelle III, 4, 32: Acron: Palinurus promonterium est Siciliae, nen a Palinuru, Aeneae gubernatore, ductum, sed ab Hanuibale, ubi redeuntem se Horatius de Macedonia periclitatum dicit, quia navibus periculosus locus. Und Porphyrio sagt: Ostendit se etiam circa Palinurum promontorium periclitatum. vgl. Weber Horaz. p. 48. Ist Acreus erzählung richtig, dass jener unfall dem dichter auf der rückkehr aus Macedonien zugestossen sei, so würde die zeit vortrefflich zusammenstimmen und wfr würden 8—10 wechen nach der schlacht von Philippi, zwischen dem 22sten december und januar unsern dichter als auf den wegen in todeznoth schwebend zu denken haben.

Meldorf.

W. H. Kolster.

#### Zu Libanius.

Oratt. 1 p. 206, 16. καὶ πῶς ἀν μᾶλλον ἡσθείη Πρίαμός τε καὶ οἱ ἐκ τούτου; anspielung auf Hom. II. Α 255 ἦ κεν γηθήσαι Πρίαμος Πριάμοιό τε παῖδες, wie p. 207, 14 auf Α 225. Au sich ist ἡσθείη ganz unangreifbar, da jedoch unser rhetor die worte des dichters sonst nicht abzuändern pflegt, kann ich mich des verdachts nicht erwehren, dass hier γηθήσαι oder γηθήσειε gestanden habe. Ich will bei dieser gelegenheit gleich auf eine bisher allgemein übersehene reminiscenz aufmerksam zu machen mir erlauben, von der ähnliches gilt. Liban. vol. IV p. 30, 3 lesen wir καὶ τοσούτφ μᾶλλον δοφ τοῖς πᾶσιν ἀγαθοῖς ἀνθοῦσαν οἰκεῖτε πόλιν. Das klingt wie prosa und ist ein dichtervers, vielleicht des Archilochus eigenthum. (Lucian. Scyth. c. 9 καὶ κατὰ τὸν ποιητὴν· ἀνθεῦσαν (ἀνθοῦσαν Μ) ἀγαθοῖς· πᾶσιν, οἶς θάλλει πόλις. Bergk PLG. p. 1047 nr. 18 ed. 2.) Sellte nicht Libanius, wie Lucian, ἀνθεῦσαν beibehalten habent

IV p. 21, 3. Wenn das gemeinwesen von Troia Alexander zum raube der Helena veranlasste, können die griechischen gesandten alle weitern reden sparen — εἰ δὲ, ὅπερ ἀληθές ἐστικ, ὁ μὲν ἀφ' ἑαντοῦ (Aug. et marg. Mor. ἐφ'; falsch, s. Schäfer Melet. p. 21) βαλλόμενος ἔπραττε τὸ τερπνόν — δείξατε κελ. d. h. that ers auf eigne faust, so desavouirt ihn und verurtheilt ihn! Was heisst nun βαλλόμενος? Mit Reiske's βαλόμενος ist nichts gewonnen und βουλόμενος Morell. ist conjectur. Ich vermuthe σαυλούμενος.

Oels.

M. Schmidt.

### XXXIX.

#### Zu Cicero.

- 1. L. Piso hat, während Cicero von Rom abwesend ist, im senate eine rede gegen Antonius gehalten, aber dabei von den anwesenden consularen keine unterstützung erfahren. Quae malum! est ista voluntaria servitus? ruft Cicero voll unwillen aus. Fuerit quaedam necessaria; neque ego hoc ab omnibus iis desidero, qui sententiam consulari loco dicunt. Alia causa est corum, quorum silentio ignosco, alia corum, quorum vocem requiro. Cic. Phil. I &. 15. Es sind, dies ist der unzweiselhafte sinn der stelle, unter den consularen creaturen Cäsar's, denen man ihr stillschweigen nicht übel nehmen darf; es sind aber auch freie und unabhängige männer darunter, von denen man erwartet, dass sie frei und offen hervortreten. Wenn jene schweigen, so ist ihre servitus necessaria, sie können nicht anders; wenn diese das gleiche thun, so ist sie eine voluntaria. Sie ist also für gewisse personen necessaria, und also für quaedam zu lesen quibusdam.
- 2. Lux quaedam videbatur oblata non modo regno, quod pertuleramus, sed etiam regni timore sublato. Cic. Phil. I, §. 4. Der gegensatz ist zwischen regnum und timor regni, und daun dies letztere die regelrechte stellung der worte. Vgl. de imp. Cn. Pomp. §. 14. non modo a calamitate sed etiam a metu ca lamitatis est defeudenda.
- 3. Cic. Phil. II, §. 68. quam domum aliquamdiu nemo adapicere poterat, nemo sine lacrimis praeterire. Es muss hier auffallen, dass das zweite glied einen zusatz in sine lacrimis hat, dessen das erste glied entbehrt und dessen das erste glied schon der symmetrie der rede wegen bedarf. Oder soll sine lacrimis auch zum ersten gliede mitgehören? So arm ist die sprache Cicero's nicht, dass sie so zu kargen nöthig hätte; andrerseits aber hätte sine lacrimis dann am ende stehen müssen: memo adspicere poterat, nemo praeterire sine lacrimis. Doch auch dies ist eine kümmerliche aushülfe. Vielmehr ist hinter dem ersten nemo etwas ausgefallen, und der ganze satz lautete

etwa: quam domum aliquamdiu nemo sine maerore adspicere poterat, uemo sine lacrimis praeterire.

4. Cic. Phil. II, §. 72. ist statt ius postulabas obne zweifel: iusta postulabas zu lesen: deine forderungen waren gerecht.

- 5. Cic. Phil. II, §. 64. una illa in re, wie nämlich die güter des grossen Pompejus versteigert werden sollten, servitutis oblita civitas ingemuit, servientibusque animis, cum omnia metu tenerentur, gemitus tamen populi Romani liber fuit. Das seufzen des volkes kommt aus dem tiefen innern; wenn es in gegensatz gestellt werden soll, so können es nicht wohl die animi, qui serviunt, sein, sondern die corpora servientia. Obwohl sie innerlich geknechtet sind, bleibt doch das seufzen, welches aus dem innern kommt, frei ist ein schiefer gedanke. Daher ist animis unmöglich zu dulden. Ich schlage dafür, weil es auch den schriftzügen nach dazu passt, cunchis vor. Alle insgesammt dienten, der grund: da alles von furcht gefesselt gehalten wurde; aber das seufzen des römischen volkes liess sich nicht in fesseln schlagen.
- 6. Cic. Phil. II, 55. Doletis tres exercitus populi Romani interfectos: interfecit Antonius. Desideratis clarissimos viros: eos quoque vobis eripuit Antonius. Auctoritas huius ordinis afflicta est: afflixit Antonius. Omnia denique, quae postea vidimus, - uni accepta referemus Antonio. Offenbar eine nehr symmetrisch gebaute stelle: drei glieder, welche in dem vierten zu einem entscheidenden resultate zusammengefasst werden; alle vier mit dem verhassten namen des Antonius schliessend. Nen aber ist die symmetrie bei den drei ersten gliedern der rednerischen periode gestört, und zwar, wo man es am wenigsten hätte erwarten sollen, bei dem zweiten, und in einer weise, wedurch die ungeheure kraft der rede gestört wird. Nach dem interfecit Antonius und vor dem afflixit Antonius steht das lahme und matte eos quoque vobis eripuit Antonius. Dass hier die worte Cicero's verstümmelt sind, sieht jeder leser des Cicero auf den ersten blick. Auch die wiederherstellung ist leicht und sicher: desideratis clarissimos viros ereptos vobis: eripuit Antonius. Derartige völlig sichere emendationen haben aber nicht bloss die erste wirkung, eine stelle des grossen meisters in ihrem vollen glanze zu zeigen, sondern auch eine zweite, ahnen zu lassen, dass die kritik über die granzen, wohin uns die handschriften geleiten, hinausgehen darf, und bis wie weit sie es darf.
- 7. Bei den luperkalien bot, wie Cic. Phil. II, §. 85 erzählt, Antonius dem Cäsar das diadem an. Unde diademat fragt der redner den Antonius. Non enim abiectum sustuleras, sed attuleras domo meditatum et cogitatum scelus. Zu abiectum wird jedermann ergänzen diadema, du hattest das diadem doch nicht auf der strasse gefunden; wie natürlich ist nun, sed atta-

leran domo, sondern du hattest es von hause mitgebracht, wo dann demo an seiner rechten nachdruck verleihenden stelle ist, und zugleich beide sätze ein und dasselbe object haben. Meditatum et cogitatum seelus ist dann ein selbstständiger satz. Ich denke mir, diese verbesserung wird sich sofort empfehlen.

- 8. Cic. Phil. II, 6. 74. Autonius ist in der schlacht bei Pharsalus der antesignanus Cäsar's gewesen, und hat sich dann vem kriege in Afrika, und von dem in Spanien fern gehalten. Tam bonus gladiator rudem tam cito? fragt daber Cicero befremdet, und fährt dann fort: hunc igitur quisquam, qui in suis partibus id est in suis fortunis tam timidus fuerit, pertimescat? Offenbar werden, wie bier die worte lauten, die partes Antonii and die fortunae Antonii identificirt. d. h. da fortunae Antonii das privatvermögen des Antonius bezeichnet, so müssten die partes auch darauf bezogen werden. Nun ist aber anderweitig sehr klar, dass die partes Antonii pur die politische parteistellung des Antonius zu bezeichnen vermögen. Cicero sagt daher §. 70. omitto ea peccata, quae non sunt earum partium propria. quibus tu rempublicam vexavisti: ad ipsas tuas partes redeo, id cet, ad civile bellum. Wenn an einer andern stelle die söhne des Cn. Pompejus mit den waffen ihr vaterland zurückfordern §. 75, so geht das die ganze cäsarianische partei an: est haec causa partium communis: wenn sie dagegen zugleich das vermögen ihres vaters, welches Antonius erstanden hat, zurückfordern, so betrifft es die fortunas Antonii speciell. Hieraus ergiebt sich, dass in der obigen stelle §. 74 in suis partibus und in suis fortunis nicht identisch sind, also id est nicht richtig sein kann, sondern dafür idque gelesen werden müsse. Anto-nius ist furchtsam gewesen in suis partibus, und noch dazu, da es sich um sein vermögen handelte.
- 9. Antonius hat (Cic. Phil. II, 68) selbst das baus des Pompejus zu beziehen gewagt: neque vero te unquam neque vigilautem neque in somnis credo mente posse consistere. Cicero führt diesen gedanken sofort weiter aus: necesse est, quamvis sis, ut es violentus et furens, cum tibi obiecta sit species singularis viri, perterritum te de somno excitari, furere etiam saepe vigilantem. Das erste, woran man bei aufmerksamer lecture anstoss nimmt, ist, dass furere zweimal vorkommt, im concessiven neben - und im hauptsatze. Magst du noch so sehr furens sein, so musst du dennoch furere. Dies ist eine absurdität, die auch dadurch nicht gehoben wird, dass zum zweiten furere noch der susats vigilantem gemacht wird: denn eben im wachen fin-det das furere überhaupt nur statt. Vielleicht aber ist furere überhaupt nicht der angemessene begriff; nicht der ausdruck, wolcher die unruhe und pein des bosen gewissens bezeichnet, von der bier doch einzig und allein die rede ist. Wäre furiari ein ausdruck, der sonst als ciceronianisch nachzuweisen stünde, so

würde ich keinen andern als ihn hier einzusetzen rathen. Bech auch dann hätte noch das etiam seine bedenken. Es würde sehr schön zu vigilantem passen, nicht bloss in somno, sondern etiam vigilantem; allein es ist hievon durch saepe getreunt, und kann demnach zu vigilantem nicht gezogen werden, sondern nur zu saepe oder zu furere. Ich setze bierbei voraus, dass die beziehung des etiam auf das voraufgehende wort auch bei Cicere anerkannt sei. Aber weder die eine noch die andere beziehung giebt einen passenden sinn: nicht bloss sellen, sondern sogar oft furere ist so wenig angemessen wie furere etiam, welches dem furere eine steigernde bedeutung gegen das vorhergehende beilegen würde. Hier ist eine solche steigerung aber nicht an ibrer stelle: denn die pointe liegt darin, dass er bei nacht und bei tage keine ruhe habe. Aber dies etiam führt auf die rechte spur: es ist nämlich furere etiam aus furiis agitari entstanden, wie ich glaube. - Weiter ist unsere aufmerksamkeit auf jenes violentus zu richten, wie jetzt Halm liest, und zwar "weil es besser zu dem folgenden furens passe". Meiner ansicht nach war vielmehr zu fragen, ob violentus oder vinolentus besser zum ganzen gedanken passe. Ich meine, das letztere allein sei das angemessene. Es müssen im concessiven gedanken bindernisse enthalten sein, welche dieser unruhe der seele in den weg treten könnten. Die gewissensqualen aber sind doch so gross, dass alle jene hindernisse nichts wirken. Die violentia ist kein solches hinderniss, aber wohl die vinolentia. Es hilft dir nichts, sagt er, dass du dich betrinkst; das bild des ermordeten verfolgt dich dennoch tag und nacht. Für den schlafenden zumal passt nur die vinolentia. Hierzu kommt noch ein anderes metiv. dass Cicero's interesse forderte überall die timiditas des Astonius sehr stark bervortreten zu lassen. Der vinolentus ist in einem zustande der empfindungslosigkeit, der furens ist es gleichfalls, wie §. 65 der furor mit dem stupor in eine verhindung gebracht wird, in der der stupor als ein minderer grad des furer erscheint. Der vinolentus ist in einem physischen, der furens in einem geistigen stupor begriffen.

10. Cicero spricht von dem gräuel, dass Pompejus güter versteigert und an Antonius gekommen seien, in drei, so zu sagen, absätzen, erstens dass Antonius sich nicht geschämt habe sie zu kaufen, zweitens von der art und weise, wie derzeibe damit hausgehalten habe, drittens dass er selbst in die wohnung des Pompejus gezogen sei. Der zweite abschnitt beginnt Phil. Il §. 65 so: at quam insolenter statim heluo invasit in eins viri fortunas, cuius virtute terribilior erat populus Romanus exteris gentibus, iustitia carior! und fährt dann gleich fort: in eins igitur viri copias cum se subito ingurgitasset u.s. w. In zwei sätzen unmittelbar hinter einander lesen wir: in eins viri fortunas — in eins viri copias, invasit — se ingurgitavit, statim —

bybito. Beide sätze sind durch igitur verbunden, als ob in dem ersten von beiden weitläufig die art und weise beschrieben wäre, wie sich Antonius in besitz gesetzt babe, oder als ob nach eimer längeren digression die rede den fallen gelassenen faden wieder aufnehmen wolle. Dies ist nicht der fall. Ich halte daher die worte, mit denen der §. 68 beginnt, bis zu ingurgitasset für unächt, und lese: At quam insolenter statim beluo invasit in eius viri fortunas, cuius virtute terribilior erat populus Romanus exteris gentibus, institia carior? Exsultabat gaudio cett., so dass also die rede ähnlich gebildet ist, wie wenige paragraphen vorher §. 57. 58: Etenim quod unquam in terris tantum flagitium extitisse auditum est? tantam turpitudinem? tantum dedecus? Vehebatur in essedo tribunus plebi cett., nach dem ausruse die schilderung im imperfect. Wobei ich beiläufig bemerke, dass die paragraphen - und capiteleintheilung oft lächerlich abaurd und für angehende leser ein hinderniss des verstehens ist.

11. Cic. Phil. II, §. 50 steht accipite nunc — non ea quae — fecerit. Ich bin der ansieht, dass man sich in diesen dingen ein herz fassen und fecit schreiben sollte, wie z. b. Bake hier

kein bedenken tragen würde zu thun.

12. Cie. Phil. H, §. 29. Antonius hat dem Cicero den vorwurf gemacht, er habe den anschlag zu Cäsars ermordung ent-worfen. Beweise dafür konnte er nicht vorbringen ausser einer ausrufung des M. Brutus, unmittelbar nach der that. schloss er voluisse Ciceronem interfici Caesarem. Wenn, sagt Cicero, das voluisse ein verbrechen ist, so ist auch das laetatum esse über die geschehene that ein verbrechen. Quid enim interest inter suasorem et probatorem? aut quid refert, utrum voluerim fieri an gaudeam factum? Das heisst: es ist kein unterschied. Kein unterschied zwischen dem sussor, der zur that räth und sie herbeiführt, und dem probator, der sich hinterher nur beifällig äussert. Cicero weiss doch sonst sehr wohl, was das suadere besagt. §. 21. quod quidem ego favisse me tibi fateor, suasisse ne tu quidem dicis, und so halt er den unterschied des favere und suadere sehr fest. Kurz es ist an unserer stelle suasorem ein völlig falscher ja verkehrter begriff, für den der richtige sich aus dem obigen ergiebt: fautorem.

13. Es ist eine eben nicht wichtige sache, ob Cic. Phil. II, §. 3. Q. Fadii als ächt gelte oder nicht; aber es ist nicht unwichtig, überzeugt zu sein, dass an vielen stellen des Cicere zusätze vom rande in den text gekommen sind. Es heisst dort: eum te omnes recordarentur libertini generum et liberos tuos nepotes Q. Fadii libertini hominis fuisse. Warum wird Q. Fadii erst beim zweiten gliede eingeschoben, warum nicht schon beim ersten? Hierzu kommt, dass hierdurch die rednerische zehönheit vernichtet wird, welche sofort wieder eintritt, sobald

wir Q. Fadii binweguehmen.

- 14. Für einen ähnlichen zusatz halte ich Cic. Phil. II, & 90 die worte: pacem haberemus, quae erut facta per obsidem, puerum nobilem, M. Bambalionis nepotem. Es ist davon die rode, welch ein tag der ehre der 17. März für Antonius hätte sein können. Qui dies tibi ille, M. Antoni, fuit? Quamquam mibi inimicus subito extitisti, tamen me tul miseret, quod tibi invideris. Qui tu vir, dii immortales! et quantus foisses, si illius diei mentem servare potuisses! quamquam bouum te cett. Man sebe die gleichmässigkeit der vede; zwei ausrufungen, und hinter jeder ein satz mit quamquam. Diese gleichmässigkeit erhalten wir durch tilgung jenes einschiebsels. Der ganze gedanke trifft die person des Antonius, ob er ein bonus sei oder nicht; der frieden, der die folge hätte sein können, gehört in diese gedankenreibe gar nicht hinein. Und dies ist der sweite grund. der mich bestimmt, die betreffenden worte für ein einschiebsel zu halten. Der dritte liegt in den einzelnen ausdrücken: pax facta per obsidem ist absurd; für facta ist confirmata der treffende ausdruck, wie Cic. Phil. I, 2: pax denique per eum et per liberos eins - confirmata est. Sodann würde der bieb, puerum nobilem, M. Bambalienis nepotem in die luft gethan sein. da Fulvia, Bambalio's tochter, bereits mit Clodius und Curio vermählt gewesen war und jener name bereits aufgehört haben musste einen üblen klang zu haben. Bambalio ist kein Q. Fadius.
- 15. Während Cäsar im jahre 49. in Spanien gegen Afranius und Petrejus kämpft, hat er dem Antonius Italien übergeben: in eodem tribunatu, cum Caesar in Hispaniam proficiscens buic conculcandam Italiam tradidisset, quae fuit eius peragratio itinerum, lustratio municipiorum! Cic. Phil. U, §. 57. Die beschreibung seiner reise folgt dann in §. 58. Aber auch eben nur die beschreibung seines reiseaufzugs, nicht aber die art und weise, wie er in den municipien einkehrte. Und gewiss, warum sollte blos der municipien, warum nicht auch der celonien und präfecturen erwähnung gethan sein, die doch am schlusse des §. 58 erscheinen: horum flagitiorum iste vestigiis omnia municipia, praefecturas, colonias, totam denique Italiam impresnit. Denn dass &. 77 bloss die municipia coloniaeque Galline erwähnt sind, hat seinen guten grund. Dies ist der grund, warum ich an der lustratio municipiorum anstoss nehme, wobei ich nicht verhehlen will, dass auch der gebrauch des wortes lustratio für das blosse bereisen sein bedenken hat. Mehr aber noch nehme ich anstose an der peragratio itinerum, sewohl an sich, als auch in der verbindung mit der lustratio municipiorum. Ein peragrare Italiam ist sehr schön, auch meinetwegen ein peragrare vias; wie aber ein peragrare itinera denkbar sein solle, ist mir völlig unbegreiflich. Um zum schluss zu eilen, da mir peragratio itinerum eben so wenig als, peragratio allein, ohne einen objectsgenitiv passend erscheint, so bin ich der ansicht.

dens Civero geschrieben habe: quae fuit eins peregrinatio!

16. Cic. Phil. I, §. 21: Altera premulgata lex est, ut de vi et de maiestate damaati ad populum provocent si velint. Haes utrum tandem lex est, an legum omnium dissolutio? Diese frage wird grosses bedenken erregen müssen. In §. 19, wo von der dritten richterdecurie die rede ist, heisst es doch nur: quid? lege, quae promulgata est de tertia decuria, nonne omnes indiciariae leges Caesaris dissolvuntur? also nicht omnes leges, sendern omnes indiciariae leges. Von dem betreffenden gesetze selber beisst es unten §. 22: non provocatio ista lege datur, sed duae maxime salutares leges quaestionesque tolluntur. Aus den alles gesetzen ist hier die zahl von swei gesetzen geworden. Wie hätte Cicero in unserer stelle, auf eine so augenscheinlich verkehrte weise die sache übertreiben sollen? Das übelste ist nun noch, dass in §. 21 gar nicht von der dissolutio legum die rede ist, vielmehr Cicero hierauf erst §. 22 kommt; dagegen ist im §. 21 dargelegt, dass dies gesetz a) keine gratia, wohl aber b) turpitudo bringe. Und einen solchen gedanken erwartete man anstatt der betreffenden worte: "wessen gunst glaubt ihr in aller welt damit zu verdienen"? woran sich dann die worte quis enim cett. sehr passend angeschlossen haben würden. Die worte haec - dissolutio sind entschieden ungehörig, vielleicht ein missglückter versuch eine lücke im texte auszufüllen.

17. Cic. pro Milone §. 37. Es ist die rede von dem nie ruhenden, immer arbeitenden dolche des Clodius: haec intentata nobis
est, huic ego ves obiici pro me non sum passus, haec insidiata
Pompeio est, haec istam Appiam — nece Papirii cruentavit,
haec haec endem longo intervallo conversa rursus in me est. Vier
aätse mit haec beginnend, der letzte selbst mit einem verstärkten
haec, dazwischen ein satz mit huic: ich glaube kaum, dass diese
disharmonie in der grossen harmonie von Cicero selbst berrühren könne. Dazu kommt, dass überall das verderben dieses eledianischen dolches und seine activität bezeichnet ist, während in
dem mit huic beginnenden gliede Cicero sagt: er habe seine mitbürger abgebalten, sich für ihn diesem dolche auszusetzen, was
den affirmativen behauptungen der übrigen glieder gegenüber in
seiner segativität sehr lahm ausfällt. Form und inhalt des satzes
berechtigen una diesen als unpassendes einschiebsel zu streichen.

18. Cie. pro Milon. §. 39. Es hätte für Milo, wenn dieser die absicht gehabt hätte, den Clodius zu tödten, wohl eine bessere zeit gegeben: qued erat tempus? Es folgen die günstigen momente dieser zeit: a) clarissimus consul, b) septem praetores, cett. c) Co. Pompeius, d) omnium denique in illum odia ardebast desiderio mei, quem qui tum interemisset cett. In den drei ersten gliedern fehlt das verbum finitum; beim vierten ist ardebast binzugefügt, wodurch die symmetrie und, ich denke,

auch die wirksamkeit des ganzen satzes gestört ist. Denn die ser letztere ruht zum theil auf der auslassung des verbums. Es scheint mir sicher, dass ardebant eingefügt sei von jemand, der den ablativ desiderio mei ohne vermittelung des ardebant nicht glaubte an das odia heranbringen zu können.

19. Cic. pro Milone 6. 58 ff. Cicero will hier auseinanderectzen locus ad insidias ille ipse, ubi congressi sunt, utri taudem fuerit aptior. Es geschieht das in 6. 53 auf eine angemessene weise. In 6.54 aber finden sich gedanken, welche mit der beschaffenheit des ortes nicht das geringste zu thun haben, sonders vielmehr zu der beschaffenheit der reiseeinrichtung gehören, welche in 6.55, betrachtet wird. Es sind die worte can alter veheretur in reda paenulatus, una sederet uxor - quid horum non impeditissimum? vestitus, au vehiculum, an comes? quid mines promptum ad pugnam, cum paenula irretitus, rede impeditus, uxore paene constrictus esset? Fast scheint es, als sh das zweimalige impeditissimum -- impeditus uns mit den finger darauf hinweisen wollte, dass die worte in §. 55 geheren, wo das iter expediti latronis cum Milonis impedimentis verglichen werden soll. Wir werden auch die stelle unschwer ermitteln, wo diese worte hineingehören. Semper ille, beginnt die vergleichung in §. 55 und im zweiten gliede steht Milo. vergleichung fährt weiter fort mit ille qui semper cett., aber das zweite glied der vergleichung fehlt: hier fehlt uns etwas, dort ist etwas aberflüssig, und dies überflüssige ist gerade für die lücke die passende ergänzung. Hiernach gestaltet sich unsere stelle se: res loquitur ipsa, iudices, quae semper valet plurimum. Si baec non gesta audiretis, sed picta videretis, tamen appareret, uter esset insidiator, uter nihil cogitaret mali. Videte enim illum cett. Age nunc iter expediti latronis cum Milonis impedimentis comparate. Semper ille antea cum uxore cett. Milo, qui nunquam, tum casu pueros symphoniacos uxoris ducebat et ancillarum greges. Ille qui semper secum scorta, semper exoletos, semper lupas duceret, tum neminem, nisi ut virum a viro lectum esse diceres, cum alter veheretur in reda paenulatus, una sederet uxor: quid horum non impeditissimum? vestitus an vehiculum an comes! quid minus promptum ad pugnam, cum paenula irretitus, reda impeditus, uxore paene constrictus esset? Cur igitur ille victes est? cet. Die geringen veränderungen, deren wir bedurft haben, um diese restitution zu bewirken, sind kaum nennenswerth.

20. Cic. pro Mil. §. 53: Ante fundum Clodii, quo in fundo — facile mille hominum versabantur valentiam, edito adversarii at que excelso loco, superiorem se fore putarat Milo, et ob eam rem eum locum ad pugnam potiasimum elegerat? Der ausdrock locus adversarii ist mir seit lange ein anstess gewesen: es ist der ort, wo er den gegner angreifen will, nicht einmal der ort, den der gegner bereits wirklich in besitz hat; obwohl auch bier-

für dem Cicero ein anderer ausdruck würde zu gebote gestanden haben. Ich schwanke über das richtige, was allerdings kein gutes zeichen für den werth der conjectur ist; das nächste scheint mir zu sein adversante.

Greiffenberg.

Dr. Campe.

## Zu Libanius.

Liban. Oratt. 1227, 10. Παρθένιον τε τὸν ἐν Παφλαγονία ποταμὸν ὅντα καλὸν. καλὸν δὲ εἶναι λόγος, ὅτι λοντρὸν Αρτέμιδι γένοιτο. Reiske will entweder δὲ tilgen und ἄντα καλὸν in kommata einschliessen, oder ισμεν vor Παρθένιον einschieben und δὲ behalten. Beides unrichtig, weil δὲ irrig für die conjunction gehalten wird, während es compendium von δέον ist, wie denn der cod. höchst wahrscheinlich bei genaurer einsicht nicht δὲ sondern δὲ geben würde. Vgl. Bast Comm. pal. p. 770. Cobet zu schol. Eur. Tro. 1233 p. 58 Witzsch. Porson zu Photius 362, 10, der dieserhalb auf Valck. Phoen. 1628 verweist. Ein beispiel bietet auch Stob. flor. XLVIII p. 288 δ εἶναι, wo A δέον εἰδέναι. Danach ist zu lesen: ποταμὸν ὅντα καλόν, καλὸν δέον εἶναι λόγος. Οἶτω καλούμενον statt ὅντα καλόν ausserdem zu corigiren erscheint nicht gerade nöthig. — Ebenda 227, 17 wünschte ich des gegensatzes wegen ἀνδρὶ θνητῷ, 228, 2 ταῖς οἰκίσκα καθειργμέναις ὅρνισι (s. Didym. p. 311), 229, 2 ἐπεξιόντα.

1 p. 255, 2 — περὶ τοὺς λόγους τὸ Ισον γένοιτο· ὁςῷμεν γὰς δήπουθεν ἐν μὲν τοῖς ὅντας ἄνευ χρημάτων, τοὺς δὲ ὧν ἐώνηνται δούλων. ταυτησὶ βελτίους ἡ ἀργύρφ δὲ οὐτοί γε. βελτίους δὲ ἀργύρφ. οὐτοι δὲ δύνανται κτλ. So hat diese arg verstümmelte stelle der cod. Aug., im cod. Bav. fehlen die worte ταυτησὶ — ἀργύρφ. Vor allem ist klar, dass diese worte βελτίους δὲ ἀργύρφ οὐτοι δέ irrthümliche wiederholung sind, und dass die darauf basirte lesart Morellis werthlose interpolation ist trotz Reiske's exclamation: et profecto est haec tolerabilis saltem lectio. Όντας ist richtig, sc. λόγους. Weiterhin vermnthe ich: τοὺς δὲ ὧν ἐώνηνται δούλων ταυτηὶ ἀβελτεςωτέςους. ἀργύρφ κτλ.

l p. 308, 16. επαθον μέν τι πρός τὸν Κάσιον Δία ἐκεῖνοι τοιοῦτον, οδον Πτολεμαϊος περὶ τὴν Αρτεμιν, καὶ μεθίστασαν. Vermuthlich: περὶ τὴν Αρτέμιδος μετάστασιν, oder μεθίδρυσιν.

Oels. Moris Schmidt.

## XL.

## De rerum Aegyptiacarum scriptoribus Graecis ante Alexandrum Magnum.

(Cf. sup. p. 522).

## Cap. 3. De Herodoto Halicarnassensi.

- 1. Herodoti historiae a II, 2 usque ad III, 16 nihil nizi Aegyptiorum res describunt  $^1$ ). Quod opus licet minime ab Herodoto ipso in nouem libros Musarum nominibus inscriptos divisum esse inter viros doctos nunc satis constet, nihilosecius grammaticos Alexandrinos satis accurate rem adornavisse et Aegyptiaca illa ex Herodoti consilio unum  $\lambda \acute{o}\gamma or$  efficere arbitramur, cum sint concinna nec alienis degressionibus interrupta: cui sententiae etiam id fanere videtur, quod Herodotus II, 38 de notis quibus Apis agnoscatur,  $\acute{e}r$   $\acute{a}\lambda\lambda\varphi$   $\lambda\acute{o}\gamma\varphi$  se dicturum esse pollicitus promisso stat III, 38.
- 2. lam ut quomodo Herodotus res distribuerit, paucis uerbis delineemus, sic uarrationem suam instituit. II, 2—3 Aegyptios antiquissimam, si Phrygas exceperis, nationem fuisse demonstratur: II, 4 inuenisse eos et anni cursum et duodecim deorum cum nomina, tum cultum; II, 4—18 inferiorem Aegyptum esse Nili alluviem probatur, Aegypti natura et fines describuntur; II, 19—34 de Nilo agitur; II, 35—36 Aegyptiorum mores a Graecis multum differre docemur; II, 37—42 de Aegyptiorum disputatur pietate, sacrificiis, cultu: II, 43—53 de dis Aegyptiorum: II, 54—58 de oraculis: II, 59—64 de diebus festis: II, 65—76 de sacris animalibus; II, 77 genuinos Aegyptios omnium hominum esse cultissimos et sapientissimos ostenditur, eorum uictus describitur; II, 78 uerba fiunt de conuiuiis eorum: II, 79—80 de uennullis eorum institutis, quae Graecis sint similia; contra
- 1) Herodoti lib. II. cum parte libri III. et reliquorum librorum fragmentis seorsum editus est in libro cui titulus est "Aegyptiaca, collegit F. A. Stroth, Gotha 1782, 8 (Pars 1.)". De hac parte operis Herodotei conferendi sunt Bunsen, Aegypten's stelle in der weltgeschichte, p. 141 sqq. Lepsius, die chronologie der Aegypter I, 245 sqq.

👺 80 quomodo Acgyptii alter altorum salutout barbaro proruti Dre, urgetur; H, 81 vestitus eorum describitur; II, 82-88 corum genethialogia et horuspicina agitur: 11, 84 de medi-⊭nae apud cos conditione: II, 85-90 de mortuorum sepulturis; 3., 91 ostenditur Aegyptios exceptis Chemmitis qui Persee, Gracce zeroï, sacra feciant, aliarum gentium mores auersari; 11, 92-U5 quibus moribus paludum incolne utantur a genuinis Aegyptiis paullum discrepantibus, enarratur; qua occasione oblata II, 96-98 de Accyptiorum nanibus et nauigatione quaedam inseruntur. Inde Herodotus historiam rerum ab Aegyptiis gestarum procequitur, et a II, 99 usque ad II, 146 ree a Mene usque ad Sethonis mortem gestas ex sacerdotum Memphiticorum narrationi-bus, a II, 147 usque ad III, 16 res a dedecarchia instituta usque ad Aegyptum a Cambyse subingatam, in quibus tradendis Graeci et Aegyptii inter se conspirent, refert. Ut autem fere nusquam neteres scriptores historiem a geographia et moram popularium descriptione ita, nt nune fieri solet, anxie distinxerunt, ita etiam Herodotus in bac narrationis suae parte rerum gestarum historiae degressiones quasdam de nonnullis rebus inserit, quas antea tangere aut noluerat aut apte commemorare non potuerat. Itaque II, 137—138 Bubastis oppidum cum temple Dianae describitur; II, 144-146 Aegyptiorum de descrum reguis opinio exponitur; II, 155-156 templum Latonae anod est in oppido Butone, enarratur; II, 164-168 agitur de septem generibus heminum in quae omnes Aegyptii distribuantur; item II, 178-180 de Naucrati, Milesierum colonia; III, 5 disputatur de uiis per quas aditus in Aegyptum patent; denique III, 8 de moribus Arabum disseritur. Haec sunt de quibus ipse II, 147 praemonuit ,,προςέσται δέ τι αὐτοῖσι καὶ τῆς ἐμῆς δψιος". Praeterea etiam Herodotus rerum Aegyptiacarum in aliis historiarum partibus hic illic mentionem injecit. Ex his quae grauioris momenti sint, ea hic commemorauisse non inutile esse existimavimus: 1, 30 Solonem apud Amasin commoratum esse narratur; 1, 77 Croesus cum Amasi foedus fecisse traditur; 111, 25-30 Cambysis historia ita memoriae mandatur, ut potissimum quemodo in Aegyptios sacuierit, prematur; 111, 89-47 Amasis regis cum Polycrate commercium celeberrimum exponitur, item de copiis auxiliaribus agitur quas Polycrates Cambysi contra Asgyptios miserit, et de thoracibus linteis duebus ex quibus alterum Amasis Lacedaemoniis douaverit, alterum Mineruae Lindine dedicauerit; IV, 41-43 quae ratio sit inter Aegyptum et Africam quae nolgo tertia para orbis esse credatur, estenditur et utrum Africa a Phoenicibus per Neconem, Aegypti regem, missis circumnazigata sit, quaeritur, et quomodo Sataspes Peras ab Aegypto exorsus idem facere frustra conatus sit, narratur; IV, 159 Aprien, Aegypti regem, Libyas quidem imperio aus subieeisse, sed a Graccis Cyrenecis cladem perpessum esse refer

Heredetus; IV, 180 quasdam Libyan gentes elupaes et galeus als Aegyptiis, primis harum rerum inuenteribus, accepiese uidqui dieit, uti Ammenios religiones suas a lonis fauo Thebano; V, 58-55 Doriensium reges propter Persei natales esse genuinos Aegyptios affirmat. Cetera frusta minoris momenti qui scire cupit is Strothii conforat Aegyptiaca, ubi ea diligentissime collecta sunt.

3. Ex omnibus quoscunque operi suo inseruit, excessibus meximus est is quo Acqyptum descripsit Herodotus; cuins rei causam ipse reddicit II, 35 ,, ξοχομαι δὶ περὶ Αἰγύστου μηκυτίων τὸν λόγον, ὅτι πλέω θωυμάσια ἔχει ἡ ἄλλη πᾶσα χώρη καὶ ἔργα λόγου μέζω παρέχεται πρὸς πᾶσαν χώρη» τούτων εἴνεκεν πλέω

περί αὐτῆς εἰρήσεται'.

4. Veneranda illa rei publicae Aegyptiorum antiquitas et legum institutorumque quibus utebantur, praestantis Herodotum admiratione adeo implenit, ut plurima inde Graecorum instituta repeteret, imo non pauca quae domi aliter sese habere uideret, obtrectaret. Itaque quaecunque Graeci unquam aedificauerint, una comprehensa uno labyrintho et laboris et sumptus ratione habita inferiora esse censet (11, 148). Porro Aegyptios sapientius quam Graecos anni cursum instituisse non sine causa fatetur (II, 4). Id quoque excusari potest quod II, 109 geometriam Graecorum ab Aegyptiis repetit. Sed quod IV, 180 ex Aegypte scutum et galeam non ad Libyas tautum, sed etiam ad Graeces peruenisse autumat, vix cuiquam probauerit. Et quod II, 167 Lacedaemonios ab Aegyptiis didicisse opifices contemnere opinatur, de eo ipse dubitare uidetur. Vti verum esse potest qued 1, 30 parrat Solonem ad Amasin, Aegyptiorum regem, sese contulisse, ita cum aliis de causis, tum propter temporum rationem id maxime a uero abhorret quod eundem Solonem ròr àppias σόμον Aegyptio illi Amasi debere putat (II, 177); nam Solo Athenis leges tulit anno 594 a. C. et Amasis anno demum 570 regnare coepit. Cultum potissimum deorum Herodotus ex Aegypto repetiit nec deritus est hanc sententiam II, 45 pronunviare "léyovos de modda nai adda avensonémeme of Eddyres. evyθης δε και αὐτῶν ὅδε ὁ μῦθός ἐστι, κ.τ.λ. Immanes igitur illes annorum numeros qui a deorum regnis praeteriisse dicuntur ab Aegyptiis, credulus adoptanit non perapicions cos ex astronomicis rationibus promanauisse, cosque Graecorum opinioni quibus dei nuper demum exstitisse uidebantur, praetulit (11, 43-44). imo his causis permetus coniecturis quibusdam indulsit et Herculem Bacchum Panem Graecorum heroas fuisse credidit quibus parentes neterum illerum Aegypti deorum nomine indiderint (II, 145-146). Is his nobis quasi semina videntur esse posita pestis istius ab Euhemero excogitatae quae postea Graecorum animos infecit et in turpissimos errores induxit, ut deos homines fuisse dicerent et mythicas de dis traditiones historice interpraterentur et quae in deorum historia incongrue parrari sole-

rent, sie expedirent, ut multos eiusdem nominis exetitiese coniicerent. Herodotus autem Pelasgos ab Aegyptiis deos mutuatos esse, a Pelasgis Graecos putabat. Sed quod mirum est nec nisi ex eo quod Herodotus Aegyptierum linguae expera fuit, explicari potest, ipsa nomina Aegyptiaca esse quae Pelaagi muminibus suis imposuissent, caque olim nominibus caruisse arbitrabatur (11, 50-58). Diserte enim ac plane 11, 43 Herculis nomen Aegyptium esse testatur, cum ab Aegyptiis Rerculent Khunsu, Xor, uocatum esse certum sit, idque mira quadam argumentatione enincere studet. Porro etiam ritus et processiones et ferias Graecos ab Aegyptiis accepisse sibi persuasit (U. 58). Cadmum Bacchi orgia ex Aegypto arcessiuisse, Melampodem ea a Cadmo accepta Graecos docuisse coniecit (II, 49); deinde etiam Thesmophoria a Danai filiabus ex Aegypto in Graeciam allata esse censuit (II, 171). Neque veritus est ineptas quasdam fabellas de Helena in Aegyptum ad Proteum regem delata a sacerdotibus, uti uidetur, excogitatas Homericae narrationi sateponere (II, 120). Eam quoque traditionem quae inter Graeces iam antea peruolgata erat, reges Doriensium fuisse Aiyunrίους ίθαγενέας Herodotus enpidissime arripuit (VI, 53). Item doctrinam de animarum ab aliis post mortem ad alios transitionibus Aegyptiam esse cum uideret, Graecorum quosdam philosophos qui idem sensissent, furti accusare non dabitanit (II, 123). Denique Aeschylum cum Dianam Cereris filiam nominasset, ab Aegyptiis id accepisse asseuerauit (II, 156). Quae cum ita sint, patet Herodotum ab erroribus eorum scriptorum qui ubique nihil nisi Graecis similia obseruasse sibi uidebantur, plus quam immunem fuisse.

- 5. Sed iam ut corum quae Herodotus de Aegypti rebus tradidit, indoles melius perspici possit, quibus ex fantibus cognitionem suam hauserit, quaerendum est. Hausit et ex iis quae a sacerdotibus Aegyptiis comperit, et ex nonnullis quae eius temporibus inter Graecos de Aegypto ferebantur, traditionibus et scientiam rerum Aegyptiscarum quam hine sibi comparauerat, ex iis quae ipse uidit aut fando audiuit, auxit.
- I) Ac primum quidem Herodotus non raro contra Ionas disputat. Eiusmodi disputationes ad unum uelgo Hecataeum non sine speciosa quadam causa referri uidimus, sed speciosa tantum; est enim unus ille cuius nomen ab Herodoto prodatur, unus ut uolgo creditur qui ante Herodotum de Aegypto scripserit, unus qui ante Herodotum de Aegypto scripserit, unus qui confutatione dignus fuisse uidentur. Atque eos hallucinari, qui Hellauici libros Herodoto notos fuisse existiment, Dahlmannus<sup>2</sup>) dudum demonstravit. Uti
- 2) II, 1, 128. Es läset sich ferner vermuthen, dass beide männer, z. b. in ihren kenntnissen von Aegypten, nichts wit einander gemein hatten. Aus dem buche des Hellanikus über Aegypten wird die auffallende stelle citirt, welche später in den schulen der stoiker häufig eis

haec omnia gera sunt, ita tamen paullo aliter rem sese habere nobis persuasum est. Nam Thales et Anaxagoras philosophi tucite ab Herodoto ipso refelluntur, nec Cadmi opus cur ei ignotom fuisse conseamus, idoneam causam subesse supra monuimus. Itaque etjamsi plerumque Hecataeum carpi concedimus, id ubique fieri negamus. Cum bene hoo seire magni intersit, ut quid praestiterit Herodotus, melius intelligatur, omnes illes locos ubi vel Ionum nel Graecorum sententiae ab Herodoto commemorantur, que res planior fiat, ante oculos legentium ponimus. Il, 69 "xaliorται δε ού προκόδειλοι, άλλα γάμψαι προποδείλους δε Ιωνες ούνομασαν'. Item II, 15-16 ,,εί ων βουλόμεθα γνώμησε τησε 'lώνων γρασθαι τὰ περί Αίγυπτον, κ. τ. λ." qui Delta solum Aegyptum esse putent, cetera uel Asiae uel Libyae assignent: tum "Ellarac re nui abrobe lovac anodeinvuu vėo internistora korilischai ani tres orbis partes esse epinentur: quartam enim sic accedere Aegyptum. Hace Hecatasi est sententia. Il, 3 , Ellyres de léγουσι άλλα το μάταια πολλά καὶ ώς γυναικών τάς γλώσσας ό Ψαμμίτιχος έπταμών την δίαιταν ούτω έποιήσατο των παιδίων παρά ταύτησι τησι γυναιξί". 11, 20-28 ,,άλλ Ελλήνων μέν τινες έπίσημοι βουλόμενοι γενέσθαι ποφίην έλεξαν περί του ύδατος τού-του τριφασίας όδούς": quibus praemissis Thaletis (c. 20), Hecataci (c. 21), Anaxagorae (c. 22) de Nili incrementis sententise diluuntur. Denique II, 184 de Rhodopide haec proferantur: "εή» δή (i. c. Mycerini pyamidem) μετεξέτεροί φασι Ελλήνων Podenios traigns youaixos elvai, oux optios leyovres". Si nun Hecataous Accyptum Delta solum esse dixisset, summum illud studium uno Herodetus cam opinionem refellere identidem constur, justam causam haberet nullam; sed recte fecisse tibi nidebitur Herodotus, si posueris ab eo sententiam inter aequales receptam impugnari. Etiam illud quod de miro Psammitichi facinore traditur, a Graccis mercenariis quibus iste regnum suum tuebatur, excogitatum et Naucrati receptum et a logographis literis mandatum esse a uero non abhorret; ueri etiam non dissimile est a philosophis narratiunculam illam propagatam esse

grundsatz vorkommt... dergleichen ansichten sind eben nicht im sime Herodots, müssen uns aber die persönlichkeit des Hellanikus anziehend maeben, insofern sie aus ihm ursprünglich bervergingen. Inzwischen ist Hellanikus wahrscheinlich nie in Aegypten gewesen; es verlautet überhaupt nichts von seiner reisebildung; was hätte Herodot eben von ihm über das schwer verständliche land lernen können? Doch zur sache. Bei Hellanikus wird erzählt ... Herodot seines theits erzählt den umstand nicht, wodurch Amasis dem könige soll bekannt gewerden sein; die hauptsache aber ist, dass er den gestürzten könig Apries neunt (II, 161, L) und gar keine abweichungen in dieser hinsicht bemerklich maeht. Es fällt die thatsache ohnehin in den zeitraum, von welchem Herodot schreibt, man wisse nun alles, was sich in Aegypten zugetragen, mit voller zuwerlässigheit (e. 154). Heisst es somit nicht der wahrscheinlichkeit zuwider urtheilen, wenn man die Aegyptiaka des Hellanikus unter die Herodotischen quellen stellt?

ques multas fuisse notum est in quaestione illa discutionda quinam hominum autiquissimi essent. Crocodilerem nomen a teta populo receptum, pon a singulis inuentum esse pon est quod moneamus. Idem de fabula illa de Rhodopide infra probabitur. Vt denique nontram de tota bac quaestione sententiam quam in Hecataei periegescos enarratione leui tantum brachio tetigimus, paucis comprehendamus, haec est: Herodotus ubi contra lonas uel Grac-ces disputat, eas traditiones respicit quae aut a scriptore quodam relatae out hominum memoria servatae ipsius tempestate a plurimis Graecis et potissimum Ionibus quippe quibus maxime cum Aegyptiis esset commercium volgo credebantur; harum narretionum bona pare Naucrati exorta per Hecataei polissimum libros reliquis Graecis uidetur innotuisse. Reliqui loci quibus Herodotus in enarrandis Acgyptiorum rebus corum qui ante cum scripserunt, mentionem inicit, hi sunt: 11, 116 mire de Homere nounulla disserit quem audisse quidem suspicatur de Helena in Aegypto retenta, praetolisse tamen alteram quandam et falsam traditionem secundum quam Troiam peruenisset; huic coniecturae argumenta quaedam ex maiore ueri similitudine rerum gestarum petita adiungit. II, 143 de Hecataco Thebis cum sacerdotibus conversante ita loquitur, ut Creuzerus (historische kunst, p. 180) inde priuatas inter Hecataeum et Herodotum intercessisse inimicitias coniecerit: atqui certum est Berodotum eo tempore que Becataeus diem obiit supremum, circiter sexennem fuisse, neque omnino nos in verbis illis malignitatis notam deprehendere potuimus. VI, 55 ubi de ratione qua Aegyptii reges Doriensium euaserint, se tacere malle praedicat, cum alii id narrauerint, sine dubio Hecataei Genealogiarum inprimis memor fuit. Denique IV, 42 centra eos disputat qui totom orbem in tres partes dirimant: Europam enim lengierem quidem esse Africa et Asia, sed quod ad latitudinem attineat, cum utraque ne conferri quidem posse. Hic quoque qui unum aliquem scriptorem uituperari sibi persuaserit, nalde errauerit. Imo illa divisio adeo inter Graecos recepta erat, ut Herodotus ipse invitus eam adoptare cogeretur.

II) Cum in aliis rebus, tum in geographicis Herodotus Hecataeum et reliquos logographos uix dici potest quantopere apperauerit. Hoc ante omnia laudaudum est quod primus Aegyptifimes recte descripsit Aegyptiorum ipsorum de terra sua sententiam secutus (11, 6). Tantum abfuit ut cum Hecataeo Delta Aegyptum putaret, ut Thebas olim Aegyptum fuisse diceret (II, 15), memor id oppidum antea regni sedem exstitisse. Omnino hoc maximum inter Hecataeum et Herodotum discrimen intercessit nt ille geographum ageret, hic historicum: illius sententia cum per se non prava sit et quodammodo defendi possit (id quod supra monuimus), certum est historiae in tali quaestione rationem potiorem esse. Herodotus nullis laboribus se deterreri passus est quominus quam accuratissime totam Aegyptum perlustra-

ret. Ex Palaestinensi uti videtur Syria (ubi columnas a Secstri positas uidit II, 196) Aegyptum ingressus Pelusium uenit et locum Psamminiti elade famosum suis oculis perspexit (III. 12); deinde planitiem quandam in Arabia ex adverso Butus oppidi sitam serpentibus alatis infamem visitavit (11, 75) 5). reversus - peque enim in ea parte Aegypti quae Arabiam speetat, longius nidetur esse progressus 4) - Papremin pugna inter Achaemenem et Inaron facta nuper nobilitatam suis oculis nidit (III, 12); dein Saï cum antistitibus templorum collocutus (II, 28. 131) Heliopolin sese contulit et ibi quoque cum sacerdetibus sermones contulit (11, 3). Inde Memphin uenisse nideter ubi a sacerdotibus Volcani tantum non omnia quae de antiquiere Aegyptiorum historia tradidit, sciscitatus est: id quod plurimis locis commemoranit. Deinde pyramidas (II, 127) et labyrinthum (II, 148) et Moeridis lacum (II, 150) invisit. Chemmin se venisse II, 91 profitetur. Etiam Thebas profectus et ibi quoque sacerdotum consuctudine usus est (II, 3. 143. III, 10). Cum Heredotum prius Memphi quam Thebis fuisse per se sit ueri simile quod e Graecia uenientibus Memphis propior erat quam Thebas, Heerenius ex eo ipso quod Herodotus historism Aegypti ex Memuhitarum traditionibus bausit neglectis Thebanorum narretionibus, idem effecit. Inde Herodotus Elephantinen usque penetrauit, id quod ipse testatur II, 29. Sed non dubium est quin multa etiam alia praeter haec oppida viderit et fere omnia quae de terra et oppidis habet, oculatus testis tradiderit. Ut diligentissime ita etiam acutissime omnia observauit nec raro quae fundo audinit ex iis quae ipse uidit et perscrutatus est, aut comprebat aut refellit. Itaque II, 10 inferiorem Aegyptum esse terram a Nili alluuionibus aduectam perspezit omnemque terram usque ad montes supra Memphin sitos olim maris sinum fuisse rectissime coniecit; intellexerat enim (II, 12) conchylia in montibus reperiri et ubique salsuginem efflorescere qua etiam pyramides cor-Porre nigram esse terram cum uideret (11, 12), eam rem magnopere pressit, eo rectius quod Aegyptum ab incelis Chêmi, i. e. μελάμβωλος, nocitatam esse notum est. Deinde pyramidas ipse permensus est (II, 127). In oppido Saï statues quae pellicum Mycerini regis esse dicebantur, accurate examinauit et inde mendacia quaedam a sacerdotibus prolata detexit (H, 131). Maximam' partem Aegypti oculatus testis descripsit (II, 2-99); sed etiam historiae rerum gestarum ex iis quae suis

4) Dahlmann. II, 1, 70—71: weiter in Arabien binein kam er wohl nicht . . . denn die länge des arabischen gebirges kannte er nur aus börensagen.

<sup>3)</sup> Dahlmann. II, 1, 70: von Aegypten aus machte der reisende links und rechts abschweise über die grenze hinaus: ins arabische land, als er hörte dass dort, unsern der ägyptischen grenzstadt Butos, gestiggelte schlangen zu sinden wären (II, 74), und er sand sich insosern befriedigt, dass er wenigstens knochen und gräten in ungeheurer menge sah, etc.

eculis uiderat, non pauca adspersit, ut ipse bis eisdem fere τι αὐτονοι uerbis testetur ,,προςέσται δὲ αὐτοῖσί τι καὶ τῆς ἐμῆς ὄψιος' (II, 99. 147).

III) Tertius fons unde Herodotus historiam Aegypti hausit, sacerdotum narrationes sunt. Cum qui antea de Aegypto acripserunt, historiam rerum gestarum plane neglexissent, ipse cam gravissimam esse iudicanit et dignam quae ex optimis fontibus hausta in lucem proferretur. Sie primus ille Aegypti arcana Graecis reseranit quorum cognitio inde usque ad Alexandrinam aetatem non ita multum adaucta est. ld sane addubitari nequit quin linguae Aegyptiacae Herodotus expers fuerit. Nam quod II, 50 deorum Graecorum nomina Aegyptiae originis esse suspicatus est, ita errare non potuisset, si indigenarum linguam calluisset; etiam quod II, 46 Panem Aegyptiorum lingua Mένδητα nocari arbitratur, falsus est. Neque hoc obici potest quod Αργανδρος Aegyptium nomen esse negat (11, 98); non potuit enim non Graecam buius nominis indolem perspicere. Ne ca quidem quae II, 69 habet ,,καλεύνται δε ού κροκόδειλοι, άλλά χάμψαι", cum Aegyptiorum linguam didicisse probant; nam eiusmodi rem etiam is notare poterat qui corum linguae expers esset 5). Itaque ei cum sacerdotibus per interpretes conversandum erat; II, 125 ipsi commemoratur ὁ έμμησεύς μοι ἐπιλεγόμενος τὰ γράμματα. Hoc loco potissimum innixus Lepsius (chronologie der Aegypter 1, 248) effecisse sibi uidetur Herodotum cum sacerdotibus ipsis non collocutum nisi raro, plurima elassi illi interpretum qui Ciceropibus Italorum qui punc sunt simillimi fuisse uidentur, debere, indeque errores quibus apud Berodotum passim offendimur, explicandos esse. Id negamus ac pernegamus. Herodotus enim plenus aaniloquentia atque ostentatione fuisse dicendus esset, si tot locis sacerdotes Volcani Memphiticos aliosque auctores suos falso inctasset. Etenim II, 3 de experimento antiquitatis a Psammiticho facto sacerdotes ab eo laudantur (ήκουσα δε και άλλα εν Μέμφι έλθων ες λόγους τοισι ίρευσι rov Hφαίστου); item II, 105 ut Delta alluium agrum esse probaret, addidit κατάπερ οἱ ἰρέες έλεγο»; denique totam Aegyptiorum historiam a Mene usque ad Sethon a se sacerdotibus deberi profitetur II, 142 (ές μεν τοσόνδε τοῦ λόγου Αἰγύπτιοί τε καὶ οί iρέες έλεγος) ac ne qua dubitatio subesse possit, identidem illos auctores suos nominat: II, 99 de Mene; II, 100 de regibus qui

<sup>5)</sup> Bunsenius (Aegypten I, 581) in nominibus quibus crocodilus a. priscis Aegyptiis appellatus sit, nullum affert quod similitudinem aliquem habeat cum χάμψω. Uhlemann (Philologus Aegyptiacus, Leipzig 1853, 8.) p. 30 hanc uocem deriuat a Coptico Emsali, quod nomen Herodotus minus recte acceptum mutauerit. Veri similius est esm uocem in vetere Aegyptiorum lingus aspirationem habuisse esmque postea damum abiecisse.

post Menem regnaucrint; II, 102 de Sesostris expeditione maritima: ibid. de eiusdem expeditionibus terrestribus; II, 107 de insidiis Sesostri a fratre structis; II, 113. 116. 120 de Relenae adventu in Aegyptum; II, 136 de Asychi rege. Btiam Thehas et Heliopolin profectus est, ut cum sacerdotibus collequeretur (II, 3. cf. II, 54. 153); Saï quoque cum eis sermenes contulit (II, 130). Neque ferri potest quod Lepsius suspicatus est eum minus accurate sacerdotes uocare, qui fuerint interpretes; quid enim ambobus commune est? Herodotus ipse ut selet accurate utrosque distinxit, et II, 28 auctor fabulosae emiusdam parrationis non sacerdos nominatur, sed o γραμματιστής των ίδουν γρημάτων της Αθηναίης έν Σάϊ πόλι: hic sine dubio et inse erat sacerdos, sed in inferiore quodam ordine collocatus, id quod Herodotus consulto enotavisse uidetur, ut minorem eius fidem inde comprobaret. Etsi ualde credibile est narrationes illas Graecanicas apud Herodotum partim interpretum generi deberi, tamen sie non multum lucramur; nam in ea quae maxime effendit narratione de Helena annd Proteum detenta Herodotus ter ad sacerdotum auctoritatem provocat. Dudum observatum est a nisis doctis totam rerum gestarum historiam usque ad Sethon regen apud Herodotum e templo Volcani Memphitico suspensam esse; sed Lepsio qui inde apparere contendit interpretes eius auctores esse, assentiri nou possumus. Imo hoc sacerdotalem totius bistoriae indolem quam maxime confirmat. Et qued Lepeius ex eis quae Herodoto II, 125 o sounrede praelegisse fertur, patere dicit illum artem suam parum intellexisse 6), tantum abest ut

6) Interpretis illius narrationem qui dixerat scriptum exstare in pyramide Cheopis, quantum in raphanos et in cepas et in allia fuerit impensum, summamque esse MDC talentorum argenti, uno ore et Lepsius et Dahlmannus quantumuis ille cautus damnant. Est sane admodum mirs. Quamquam cum ab omni antiquitate tradatur, uidendum est ne inconsultius reiciatur: et habet quo defendi possit. loscriptionem cam nuoc iam non amplius legi non est quod miremur; at olim pyramidi incisa esse potuit. Exstant enim papyri ex temporibus Rhamsis Miamun (qui regnault ab anno 1341 usque ad annum 1275 a.C.) in quibus cal-culi subducti sint rerum in aedificiis publicis construendis ab operis consumptarum. Cuius modi rationes rex aliquis magniloquus, ut solent esse orientis reges, cur non in ipsom pyramidem inscripserit quo magnitudo operis melius eluceret? Legumina illa usitatissima Aegyptiorum alimenta fuisse patet ex libro Numerorum 11, 5 "imenjadymen voiis igdies ong nobioner to Airinto Superir, aut toig antiong aut toig afnorme and τά πράσα και κρόμμενα και τά σκορδα", et ex Aristophane, qui Thesmoph. 857 Aepyptios μελανοουρματον λεών uocat. Talentorum denique numerus neminem offendere potest considerantem primum per decem annos niam munitam, deinde per uiginti annos ipsam pyramidem aedificatam esse cui operi semper centena hominum milia uacauerint. Calculis subductis inuenimus singulis hominibus quotannis ad comparanda legumina XIX obolos cum quinta parte distributos esse: quod tantum abest ut exaggeratum sit, ut propter uilitatem pretii explicari non possit nici perpenderimus intra tot milia annorum pecuniae ualorem incredibili modo immuinterpretibus Herodotum pleraque debere probet, ut documentum sit Herodotum rare tantum corum ope usum esse et qua solet fide abicunque ex eis pependerit, probe adnotauisse: prorsus codem modo shio loco fidem penes ros γραμματιστής cose insuerat. Quae cum ita sint, quae recte, quae perperam Herodotus inde a 11, 99 usque ad 11, 147 tradidit, ea sacerdotibus acque omnia imputanda esse consemus. Malignos esse putat Lepsius cos qui sacerdetes illos homisum mendacissimes et Herodotum credulum ac nimis curiosum fuisse dicent, atque fabulas illas de Proteo et ceteras iam din per Aegyptum uolgatas per interpretes Herodoto innotuiese conicit. Id partim concedimus. sed sacerdotes illos prorsus absoluere non possumus. Nam qued idem Lepsius mendacia ad homines nimis curiosos decipiendes afficta ab antiquitate cum omni tum maxime Aegyptia prorsus aliena esse affirmauit, nobis uon probanit. Erant enim Aegyptii lenis ae pendula gens (cf. Hadriani epist. ap. Vopisc. uit. Saturn. 8), item uana et inclans et ventesa; quae ultia si quis anb Alexandrinis demum regibus initium cepisse patauerit, eum insigniter errare putamus. Tyrannica enim Persarum dominatio ac sisi fallimur iam antea mutatio tetius Aegyptiorum conditionis quam Paummitichus terra alienigenis quibuslibet patefacta effecit, meres nationis non potuit uon corrumpere. Accessit Graecorum et omnium peregrinorum aversatio quam Her. II, 91 Acgyptiis adhaerere testatur. Inter omnes vero constat quo magis natio aliqua ab aliarum gentium consuetudine segregetur, eo cautius eam instituta sua occultare eosque qui curiose ea inuestigent mendaciis eludere malle quam verom prodere. Quis Sinarum, quis impudentia Mosconitarum de suis rebus mendacia nescit? Sacerdotibus illis Aegyptiis ubi quaestiones tales qualibus respondere non possent, proponebantur, confitendum erat se nihil de ea re scire; quod si fatebantur, non poterant non a Graecis sperui et inde patriae ipsorum gloria imminui. Itaque narratiunculas quasdam uel ab interpretum genere quod ortum est ex connubio Graecorum et Aegyptiorum (Her. II, 154), wel a Nancratitis nel alibi excogitatas quas falsas esse ipsi non ignorarent in medium proferre malebant quam earum rerum inscii se rudes uideri: quae apud Graecos summi erant momenti. Itaque de bac re nos ita sentimus: sicut ludorum panditae gnos, si minorem qua gaudent, doctrinam exceperis, cum priscis Aegypti sacerdotibus aptissime conferre licet, non mentiri solent nisi ubi literati homines ex Europaeis mendacia iis quasi obtrudunt (ut Wilfordius qui de Christo et de s. Thoma et de Kaaba Meccana

tatum esse et centena hominum milia ὖπερβολιχῶς dicta esse et Herodotum fortasse maiorem quandam argenti summam apud Aegyptios Graeca talenti appellatione expressisse. Etenim si ab interpretibus mala fide illa summa excogitata esset, profecto numeri non imminuti essent, sed in immensum adaucti. Sed de hac re omnino prout quisque uoluerit, sentiat.

et de Nino ac Semiramide cos gunedam proferre inssit), ita etinm antistites illos templi Volcani Memphiticos in universum traditiones genuinas et ex optimis quibusque fontibus houstas eum Herodeto communicasse consenus, ubi vero de fabulis Graccorum consulerentur, ignorentiam suam faleri nolentes mentitos esse non animi cause uel ut Herodoto fucum facerent, sed ut patriae glorium augerent. Denique id quoque magni momenti esse nidetur qued traditur sacerdotes Memphitices antiquitatum minus perites fuisse quam Heliopoliticos (Her. 11, 3). - Herodoti descriptio mythologiae Aegyptiacae quam sacerdotibus debuit (II, 145; de cadem re lequens II, 50 addit baec leyw de ra leyouor avroi Airentioi"), quam sit accurata, cum alii demonstrauerunt tum Lepsius p. 252. Nemo nisi unus Herodotus tria illa deorum genera quae apad Aegyptios erant, tam acute distinxit (11, 43). Errare quidem plerisque videtur quod horum ultimum deorum regem sute Menem exstitiese arbitratus est: sed si errauit. cum multis erravit 7). Lepsius Herodotum ea re coactum esse putat, ut etiam Osiriu et Isin, Hori parentes, in tertiam deorum classem relegaret, qui primae classi adnumerandi essent. Verum in ee num Herodotus uere erranerit, uehementer dubitamus. Etenim nune satis constat Osirin et Isin et Horum et omnes quibus cum hisce relatio quaedam intercedit, nuper demum saeculo XIII. a. C. introductos in autiquiorum deorum locos successisse (Bunsen. I, Itaque non incredibile est etiam Herodoti tempere eius rei memoria servata deos illes in sacerdotum laterculis nondum in prima, sed in tertia classi numinum caelestium collocates fuiese temporum magis quam honorum quibus colebantur, ratione habita: CCL uero annis post cum Manethos scriberet, cosdem deos primas tulisse. - Narrationes quas de rebus dininis sacerdotes Memphitici cum Herodoto communicauerunt, maximam partem exotericas fuisse putamus; esotericae enim eis tantum impertiri solebant qui in ipsum ordinem sacerdotum recepti erant; id quod ad Herodetum non pertinet. Itaque perbi causa quae II, 42 causa affertur cur Thebani Ammonem deum arietino capite praeditum fingant et cur ouium carne abstineant, louem cam Hercules eum nidere concupiuisset, arietis nellere caput nelatum se ci ostendisse, uera atque esoterica esse non potuit; similiter qua sequioris aetatis scriptores animalium cultum divinum apud Aegyption non raro explicant, causa deos Typhonem fugientes animalium horum formas assumpsisse, non est nisi exoterica. Illa quam Herodotus praebet, interpretatio cum Graeca opinione in Semeles fabula planissime expressa congruit homines ueram deorum formam intueri pon posse quin protinus moriantur. Sed

<sup>7)</sup> A Manethone inter Horum et Menem semideorum regna interponuntur; sed Her. II, 50 expresse dicit ,, νομίζουσι δ' ων Αἰγύντιοι οὐδ' ἤρωσι οὐδίν". Hunc igitur antiquiorem traditionem sequi, semideos nero postea demum insertos esse crediderim.

guominus iempees quis hic Herodoto fraudem fecisse putet, prohibet Exodus 3, 2-6 ubi Deus Moysi apparet sub specie reseti ardentis, et magis etiam II. lib. Sam. 6, 6-7. I. lib. Paralip. 14, 9-10 quibus locis Oza quod arcae foederis quam Deus ipse inhabitare putabatur, nimium appropinquasset, e nestigio a Deo sublatus esse dicitur. Religiosa igitur haec superstitio compluribus autiquitatis nationibus communis fuisse uidetur. Herodotus qui una cum omnibus actatis suac hominibus Acgyptiorum deos coadem ac Graecorum putabat, qua crat pictate de cis omnibus quae patriis mysteriis similia erant et esoterica aut erant aut uidebantur, religiose tacuit. Id ipse ingenue profitetur II, 3 ,,τὰ μέν νυν θεία των απηγημάτων, οἶα ήχουον, οὐκ είμι πρόθυμος έξηγέεσθαι, έξω η τὰ οὐνόματα αὐτῶν μοῦνον, νο-μίζων πάντας ἀνθρώπους ἴσον περί αὐτῶν ἐπίστασθαι· τὰ δ' ἄν έπιμνησθέω αὐτων, ὑπὸ τοῦ λόγου έξαναγκαζόμενος έπιμνησθήσομαι". Badem fere dicit II, 65 ubi singulis deis apud Aegyptios singula animalia sacra esse tradit "των δε είνεκεν άνειται τα θήρια έρα εί λέγοιρι, καταβαίην αν τῷ λόγφ ές τὰ θεῖα πρήγματα, τὰ έγω φεύγω μάλιστα άπηγέεσθαι τα δε και είρηκα αυτών επιψαύσας, αναγκαίη καταλαβόμενος είπα". Et cum II, 46 Panem ab Aegyptiis caprina forma pingi narrasset, haec addidit "örev dè είνεκεν τοιούτον γράφουσι αύτον, ου μοι ηδιόν έστι λέγειν', oblitus se in simillima re (ubi de louis facie arietina agebatur) causam a sacerdotibus prolatam prodidisse: eum enim ibi a sacerdotibus exotericam, hic peram et esotericam causam edoctum esse me iudice omnem ueri speciem excedit. Similiter II, 45 postquam illa de Hercule et love enarrauerat et dubitationes quasdam de Hercule Graecorum in medium protulerat, haec addidit "xai negi μέν τούτων τοσαύτα ήμιν είπασι και παρά των θεών και παρά των ήρωων ευμενείη είη". Inprimis cauit Herodotus ne quid eorum quae ad Osiridis mortem et Isidis planctum pertinent, enunciaret; erat enim id maximum Aegyptiorum mysterium, Eleusimiis hand inferius, et Isis Herodoto Ceres, Osiris Bacchus esse midebatur 8). - Vera esse uidentur, quae sacerdotes narraue-

<sup>8)</sup> Hi loci cum summi momenti sint in comparandis Plutarchi de Iside et Osiride traditionibus, ut cognosci possit quae in illis genuina et antiqua, quae innovala et ex syncretismo orta sint, non pigebit nos una bic omnes ex ordine quasi temporum enumerare. Her. II. 171 de mysteriis illis haec dicit ,, ir δὶ τῆ λίμνη ταύτη τὰ δείκηλα τῶν παθέων αὐτοῦν νυπτὸς ποιεῦσι, τὰ καλεῦσι μυστήγια Αἰγνίπτιοι. Περὶ μέν νυν τούτων εἰδότι μοι ἰπὶ πλίον ὡς ἔκαστα αὐτῶν ἔχει, εὖστομα κείσθω. Καὶ τῆς Δήμητρος τελετῆς πέρι, τὴν οἱ Ἑλληνες Θεσμοφόρια καλεῦσι, καὶ ταὐτης μοι πέρι εὖστομα κείσθω, πλὴν ὅσον αὐτῆς ὁοἰη ἐστὶ λίγειν. Singula his locis indicat. Osiris a Typhone dilaniatus ab Iside et Aegyptiis plangitur II, 61 ,,τύπτονται μὲν γὰρ δή μετὰ τὴν θυσίην (in festo Isidis die) πάντες καὶ κασαι, μυριάδες κάρτα πολλαὶ ἀνθρώπων. τὸν δὶ τύπτονται, οἴ μοι δοιόν ἐστι λίγειν": II, 132 ,, ἐκφίρεται δὶ (lignes usece in qua Mycerini fika sepulta esse dicebatur) ἐκ τοῦ οἰκήματος ἀνὰ πώντα τὰ ἔτεα, ἐπεὰν τύπτωνται οἱ Αθγύπτιοι τὸν οὐκομαζόμενον θεὸν ὑκὶ ἐμεῦ ἰπὶ τοιούτω πρήγραστος σοι διρικοί ἐπὶ τοιούτω πρήγραστος σοι διαν ὑκοι ἐποιούτω πρήγραστος σοι διαν ὑκοι ἐποιούτω πρήγραστος καὶ και ἐπεὰν ἐπὶ τοιούτω πρήγραστος καὶ και ἐπιστος τὰν ἐπιστος ἐπιστος τὰν ἐπιστ

rent de Psammitiche infantes a capris nutriri inhente, aut cuine linguae primi quos edituri escent, soni escent, cognosceretur, co ucriora quod ibi antiquitatis palma Phrygibus concessa est. Etiam qued sacerdotes Aegyptum inferiorem fluminis donum esse dixerent ucrum est (cuius rei iterum Her. II, 15 meminit additis ucrhis & avroì lévour Airánzies xaì èuoì doxési"). Decrum regna sacerdotes ita ut in cedicibus scriptum erat, una cum numeris Herodoto tradiderust (II, 145); humanorum regum nomina usque ad Moerin ex serie regum manu scripta ei praelegerunt (II, 100). Esque omnia quin genuina sint, nemo dubitabit. Esquoque quae Herodotus sacerdotes secutus de aedificiis a regibus exstructis narrauit, optimae sunt notae. — E contrarie

Semel quaedam de eo quem plangant in medium profert II, 79 πέστι δὲ Αίγυπτιστὶ ὁ Αίτος καλεύμετος Μανέρως. "Εφασαν δέ μιν Αίγυπτιοι τοῦ πρώτου βασιλεύσαντος Αιγύπτου παϊδα μουνογενέα γενέσθαι, αποθανόντα δ' αθτόν άνωρον θυήνοισι υπ' Alyuntiwe τιμηθήναι, και αοιδήν τε ταντην πρώτην και μούνην σφίσι γενίσθαι". Neque enim Menis quendam flium, sed Osiridis, eundem cum Horo sive Apolline, bic indicari Bunsen. t, 505 demonstrauit, idque certissimum est propter II, 156 μοτε δή το πάν διζημένος ο Τυφών έπηλθε θέλων εξευρίειν του Ooigioς τον παίδα". Mystice Osiris idem est atque Horus filius qui et ipse dilaniatus est (Bunsen. I. 509); Maneron vero et Horum, cum re vera uterque idem sit. postea in duo numina diuisos esse infra probabitur. Bodem quo Osiris obiit, tempore luna (i. e. Isis) obscurata est; quamobrem lunae defectes ab Aegyptiis sollemni luctu obiri solebant. Sed tum sus ut cum reliquis animantibus religiosae maestitiae studest tantum abest ut turpissimae libidini se dedat; ídeo Aegyptii suem auersantes (cf. Bunsen. 1, 97) non immolabant nisi plenilunio, id est cum Isia inuento Osiride lu-etum deposuerat, ultionem deae ut uidetur exacturi et Osiridis manes placaturi. Haec tangit Her. II, 47 ,, Σελήνη όλ και Διονόσφ μούνοισι τοῦ αὐτοῦ χούνου τῆ αὐτῆ πανοελήνω τους είς θύσαντες πατένται τῶν πριῶν. Διότι δε τούς ώς εν μεν τησι άλλησι όρτησι άπεστυγήμασι, εν δε ταύτη θύουσι. έστι μέν λόγος περί αὐτοῦ ὑπ' Αιγυπτίων Ιεγόμενος, Ιμοί μέντοι ίπισταμένω οιία ευπρεπέστεμος έστι λέγεσθαι". Mortui Osiridis corpus Isis per omnem Aegyptum errans diu frustra quaesinit in cuins rei memoriam lucernarum incensio per omnia oppida quotannia celebrabatur. Id Her. II, 62 teligit "ören de einenen pag tauge nat riufe of rif afren, tori ίρος περί αὐτοῦ λόγος λεγόμενος". Tandem reliquis dilaniati corporis partibus omnibus inuentis pudenda inueniri non poterant in quorum honorem Isis phallum consecrauit, qua de re loquitur Her. 11, 48 ,, διότο δὶ μί-Cor te iges (sc. Bacchus) to aidolor xal nivies pouvor toll ompatos, fore li-την μέν σπουδικοτίτην (sepulturam) αυτέων φισί είναι τοῦ οία δοιον ποιεύμαι τὸ οὖνομα ἐπὶ τοιοὖτφ πυήγματι οινομάζειν", et II, 170 "εἰοὶ δὲ sai ai raont rou oin odior noisumus int roisure nonymars tenyogiveir ro obνομα, ir Σαι ir τῷ ἱψῷ τῆς 'Αθηναίης". Ad sepulturam Osiridia sa quoque religio referenda esse uidetar quam Her. II, 81 tangit ,,ον μέντοι ξε γε τὰ ίψὰ ἐςφέψεται εἰφίνεα, οὐθὰ συγπιταθάπτεταί σφι' οὐ γὰρ ὅσιον. Όμο-λογίουσι θὰ ταῦτα τοῖσι Όμφικοῖσι καλευμένοισι καὶ Βακχικοῖσι, ἐοῦσι δὶ Αίγυπτίοισε καλ Πυθαγορείοισε οι δε γάρ τούτων των δργίων μετίχοντα δσιόν έστε εν εξρινέοισε εξικασε θαφθήναι. "Κοτε δε περε αθτών έφος λόγος λεγόμενος". Haec hactenus.

Heredetus quin multa ex sacerdotibus quaesiverit quae illi scire omnino non possent, quis infities inerit? Imo historicus ipse id se feciese non negat. Aegyptios percoutatus est de Hercule (II, 43 ,, rou érepor de nept Hountéos ror Eldness ofours ordann Αἰγώστου ἐδυνάσθην ἀκοῦσφι''), de Neptuno et Dioscuris (11, 48 , Αἰγώστιοι οὐδὲ Ποσειδίωνος οὖτε Διοςκούρων τὰ οὐνόματά φασι aiderai"), de Helena (II, 118 "ileyor de por ei iges iorogiorar sa negi Ederge yerestat ode'), utrum verum esset an fictum hellum Troissum (II, 118 ,,είρομένου δί μευ τους ίρέας εἰ μά-ταιον λόγον λέγουσι οἱ Ελληνες τὰ περὶ Ίλιον γενέσθαι ἡ οῦ, ἔφασαν πρὸς ταυτα τάδε, ἱστορίησι φάμενοι εἰδέναι παρὰ αὐτοῦ Merelew"). Berodotus interdum ipse - erat enim indicium eius acutum — de parrationculis istis dubitasse pidetur et propterea iterum atque iterum interrogauit, uti 11,54; etenim sacerdotes Thebani lovis cum eum edocerent oracula louis Dodonaei et Ammonia a duabus sacerdotibus fugitiuis Thebis oriundis condita esse, nalde miratus est: ,,είρομένου δέ μεν ὁκόθεν ούτω ατρεκέως επιστάμετοι λέγουσι, έφασαν πρός ταύτα, κ.τ.λ. Conferantur quae II, 91 de Perseo a Chemmitis imprimis culto narrat ,,είρομένου δέ μευ ότι σφι μούνοισι έωθε ο Περσεύς έπιφαίγεσθαι καὶ ότι κεγωρίδαται Αίγυπτίων των άλλων άγωνα γυμνικόν τιθέντες, έφασαν τον Περσέα έκ της έωυτών πόλιος γεγονέναι". Qui narrationculas illas de Proteo et Helena et de oraculorum illorum origine opinione mente nondum concepta diligenter excusserit, is eas non its comparatas esse inveniet, ut solent a populo fabulas a maioribus traditas amplificante, immutante, conformante fingi, sed speciem mendaciorum a sacerdotibus in maierem Aegyptiorum gloriam excogitatorum prae se ferre. Quae de originibus oraculorum Dodonaei et Ammonii narrantur, ea simillima sunt Bukemeri figmentis qui Cadmum, regium cocum, cum Harmonia tibicina Tyro profugos in Graeciam sese contulisse dixerat; omnino nobis persuasum est Euhemerum eiusque asseclas non pauca ex sacerdotum orientalium figmentis arripuisse. Ra nero quae de Proteo et Helena narrantur, Nauerati orta putare uetamur quod II, 119 Menelaus, homo sceleratissimus et ingratissimus, duos pueros Aegyptios deis marinis immolauisse dicitur; id vero explicari non potest nisi ex odio illo que Aegyptii Graecos persecuti sunt : Aegyptia igitur est huius fabulae origo fictae fortasse ut eis quae Graeci de Busiride fabulati sunt, opponeretur. Ceterum totam illam de Proteo et Heleua parrationem non ad Herodotum eludendum effictam, sed jam multo ante in oribus sacerdotum fuisse ostendunt duo Hecataei fragmenta a Stephano s. vocc. Abilor nólic et Eléreioc sernata ex quibus logographum illum de Alexandri et Helenae iudicio coram Proteo habito resciuisse patet. Cetera quae in legendis Herodoti Aegyptiacis nos offendunt, quominus interpretihus illis adscribantur, non multum repugnamus: sed ea ab interpretibus sacerdotes, a sacerdotibus demum Herodetum accepiese contendimus, si unum illum locum exceperis que ab Herodote é sourceic nomination laudatur. — Praeter sacerdotum narrationes etiam alios ille fontes adhibuit. Eum cantus populares curasse ostendit II, 79 ubi Maneron quem Graeci Linum moccest, ab Aegyptija sollemni cantilena plangi tradit. Itaque non rare traditionibus usus est quae per populum oribus bominum ferebantur. In his nisi fallimur est quod II, 111 parratur Pheres regem mulieres adulterii reas in oppido cui nomen sit Bordon βώλος, cremauisse. Nomen oppidi quod sanguinem et caedem sonare putabatur, buic fabulae ansam dedisse uidetur; Dioderns qui idem parrat ex fonte Herodoto simili, quamquam non ex ipso Herodoto haustum, locum legar βωλον nominat, i. e glebam sacram, inferis deuotam (1, 59). Ingeniosa est Lepsii coniectura (1, 289) Pheron, cum Aegyptiis uanum sit nomen - Ph-Uro enim regem designare - ei nationi originem debere apud guam idem nomen maximi fuerit momenti, id est Hebraeis qui eum regem sub quo ex Aegypto exierunt, κατ' έξοχην Pharnenem uocauerunt. Hoc et affirmare et negare aeque est difficile. Sed cum Herodotus et quae narrationem illam antecedunt et quae secuntur aeque omnia ex ore sacerdotum acceperit, quod ipsima testimonio haud dubium relictum est, ambiguam rem esse censemus; nam sacerdotes Aegyptios iam tum cum "despectissima parte servientium" sermones contulisse unamque ex traditionibus Hebraeorum historiae Aegyptiae inservisse non admodum verisimile est. Atqui nomen illud etiam aliter explicari potest. Notum est reges uel illegitimos uel populo exosos in album per relatos esse; qued cum in aliarum Orientis gentium annalibus non inauditum sit, Cheopi et Chephreni regibus id accidisse Herodotus (H, 128) expresse testatur, et in hieroglyphicis inscriptionibus nomen regis Amuntoonch fere ubique scalpro erasum est (cf. Böckh, Manetho, p. 273). lam uero Herodotena ille Pheros impotens et in deos impius fuit; erge non incredibile est eum proprio nomine suppresso in sacerdotum laterculia ea tantum quae omnibus Aegypti regibus communis esset, appellatione Pheronis designatum esse. Ut Ἐρυθρή βῶλος, ita etiam alius oppidi nomen simili historiolae ansam praebuisse videtur. Δούλων πόλιν dicimus in qua quicunque servos intravit libertatem recuperauit : cui instituto mythici auctores fuisse perhibentur Alexandri serui (II, 113). Sed de hoc iam ad Hecataeum disputavimus. Semel quoque Herodotus duas traditiones affert: alteram uti uidetur sacerdotalem, alteram popularem, II, 128. Rtenim cum historia cuius memoriam sacerdotes consernauerunt, pyramidas, a Cheope et Chephrene regibus aedificatas esse doceret, populum regum illorum memoriam auersantem Philiti cuidam pastori cas adscripsisse narrauit. Id cum recte ad pastorum qui Hycsos nocati sunt, dominationem a niris dectis referri

uidentur, miramur Bunsenium (III, 49) et Lepsium (1, 290), qui in Philiti Philistacorum nomen deprebendisse sibi uidentur. Neque enim litera s elidi potuit 9) et reliqua omnia minus quadrant; Philistaei enim et ludicum demum temporibus in Palaestinam immigranerunt et a Chusaeis originem ducentes nec com Hebraeis nec cum Pastoribus quos Phoenices vel Amalecitas, certe Semitas fuisse satis certum sit, quidquam commune habnerunt. Primus rex Pastorum apud Manethonem losephi secundum nostrorum codicum lectionem Σάλατις, secundum eam recensionem quam Eusebius ante oculos habuit, Eilieng audit; idem Pseudomanethos in Sothide apud Syncellum praebet. Arridet coniectura Σίλιτις pro Φίλιτις: sed eam in ipsam Herodoti orationem contextam inserere temerarium esse putamus. In parratione rerum inde a dodecarchia instituta gestarum Herodotus haud dubie plurima cum a Graecis tum ab Aegyptiis et sacerdotibus et privatis seiseitatus est. Expeditionem Cambysis in Aegyptum ab Herodoto ex populari traditione enarrari Dahlmannus observanit 10). Item populi rumor sine dubio ferebat non Amasis, sed furciferi cuiusdam corpus a Cambyse flagellis caesum esse; sed hec false ab Aegyptiis iactari Herodotus ipse (III, 16) odoratus est. Etiam multa illa ab Amasi facete dicta et lepide facta in oribus hominum erant, cum Herodotus Aegyptum uisitaret. Amasis enim popularibus suis quibuslibet facile ad se aditum praebuerat (II, 173) Aegyptiisque propter clementiam unice carus fuerat (II, 175). Aegyptiis auctoribus etiam universam Cambysis historiam deberi totius narrationis color abunde demonstrat. Non pauca ita comparata sunt, ut λόγοι· ἐπιχώριοι commode nuncupari poasint. Biusmodi est quod Her. II, 150 fando audiuit Moerin lacum partim in Syrtin effundi: et quod ab eiusdem lacus accolis de ratione accepit qua humus olim in fodiendo lacu adaggerata egesta sit. Etiam fabulam de Chemmi insula aquis innatanti (II. 156) incolis oppidi Butus Herodotus acceptam tulit. scriptionem Nili supra Elephantinen ex peregrinantium relationibus hausit. Ex his Etearchi 11), regis Ammoniorum, narratio-

9) Plethi III. Regum 1, 38 nihil cum Philisteeis commune babent, ut demonstrauit Thenius, die bücher der Könige, pag. 9.

11) Nomen 'Erfagyos Graeci uerbi nihil nisi speciem prae se ferre uidetur. Idem esse existimauerim atque Teharka; sic enim in insori-ptionibus hiereglyphicis nomen tertii regis dvraozelas Aethiopicae quae

<sup>10)</sup> II, 1, 149. Auch der ganze hergang selber, einer der wichtigeten in der alten geschichte, steht durchaus lückenhaft und verdunkelt de, und wenn wir nicht sehr irren, hat Herodot hier zur ungünstigen stunde, von der lebendigen sage festgehalten, seine forschung bintenangesetzt. Der feldzug erscheint bei ihm unter seiner bedeutung; er betraf, nach sicheren spuren zu schliessen, zugleich Phönicien und Cypern, die aogar als seine veranlassung erscheinen, und er war keineswegs ein überzug des friedliebend blos abwehrenden Aegyptens, er ging aus einem ältern widerstreite zwischen der handelspolitik der letzten ägyptischen dynastie und der vergrössezungssucht der beherrscher Asiens bervor.

sem licet caute cam lectoribus communicauerit, ogregio indicio usus delegit; nam etsi flumen illud ed qued Nasamones pernonisse dicuntur (II, 32), non Nilus, sed Nigir, fuit, totam illem narrationem ucrissimam cose ex eis quae nostra actas de interioribus Africae regionibus resciuit, comprobatur <sup>12</sup>). Denique ee oraculum quidem ab Ammone editum sprenit Herodotus que Acgyptum non Delta solum esse comprobaret (II, 18).

6. Quin Herodotus fidelissime quaecunque audierat, retalerit, nemo dubitabit qui reliquos eius libros prebe legit; nonnulla tamen Graecis auribus accepit et Graeco colere tinxit, id qued aetati eius condonandum est. Ex his longe plurima in enarretione rerum inde a dodecarchia instituta in Aegypte gestarum occurrent; sed horum quae ingenio Herodoti, quae Graecerum quorum sub oculis olim gesta sunt, debeantur, nen satis liquet. Eum duedecim dees Aegyptiorum coadem ac Graecorum esse credidisse (II, 4) iam supra monuimus; item Herculem et Tyrium et Aegyptium et Graecum unum eundemque esse sibi persuaserat (II, 44); sacellum Esirne Appodirus Memphitican quod Moversius (Phonizier 1, 50) Astartes, deae Phoeniciae, esse ingeniosissime perspexit, Helenae fanum esse putanit (II, 112), nec leue id momentum fuit apud Herodotum, ut Helenam cum Alexandro in Aegypto fuisse affirmaret. Quod et Graeci et Latini scriptores ad unum omnes aut peregrinis deorum ac-

uicesimum quintum locum obtinet, legi testatur Bunsen. III, Tab. 11. Idem in libris Regum est Thirhaka ubi LXX et Vulgata Tharaka praebent, apud los. Ant. Iud. X, 1, 4 Tharsikes, in Megasthenis fr. 20 Tearkon, apud Strab. 1, 3, 21 p. 61 Tearkos, apud Manethonem Africasi Tarkos, apud Manethonem Eusebii Tarakos, in Eusebii uersione ab Historymo facta Tarachos, in Sothidis laterculo apud Syncellum Tarakes, in Chron. Pasch. p. 275 Tharthas, apud lo. Malalam p. 147. I hara.

12) Dahlmann II, 1, 86. Als bedeutungsvolle merkzeichen im süden und norden dienten dem Herodot Nil und Ister; beide flüsse hatte er selbst gesehen und beide fesselten seine aufmerksamkeit. Des räthselhaften quellen des Nils nachspürend, erfährt er in Cyreneiks von einem grossen strome, der von westen nach osien durch das innere Libyen ströme und zu dem auf besondere veranlassung mäaner aus einem Syrtenvolk, Nasamonen, gekommen. Er wusste schon anderweitig, dass er selber, der den Nil nur bis Blephantine kannte, nur einen sehr geringen theil von ihm kenne, dass andere ihn noch vier monden wege durch das land der Aethiopen verfolgt bätten. Wie natürlich, dass er der meinung günstig war, auf welche der könig der Ammonier die Cyrenäer führte, dass jener grosse strom von abend her ebenfalls der Nil sei, und wie natürlich ferner, dass er nun vollends die strecks, welche er vom Nil gesehen, wie für nichts rechnend, den strom im ganzen als von westen nach osten fliessend auf seiner charte angab (II, 28-32), wohl wissend übrigens, dass er selber ihn nur in seiser bewegung von süden nach norden erblickt habe (c. 28). Wir nun sind freilich seit kurzem unterrichtet, dass der strom, welchen die Nasamonen sahen, der Niger gewesen sein muss; inzwischen lässt sich die meinung, ob der Niger nicht mindestens in verbindung mit dem Nil stehe, noch immer weder bejahen noch verneinen.

minibus patris substituent 15) aut ubi semel barbarum nomen effati sunt, postea eg tanquam patrio uti non dubitant (ut vocibus "Αμμων, "Oσιρις, 'loug, 'Anug), in so Herodotus aliquantum differt atque antiquieris actatis documentum edit quippe qui louis Bacchi Cereris Epaphi uera quidem quibus apud Aegyptios designabantur, nomina semel commemoret, deinde nero Graecis semper nominibus statur. Illud quidem rarius fecit; at ubi fecit, tum accuratius quam alii plurimi Aegyptiae linguae sonos expressit neque ipsa indeclinabilia in medium proferre dubitauit. Conferantur de ea re bi loci II, 42 'Αμμούν γάο Αίγύπτοι καλεύσι τὸν Δία; II, 46 καλέεται δὸ ὅ τε τράγος καὶ ὁ Πὰν Αίγυπτιστὶ Μένδης; 11, 156 Αίγυπτισεί δε Απύλλων μεν 'Ωρος, Δημήτηρ δε Isig, Aprepig de Boupastig; 11, 144 Ronr tor Osigios naida, τὸν Ἀπόλλωνα Ελληνες οὐνομάζουσι; 11, 59 Ἰσις δέ ἐστι κατὰ τὴν Ελλήνων γλώσσαν Δημήτης; 11, 137 ἡ δὲ Βούβαστις κατ Βλλάδα γλώσσαν έστι Αρτεμις; ΙΙ, 144 Όσιρις δέ έστι Διόνυσος κατ' Ελλάδα γλώσσαν (collato II, 42 Όσίριος, τον δη Διόνυσον είναι λέγουσι»); 11, 153 ὁ δὲ Απις κατά τὴν Ελλήνων γλωσσάν ioτι Επαφος. Latonae (II, 155 sq.), Volcani (II, 3 sqq.), Mineruae (II, 83 sqq.), Solis (II, 59), Herculis (II, 42 sqq.), Mercuri (II, 51 sqq.), Veneris (II, 41 sqq.), Typhonis (II, 156 agg.), Martis (II, 64 agg.), Lunae (II, 47) numina ab Herodoto reticentur. Semel etiam nerum regis eniusdam nomen nos celanit cui celebre nomen Protei substituit additis uerbis rovrov de έκδέξασθαι την βασιληίην έλεγον ανδρα Μεμφίτην, τῷ κατά την των Ελλήνων γλώσσαν ούνομα Πρωτέα είναι (II, 112). Contra 11, 172 nomen oppidi Aegyptiaci ex quo oriundus erat Amasis, fidelissime reddidit non sine damno Graecae consuctudinis: ¿x της δὲ ήν πόλιος, οῦνομά οι ἐστι Σιούφ. Chemmi Persei nestigia sibi innenisse uisus est (11, 91), et Archandrum Danaï geperum conditorem oppidi Archandropoleos esse putanit (11, 98), quamuis caute addiderit "sin d' an nai allog rig Appardong, où μέρτοι γε Αίγύπτιον τὸ οἴνομα"; nidetur sane Archandropolis emporium quoddam Naucratitarum fuisse, a coloniae duce denomiuatum. Aegyptiorum instituta quae saepius ab eo cum Graecis collata esse vidimus, semel cum Pythagoricis non infeliciter comparauit (11, 81). Multa ab Herodoto narrantur quae traditionibus popularibus apud Graecos et reliquas lapheticae stirpis nationes omnes obniis simillima sunt: quae utrum vere ab Aegyptiis Herodotus compererit au a Graecis in Aegypte uersantibus acceperit an sponte parrationibus suis patrium quendam colorem impertiuerit, non ubique in plano est. II, 111 Pheros rex Nilo nimium exundanti ira percitus jaculum immisisse et e

<sup>13)</sup> Uti Tacitus fecit qui uera peregrinorum deorum nomina consulto ne commemoranit quidem artis sine dubio ratione habita, ne cultier eratio barbaris uocabulis contaminaretur.

nestigio oculerum luminibus orbatus esse dicitur. Haius regis ecelus simillimum est Xerxis facinori qui Hellespontum flagris cuedi inssit et postea impotentiae poenas dedit; poena noro par est Phinei qui propter impietatem a deis excaecatus est. Vhique in talibus traditionibus Graecorum religionem quae υβριν imprimis auersatur, summi momenti esse patet. Eodem loco Herodotus narrat Pheron oraculo edoctum se sanatum iri, si oculos urina mulieris quae cum nomine nisi cum marito suo consuetudinen habuisset, humectaturus fuisset, initio facto uxoris lotio uisan non recepisse et nequicquam plurimarum matronarum experimentum fecisse, donec castam quandam (ut Diodoras addidit, hortulani cuiusdam uxorem) inuenisset, eamque in regni consortium assumptam, adulteras uero in oppido cui nomen fuisset Eovden βώλος, congregatas et uiuas combustas esse. In hac fabela opinionem illam in Germanorum potissimum traditionibus popularibus obuiam qua omnes omnino mulieres cum irrisione quadam lepide perfidiae insimulantur, deprehendisse nobis uidemur quae in medio quod dicitur aeuo plurimis narratiunculis ausam praebuit et in libro cui titulus est Till Eulenspiegel, uario medo effertur: etiam quod inprimis nobiles mulieres adulterae, sola infimae sortis muliercula casta fuisse dicitur, item quae de poema adulterarum narrantur, talia sunt qualia saepe in popularibus gentium lapheticarum traditionibus occurrunt. Narratio de foribus qui Rhampsiniti regis thesaurum spoliauerint, etiam thesaure Hyriei regis Orchomenio adhaesit quem Agamedes et Trophonius furando compilauisse dicuntur. Verum recte O. Müllerus (Orchemenos u. die Minyer I, 88) Graecam fabulam antiquiorem esse censuit; nam in Graecia eadem fabula de Augeae Eleerum regis thesaure narrabatur, et utramque longe simpliciorem esse Aegyptiaca elucet. Idem uir doctus commode monuit ea quae Aegyptiorum traditioni de Rhampsiniti thesauro propria sint, ati quod qui Trophonii partes agit, regis custodibus uino sepitis infamiae causa dimidiam barbam abrasisse feratur, figmenta mere orientalia esse: id enim etiamnum apud Orientis nationes poenae loco esse. Quae cum ita sint, traditio illa Minyeïa per Graecorum commercium in Aegyptum aduecta esse nidetur ubi prepriis quibusdam additamentis exornata et ad augendam faris gloriam lepide exaggerata est; ita immutatam sacerdotes Memphitici acceperunt et cum Herodoto communicaverunt. Filias in lupanari prostituere Aegypti regibus familiare fuisse censendum esset, si fidem haberemus Herodoto qui idem de Rhampsiniti et Cheopis regum filiabus memoriae prodidit. Illa enim ut fur detegeretur, a patre suo cuilibet sui potestatem concedere insea est, modo quid optime quid pessime in uita fecisset, confiteretur. Haec uero a Cheope patre corpore quaestum facere iussa sisgulos amatores singula saxa sibi afferre iussit quibus minorem quandam pyramidem sibi exstrueret (11, 126). Cum hac narratione conferenda est alia traditio ab Herodoto ipuo rejecta (11, 134) secundum quem Rhedopis, famosa inter Graecos meretrix. tertiam quae Mycerini fait, pyramidem aedificauerit. Videtur autem hoc proprium fuisse si non omnibus, at Orientis certe mationibus, ut maxima quaeque opera et quorum usus percipi posset nullus, sacuissimis quibusque tyrannis adscriberent: quam ob rem uno ore omnes Aegyptiacorum scriptores eos reges qui pyramides exstruxerunt, abominati sunt. Quae opinio postquam teti populo comprobata inualuit, homines maculam quandam molibus istis ita affigere conati sunt, ut eas meretricibus attribuerent, a quibus pecunia turpiter comparata aedificatae dicerentur. Hine pyramides a Cheopis filia meretrice et a Rhodopide factas expedimus. Ac ne quis nos temere haec suspicari arbitretur, rogamus ut meminerit tumuli Gygis regis in Lydia ad Tmoli montis radices positi qui a uulgo της έταιρας μεήμα nocatus est (teste Clearcho apud Ath. XIII, p. 573, A), cam alius rumor quem sequitur Her. 1, 93, hoc esse Alvattis menumentum, a publicis meretricibus exstructum, narraret. Nec desunt ibi uariae narratiunculae ad nominis originem enucleandam fictae. Quae cum ita sint, alteram illam historiolam de filia Rhampsiniti ut patris anaritiae satisfaceret, et ipsa prostituta quae a traditione Minyeïa prorsus aliena est, ex Cheopis demum filine historia effictam esse putamus. Ceterum Rhadopidem illam cum Nitocride, uetustissima Aegyptiorum regina, quae in popularibus traditionibus rubris praedita genis canebatur 14), confusam esse Bunsenius I, 237 pulcerrime observauit (cf. Lepsius 1, 303, sqq.). A Graecis narratio de Nitocride patriis elementis tincta est, et talis qualis ab Aeliano (Var. Hist. XIII, 32) Rhodopidis historia traditur, haud multum differt a fabula illa Germanica qua Cinerentula (Aschenbrödel) celebratur: ne calcons quidem deest puellae ab aui ereptus et ad regem delatus ad probandam eius pedis pulcritudinem. II, 131 Mycerinus rex filiae suae amore captus aim intalisse, puella uero propterea prae nimio dolore uitam suspendio finiuisse traditur. Falsum hoc esse Herodotum ipsum non praeteriit. Sine dubio Graeca aunt huius narrationis elementa quippe in quorum traditionibus fabulosis vihil sit frequentius quam filiae a patribus stupratae et desperatione permotae violentas manus sibi iniicientes, ut Myrrha Cinyrae filia, Larissa Piasi, Harpalyce Clymeni, Niobe Assaonis, aliae multae. Id quod Herodotus (II, 156) Butone audierat, Chemmin insulam prins immobilem ex eo tempore quo Apollo paruulus ibi a Latona absconditus fuerit, aquis innatare,

<sup>14)</sup> Patet non admodum feliciter Lepsium I, 255. 306 sextam Aegyptiorum δυναστείαν in qua Nitocris ultimo loco regnauit, Aethiopicam facere; praeteres prorsus oblitus, esse uidetur uerborum Herodoti (II, 100) ,, iν τοσαύτησι δὲ γενεῆσι ἀνθφώπων ἐπτωπαίδεκα μὲν Αλθίσπες ἦσαν, μία δὲ γυνη ἐπιχωφίη, οἱ δὲ ἄλλοι ἄνδφες Αλγύπτιοι."

manifesta Graecae traditionis connersio nidetur esse secundum quam Delos insula, prius mari innaas, pestquam Latena ibi Apollinem enixa sit, immobilis steterit. Etiam postes ubi in temporibus proraus historicis nersamur, nonnalla Graecorum more exornata uidentur esse. Quamquam multa ex conjunctione illa inter Aegyptiorum reges et Graecos explicanda sunt quae iam tunc multo arctior fuit quam nolgo creditur 15). Veram igitur esse censemus narrationem sorum quae inter Psammin regem et Blegs acta sunt (II, 160), quamuis mira sit et suspicionem meneat. Amasis antem licet non adeo ut Crossus, socius cius et amicus (1, 77), tamen et ipse in oribus hominum quodammodo in Graecum heroem abiit. Erat enim admodum gelellys et primus Naucratin oppidum Graecis permiserat (II, 128); itaque nen mirum est si a Graecis magnopere celebratus est. Innigue eius rei documentum est parratio de amicitiae foedere, qued ei cum Polycrate Samiorum tyranno intercessit, devique vero ob nimiam et caecam socii sui fortunam ab ipeo Amasi dissolutum est (III, 39-43). Etenim metus inuidiae deorum, qui teti buic traditioni subest, religio est prorsus Graeca et Herodoto maxime propria. Itaque momentum hoc clarissimum ab Herodoto traditioni illi illatum eese uidetur. Etiam responsum quod Amesis amicis dediese fertur (11, 173) conquestis qued nimiam nugis et puerilibus iocis operam impenderet, ,,τα τόξα οι έκτημένοι, έπεαν μεν δέωνται χρασθαι, έντανύουσι, έπεαν δε χρήσωνται, έκλύουσι εί γάρ δή του πάντα χρόνον έντεταμένα είη, έκραγείη ar, wore ec to deor oux ar exoler autolot youddat n. v. l." Graecis originem uidetur debere; similia enim Graecorum sapientes fecisse feruntur (cf. Aelian. V. H. XII, 15). Ceterum negari non potest Amasin mythicarum Graeciae traditionum uon omnino ignarum fuisse; misit enim donaria Rhodum in templum Mineruae Lindiae quippe quod Danaides, scilicet Acevatiae originis puellae condidissent (1, 182). Itaque Herodotus qui non uno loco Danaïdas Aegyptias fuisse commemorat, cam opinionem apud Aegyptios inuenisse censendus est; at quae de Thesmophoriis a Danaidibus ex Aegypto in Graeciam allatis (II, 171) nel de Aegyptiis Bacchi orgiis a Melampode per Cadmum instituto in Graecium illatis (II, 49) narrantur, ea non explicari possunt nisi ex studio illo Herodeti Graecam theologiam et alia plusima ex Aegypto repetendi.

7. Hucusque dictum est de fontium unde Herodotus banserit, natura et de ea qua eos expresserit, ratione; nunc uidebimus, quomodo his fontibus ad enarrandas Acgypti res usus sit. Ac primum quidem fidelissime omnia ab Herodoto referri

<sup>15)</sup> Cf. Dahlmann. II, I, 147: schon wissen sich griechische heiligthümer so in ansehen zu setzen, dass Pharao Neko sogar sein siegerkleid den milesischen branchiden zusendet (cap. 159).

saspitts montimus; quod cum ex aliis rebus elucet tum ex reli-giosa illa diligentia qua auctores suos ubique indicare solet, Maque Aegypti naturam et mores populi ax eis quae ipse-oculatus teatis uiderit, describi, historiam uero rerum gestarum usque ad institutam dodecarchiam ex sacerdotum narrationibus reforri confitatur II, 99 ,,μέχοι μέν τούτου διμις τε έμή καὶ γνώμη και ιστορίη ταυτα λέγουσα έστι τα δε από τουδε Αίγυπτίους έργομαι λόγους έρέων κατά ήκουον προςέσται δε αυτοίσί τι καί της έμης όψιος." Bt ubi finis factus est historiae ex sacerdotum commentariis haustae, haec subscribit II, 142 ,,ές μὲν τοσόνδε τοῦ λόγου Δίγύπτιοί τε καὶ οἱ ἰρέες ἔλεγον." Iterum accurate tempus enotat ex quo Aegyptiorum historia certa flat, II, 147 "όσα δε οι τε άλλοι άνθυωποι και Αίγύπτιοι λέγουσι ομολογέοντες σοίσι άλλοισι κατά ταύτην την χώρην γενέσθαι, ταῦτ' ήδη φράσω. προςέσται δέ τι αὐτοῖσι καὶ τῆς ἐμῆς ὄψιος.' Cur inde certierem rerum in Aegypto gestarum notitiam Graeci habeant, Her. II, 154 expedit ,,τούτων δὲ (mercenariorum Ionicorum et Caricorum) οἰκισθέντων ἐν Δίγύπτφ, οἱ Ελληνες οὕτω ἐπιμισγόμενοι τούτοισι τὸ περὶ Αίγυπτον γινόμενα, ἀπὸ Ψαμμιτίχου βα-σιλέως ἀρξάμενοι πάντα καὶ τὰ ὕστερον ἐπιστάμεθα ἀτρεκέως. πρώτοι γὰρ οὖτοι ἐν Αίγύπτορ ἀλλόγλωσσοι κατοικίσθησαν." Ετ hic et alibi semper Herodotus certam rerum scientiam ab incertis rumoribus accurate distinguit; item ab eis quae uere audiuit, ea quae coniectura tantum assequitur, secernit, ut in quaestiene de Colchorum origine. Ques cum audisset Acgyptiorum se colonos praedicare, Agyptios quoque de ea re interroganit; sed qua solet sinceritate hoc sibi minus successisse fatetur his merbis (II, 104) ,, ώς δέ μοι έν φροντίδι έγένετο, εἰρόμην άμφο-τέρους, καὶ μᾶλλον οἱ Κόλχοι ἐμεμνέατο τῶν Αἰγυπτίων ἢ οἱ Αἰ-γύπτιοι τῶν Κόλχων· νομίζειν δ' ἔφασαν οἱ Αἰγύπτιοι τῆς Σεσώ-στριος στρατίῆς εἶναι τοὺς Κόλχους." Non raro Herodotus corum quae refert, fidem penes lectorem esse iubet. Nec pigebit nos apposuisse locum clarissimum, qui unus Herodeti fidei recte aestimandae aufficiat, II, 123 "τοίσι μέν νυν ὑπ' Αίγυπτίων λεγομένοισι χράσθω ότεφ τὰ τοιαύτα πιθανα έστί εμοί δε παρά πάντα τον λόγον υποκέτται ότι τὰ λεγόμενα υπ' εκάστων άκοῦ γράφω." Item II, 8 de monte Arabico ita narrat, ut cautius addat ώς έγω έπυνθανόμην; II, 75 fabulosam de serpentibus alatis traditionem introducit nerbis loyog de ecre. Salua neneratione qua sacerdotes Aegyptios propter magnam corum sapientiam prosecutus est, eos nibil sciuisse confitetur, ut cum de origine Nili ex iis quaereret (II, 19). Semel etiam, ne Graeciae patriae honor detrectaretur, eisdem oblocutus est (11, 14). Quae Herodotus II, 54 de mulierculis sacerdotibus quae Dodonaeum et Ammonis oracula instituerint, et II, 98 de Archandropoleos origine narrat nobis minime probata, ipse non absque omni dubitatione protulisse uidetur. Haud raro sanissimo usus

iudició mendacia perspexit; itaque II, 28 fueum et fallucies esse quaecunque quaestor templi Saitici de Mili fontibus ei marrauerat, intellexit (σύτος δ' έμοιτε παίζειν έδόπος φάμενος είδενα άτρεκέως). Deinde II, 131 fabulam de pellicibas a Mycerine rege propter lenocinium manus abscisis a Saitis fictam rederguit manus statuarum quae pellicum esse dicebantur, ucinstate delapsas esse intelligens (ταῦτα θὲ λέγουσι φλυποέοντες, τὸς ἐνώ δοκέω). Porro II, 156 traditioni Aegyptiacae de Chemmi insula Anctibus mota subjungit eiusmodi cautelam ,, αὐκὸς μέν έγωγε อบังธ ทุ่งอังบอลจ อบังธ มเทกซิยเอิสต ยไอ้อง, รย์อิกุทล อิช สมอย่อง อย ขติบอธ άληθέως έστὶ πλωτή." Inprimis Herodotus laudem meretur ob indicium fabulae de Phoenice aui quam poeterior aetas fere semper credula arripuit, adhibitum; ait enim II, 73 "τούτον δε λέyoude unyaraodae rade, suol uer ou mora deportes." Btiam bistoricas traditiones historiae pater nonnunquam in dubium uocauit. uerbi causa quae de furibus et Rhampsinito rege narranter II. 121 ,,ποιήσαί μιν (i. e. regem) τάδε, έμοι μέν οὐ πιστά: τὴν θυγατέρα την έωυτοῦ κατίσαι ἐπ' οἰκήματος." Item a Cambyse scelerati eniusdam, non Amasis corpus flagris caesum esse pegat (III, 16) idque rectissime ex Aegyptiorum uanitate explicat. Vbi aliqua res dubia esse uideretar, non dubitanit plures apponere traditiones, ne legentium indicium praestringeret. Ita III, 1-3 de causis quibus commoti Persae Aegyptiis bellum intulissent, tres narrationes attulit, et Aegyptiorum et Persarum et tertiam quandam a Graecis fortasse auctoribus memoriae proditam. Ex quibus quod nulla uera est, non Herodoti, sed ingenii eius aetatis peccatum est, uti iam Dabimannus observauit 16). Iterum II, 9 duas traditiones praebet de ratione qua Arabum rex Persas per deserta proficiscentes aquae copia sustenta perit. imo tanta est eius fides, ut non dubitaverit traditiones quasdan una referre cum ea quam ipse secutus est, rerum narratione pugnantes. Exempli gratia, cum ipre regum mortalium a Mene usque ad institutam dodecarchiam annos XI milia CCCXL computaret, non reticuit Aegyptierum traditionem per hoc temporis spatium bis solem ortum esse ubi nunc occidat, bis ibi occidisse ubi nunc oriatur (II, 142). Iam uero Lepsius id rectissime ita interpretari nidetur, at intelligantur duae Phoenicis periodi quarum naturam Herodotus minus recte perceperit (chronologie der

<sup>16)</sup> II, 1, 148: Kambyses zieht in's feld gegen Amasis, und auch ionische und äolische Griechen müssen schiffe dazu stellen (III, 25). Nun sollte man freilich denken, grund zum angriffe hätte Cyrus' sohn genug in seinem schregeize gebabt, der des vaters gedanken sohon auf Aegypten richtete, auch hatte ja Aegypten sogar gereizt durch den band mit Krösus gegen Persien, dessen folgen allein die voreiligkeit der Lyder verhindert hatte; allein der nicht sächlich – politische, sondern persönliche geist der zeit verlangte individuellere antriebe. Herodot stellt die verschieden lautenden erzählungen zur auswahl nebeneinander.

Aegyptar I, 190). Itaque tantum abest ut Herodoti inde chrosologia confirmetur, ut initium Menis in annum 3686 a. C. detrudatur. Idem Herodotus cum post Sabaconis L annorum regsum Auysin Aegyptum recuperauisse, deinde Sethonem regnauisse, deinde dodecarchiam fuisse, denique Psammitichum LIV annos sceptrum tenuisse uarrasset, nihilo secius Necon, Psammitichi patrem, a Sabacone occisum esse literis mandauit (II, 152). Itaque Neconem ultimo Sabaconis anno interiisse statuentes et Anysis reducis duos tantum annos addentes si Sethonis γενεάν XXXIII annorum et dodecarchiae tempus XV annorum ex ipsius Herodoti mente supplemus, efficimus annos CIV quibus Psammitichus patris superstes fuerit oportet. Vude abunde patet Herodotum hic in enotandis temporibus duas traditiones secutum esse inter se diuersas. Denique Cheopis annos L et Chephremis LVI tradidit (II, 127) et nihilominus fratres eos fuisse commemoramit.

- 8. Non raro Herodotus maiore illa quam sibi comparauerat, rerum Aegyptiacarum scientia ad redarguendas Graecorum fabulas usus est. Itaque Aegyptios Herculem Ioui immolare uoluisse negat nec immerito addit (II, 45), βμοὶ μέν νυν δοκέονοι ταῦτα λέγοντες τῆς Αἰγυπτίων φύσιος καὶ τῶν τόμων πάμπαν ἀπείρως ἔχειν οἱ Ελληνες'. Deinde statuas uel imagines saxis insculptas quae uolgo Memnoni tribuebantur, primus ad Sesostrin pertinere demonstravit (II, 106). Denique Rhodopidis historiam ab Herodoto confutatam esse (II, 134) iam uidimus.
- 9. Alias traditiones ex doctrinae suae penu confirmare studuit. Quae Moeridis lacus accolae ei quaerenti retulerunt terram in fodiendo lacu egestam in Nilum proiectam fuisse, ea comprobauit simili traditione secundum quam olim fures ad spoliandos Sardanapalli regis thesauros fossam subterraneam usque ad regiam (quae erat in urbe Nino) duxissent humum egestam noctu in Tigridem proicientes (11, 150) 17). Similiter II, 104—105
- 17) Nemodum maximi momenti esse hanc narrationem uidit. Spectat enim aperte ad Belesyis furtum a Diod. II, 28 ex Ctesiae Persicis enarratum, cuius traditionis summa baec est. Sardanapallus ubi cum regia sua se combussit, Belesys Chaldaeus cineres regiae ab Arbace, Mediae rege, uictore sibi expetiuit quibus Babylone ex uoto in Beli dei hozorem tumulum exstrueret; audierat enim ab eunucho qui fuga ex incendio eusserat, in cineribus illis Sardanapalli opes ingentes latere. Quod cum Arbaces ei concessisset, Belesys protinus cineres una cum auro atque argento nauibus Babylonem expediuit; sed detecta fraude a principibus capitis damnatus nec nisi Arbacis clementia seruatus est. Idem factum ab utroque scriptore, licet in singulis rebus enarrandis aliquoties in diuersa abeant, narrari apud me constat. Itaque grauissima Herodoti illa uerba esse dicimus quippe ex quibus intelligamus eum in rebus Assyriacis referendis, etsi cum Beroso ueram temporum rationem praebeat, fontibus usum esse non ita multum a Ctesiae traditionibus discrepantibus. Quantum hinc Ctesiae auctoritati incrementi accesserit, id sponte elucet.

ex circumcisione et tota uiuendi ratione Colchos esse Aegyptica colonos egregia coniectura insenit quam postea ipseram Colchorum traditione confirmari audinit.

- 10. Id demum nunquam satis mirari possumus quam egregium judicium Herodotus ju deligendis fontibus adhibuerit. Quin ctiam ex eis narrationibus quas ipse quamuis non noquequeque certas, at notatu tamen dignas esse censuit, non paucas quas Herodotus et aequales eius neque affirmare neque refellere poterant, nostra iam actas geographicarum rerum magis perita ueras esse novit. De Etearchi narratione de originibus Nili cum iam supra dictum sit, satis est celeberrimam illam Africae circumnauigationem a Phoenicibus Neconis regis auspiciis peractam commemorasse; quam cum Herodotus (IV, 42) narrauisset, addidit haec verba "xai éleyor suoi uèr où mistà, alle de de τεφ, ώς περιπλώσετες την Διβύην τον ηλιον έσγον ές τὰ δεξιά". Et sane quod Herodoti aequalibus non poterat non incredibile uideri, nobis maxime probatur; simulatque enim limitem aequinoctialem superauerunt, Phoenicibus sol in septentrionis parte conspiciendus erat.
- 11. Cum tot egregiae in Herodoti Aegyptiacis nirtutes deprehendantur, condonari possunt ei errores aliquot quos eum commisisse negari nequit. Sed plerumque erranit aut nimia sacerdotibus Aegyptiis fide habita aut aetatis suae ingenio se abreptus. Ac primum quidem Herodotus cum falsos esse fonas qui Delta solum Aegyptum esse dicerent, reliqua nel Arabice nel Libyae annumerarent, identidem monuisset, nonnunquam pranae illi cinium suorum consuetudini invitus adhaesit. Etenim saepius (ut II, 8. 124) τὸ ἀράβιον οῦρος sive τῆς ἀραβίης εἶρος licet in ipsa Aegypto situm fuerit, commemorat; deinde II, 158 Πάτουμον τὴν ἀραβίης πόλιν nominat. Quin etiam lengius extendit Arabiam quam Hecataeus, si sana sunt quae II, 75 dieit κότι δὲ χῶρος τῆς ἀραβίης κατὰ Βουτοῦν πόλιν μάλιστά τη κείμενος' 18). Deinde aliorum auctorum de Nili augmentis
- 18) Miror interpretes dissicultatem huius loci non uidiese. Bute enim in medio Delta ponitur, Libyae multo propior quam Arabiae. Inter Buto autem et Arabiam (i. e. Aegyptum ad dextram Nili ripam in Arabiae confinibus sitam) sexcenta oppida uel aeque illustria uel etiem illustriora quam Buto inueniuntur, adeo ut Herodotus obseure, imo absurde planitiem illam definiuisse uideatur. Requirimus oppidum in ipeo quidem Delta situm, sed ad Nili ripam sinistram collocatam et Arabiam uersus spectantem. Itaque aut geographi nostri de Bute non recte sentiunt aut de alia Buto cognomine Herodotus loquitur quae sentientia est Dahlmanni II, 1, 70: "Von Aegypten aus machte der reisende links und rechts abschweise über die grenze hinaus: in's arabische laed, als er börte, dass dort, unsern der ägyptischen grenzstadt Butos gellingelte schlangen zu finden wären (II, 74), und er send sich insosem bestriedigt, dass er wenigstens knochen und gräten in ungeheurer menge sah, besser auf jeden sall, als bei der berühmten orakelstadt Butos (an der sebennytischen Nilmündung, und nicht mit jenem orte su verwech-

ballucinationibus optime confutatis cam quam ipse profert con-iceturam et ipsam falsam esse liquet (II, 24); sed geographica ars tunc admedum recens et minus exculta erat. Quod misi fuisset. Herodotus vix Nilum cum Istro congruentem fecisset 19). Errorem Herodoti ex ignorantia linguae Aegyptiacae ortum (II, 46) iam notavimus. Quod II. 130 nudas mulierum statuas conspexisse sibi uidetur, fallitur, cum id ab Aegyptiorum consuetudine plane abhorreat; bunc errorem Lepsius 1, 309 inde explicat quod uestimenta in statuis Aegyptiorum arctissime corporibus adhaereaut et singulos artus omnino exprimant. Item Herodotus uennunquam secum ipse pugnare uidetur. Verbi causa ubi eladem Apriae regi a Cyrenensibus illatam commemorauit (IV, 159), causam addidit hanc ,,ου πεπειρημένοι πρότερον οι Αιγύπτιοι Ελλήσων καὶ παραγρεώμενοι"; atqui II, 152 iam multo ante Ionum et Carum auxiliis usum Psammitichum reliquos Aegyptiorum regules devicisse narraverat: quamquam Herodotum ita excusaveris, ut dicas Aegyptios mercenariorum quidem Graecorum iam antea arma expertos tunc primum cum Graecis pro aris et focis pugnantibus congressos esse. Mira quaedam quae de Mycerino rege II, 130-133 narranter, Lepsins I, 308 e confusione netusti illius regis cum Psammi cuius in monumentis dynasticum nomen et ipsum legitur Menkera, egregie expediuit. Denique Herodotus III, 1 narrat Nitetidem, Apriae regis filiam, ab Amasi propriae filiae loco Cambysi collocatam esse oblitus temporum rationes obstare; etenim Nitetis, etiamsi eam post patris demum necem natam esse concederemus, tunc XLIV annos nata fuisset et parum apta quae tori regalis consors fieret.

Venimus iam ad eam Herodoti Aegyptiacorum partem quae infirmissimis nititur fundamentis, temporum enotatio baec est.

seln) etc." Verum cum Herodotum qui in huiusmodi rebus accuratissimus esse solet, diuersa illa eiusdem nominis oppida prorsus non distinzisse nix credibile sit, fortasse praestat Βουνοῦν in Βούβαστον mutare.

19) Dahlmann II, 1, 86: verfährt nun unser reisender hier nach triftigen gründen, bleibt er auch nicht gar zu fern von der wahrheit, so scheint ihn dagegen, was die Donau anlangt, eine unerwogene voraussetzung beschlichen zu haben. Seiner lieblingsansicht gemäss, die nördliche erdhälfte als Europa der südlichen Asia (mit inbegriff von Libya) entgegensetzend, denkt er sich den Ister, der zwar an sich kleiner als der Nil, jedoch durch aufnahme vieler anderer flüsse der grösseste aller ströme sei (IV, 50), als vollkommen correspondirend, gleich lang (ἐπ τῶν ἴσων μέτρων ὁρμᾶται II, 33), Europa in der mitte ganz durchschneidend, wie jener Libyen (μέσην τάμνων Λιβύην — μέσην σχίζων τὴν Ενημάτην), und das vollkommen in gleicher richtung nach osten (IV, 49), auch beide einander grade gegenüber, oder, wie wir sagen würden, unter einer mittagslinie, sich in's meer ergiessend, indem Aegypten, Ciplicien, Sinope und der Isterausfluss, nach seiner meinung, verschiedene punkte einer und derselben Linie bilden (cap. 34). Letzteres weicht nun freilich nicht so übermässig von der wahrheit ab, dass das bild der erde dadurch allzusehr verschoben würde, etc.

De qua ut recte iudicetur, duo ante emnia spectanda sunt : 1) Berodoti seriem regum quam tradidit, continuam quidem nideri, sed non continuam esse, cum ei reges tantum nominentur ani Volcani templo Memphitico exornando operam dederint 20); 11) Heredotum yersag, id est actates hominum, quarum tres sacculum efficient, ut ipse II, 142 dixit, a singulis regnis non ubique ita nti par erat, discreuisse. Singuli reges et annorum numeri al Herodoto allati hi sunt. Primos in Aegypto regnauisse dicit deos quorum tres classes commemorat: primam octo deorum ex quibus Mendes sive Pan (II, 46. 145) et Latona (II, 156) nominatim afferuntur; qui quot annos regnauerint, non addit. Secundo loco alterum genus duodecim deorum sceptrum tenuisse refert et in eis fuisse Herculem a que ad Amasin aggornm sint XVII M. In Manethonis laterculis Hercules primus buing decrum classis enumeratur; idem ab Herodoto apud auctores suos repertum esse suspicamur: nam II, 43 hoc ipsum tempus elapsum esse dicit ex quo octo uetustissimos deos duodecim illi dei excepissent, et II, 145 se iam supra quot anni ab Hercule ad Amasin effluxissent, commemorauisse monet, ita ut terminum a que numeros subducat, utroque loco cundem ponere uideatur. Postremo loco tertiam deorum classem in Accypto regnanisse tradit in qua fuerit Bacchus: a cuius actate ad Amasin naque annorum numerat XV M (II, 145). Bacchus cum idem sit atque Osiris, summus Aegyptiorum deus, non dubitamus quin hunc primum in tertia classe posuerit Herodotus. Quod si perum est, at est ueri simile, altera deorum classis regnauit Il milia annorum. Quot ex hac classe di regnauerint, Herodotus retionit; id tantum addidit postremum deorum et proximum ante reges mortales regnauisse Horum, Osiridis filium (II, 144). lam si ques Herodotus ex peruersis quos uolgo credunt, calculis regum mortalium usque ad Sethon computavit, annis XI M et CCCXL adduntur anni CXLV a Psammiticho usque ad Amasidis mortem 21) et dodecarchiae anni XV quos ex Diod. 1, 66 supplere licet. summa efficitur annorum XI M et D. Quos annos si annorum illis quindecim milibus quot inter Bacchum et Amasin interfuisse dicuntur, subtrahimus, anni supersunt III M et D. Hoc igitur est tempus classis deorum tertiae. Singulos deos quos hic illic Herodotus commemorauit, ad singulas classes reuocare difficilli-

<sup>20)</sup> Errare tamen eos qui ex Diodoro Herodotum supplendum esse censeant, Lepsius abunde demonstrauit. Nos quaestionem hanc hoc loco tangere noluimus quod tantum ad Diodori fidem aestimandam aliquid affort, Herodoto uero nulla inde lux affulget.

<sup>21)</sup> Nam hujus regnum includi, non excludi docet similis ad Sethenem usque computus in quo setates hominum additae omnem ambiguitatem eximunt; accedit quod initium Amasidis iustus terminus non est, finis contra optimus quippe quo Aegypti regnum deficiat: nam Psamminiti VI menses in censum uenire non possunt.

mam est.: Viz. dubium est quin Volcanus (Asgratiaco 400 a) primus primae classis deus regnauerit; Herodotus enim identidem enm summum deum Memphitarum uocat et Memphiticis sacerdotibus sua debet. Itaque Pan non est primus. Hinc intelligitur, our Herodotus cum Herculis et Bacchi aetatem accuratissime indicasset, in comparandis Aegyptiorum de aetate deorum sententies cum Graecis actatem Panis ex Acgypticum traditione non adinoxerit: acceperat enim a sacerdotibus sammas tantum annorum quibus singulae deorum classes et homines regnauissent, et propterea Herculis qui primus alterius, et Bacchi qui primus tertiae classis fuerunt dei, aetatem definire potuit. Panis non potuit utpote qui medius in prima deorum classi regnauisset. Cum Volcano Mineruam (Aegyptiace Neith) aptissime coniungi patet et Aegyptiorum et Graecorum mythologiae ratione habita: cf. Bunnen. Aegypt. T. I, 453. Tertio loco Solem (Aegyptiace Ra) collecandum cose putamus qui proximis post Volcanum bonoribus coli selebet, et qui apud Manethonem hunc ipsum excipit. Quarto loco Letonam (Aegyptiace Movo) ponimus. Filius eius credebatur esse Pan Meadesius. Qui cum apud Aegyptios maritus matris sume audiat, Bunsen. I, 501 Martem propteres quod is apud Her. M. 64 matri suae (cuius nomen reticetur) vim intulisse narratur, cum Pane comparat. Licet haec nerisimillima esse uideantur. Mars et Pan unus idemque deus esse nequeunt, cum non sit credibile Heredotum, accuratissimum scriptorem, unum aundemque doum Aegyptigrum cum binis Graegorum contulisse. Sed Bun, senii coniesturam non ampino respuendam esse censemus; ex narratione enim illa Herodoti patet Marti et Pani necessitudinem quandem et cum Latona et inter se ipsos intercessisse. Itaque Martem et Panem codem modo ad Latonam referendos esse putamus quo Aruerin et Harpocratem ad Isin; Aegypties enim unum numen secundum nires dineras, quas ei inesse putarent, sacpius in duo numina gemella divisisse scimus. Itaque Mars (Aegyptiace Zugic uti conicimus: nam Mardovlic inferioris ordinis deus fuisse uidetur) et Pan (Aegyptiace Mérons, si Herodoto credimus) uterque filii sunt Latonse quos quinto et sexto loco collocauerim. Agmen octo magnorum deorum sine dubie claudit luppiter (Aegyptiace Appour); est enim Aggyptiis pariter atque Graecis pater Herculis qui alterius deorum classis princeps est. In hac post Herculem (Aegyptiace Xwr) proximum regnauisse conicimus Mercurium (Aegyptiace Θώθ) ut est in serie regum Manethonis. Luna quae semel ab Herodoto commemoratur II, 47, spud posterioria actatis scriptores est lais; sed hoc in illum non quadrat qui lsin semper Cererem interpretetur. Id unum tamen ex illo loco Herodeti ubi Lunae una cum Baccho plenilupii die sues immolari dicuntur, certum est vinclum aliquod Lunae cum Baccho sive Osiride intercedere. Itaque Luna Harodoti uidetur esse Aegyptierum dea Nutpe, Osiridis et Isidis mater, quam postea volgo

Rheam interpretantur: neque enim Luna unquam apud Acception Solis est coninx. Inde efficitur ut Luna ultimo loco in altera deorum classi collocanda sit. Ad tertiam classem sine dubie pertinent Isis sine Ceres. Osiridis et soror et coniux, deinde Tvphon, Osiridis aeque frater ac paricida, denique Bubastis sine Diana, Osiridis et Isidis filia, Hori soror. Habemus igitur in hac tertia classi duo germanorum paria (Osirin et Isin, Horan et Bubastin) et Typhonem; ut congruentia efficiatur, etiam Typhoni soror et consors quaerenda est. Huic quam fabulae Acgyptiorum Nephthyn uocant, apud Heredetum Venerem respendere nohis pro comperto est; nam et aliis scriptoribus deae illius nomen Graecum Venus est. Sic tertiae classis tres deas et totidem deas nancti sumus. Sed numerus annorum qui tertiae classi tribuuntur. III M et D cum septem minores Phoenicis periodos quingenorum annorum contineat, septenarium deorum numerum requirit. Itaque praeterea etiam huc pertinere nidetur Hori frater natu maior qui a Typhone dilaniatus esse ferebatur. Is verisimiliter idem est qui ab Heredoto Maneros pocatur: itaque Maneros est idem atque Arueris, Horus idem atque Harpocrates: Anubin Herodotus ignoranisse uidetur. Sic tartiam classem deorum integram restituimus. In quo qued cam rationem qua Bunsenius I, 423, sqq. Pantheon Aegyptiacum restituere conatus est, a nobis in duabus classibus prioribus adernandis fere semper adoptatam, reliquimus, Herodoti gratia fecimus a quo saepius ille et sine idones causa discedit. Ba omnie si recte disputanimus, patet deorum regnis llerodoteis non intercedere nisi satis paruam cum Manethonianis similitudinem. Maximum hoc inter utrumque historicum discrimen est qued Herodotus deos et deas recenset, Manethos tantum deos, et qued ille numina Osiridi adiuncta in tertiam classem relegat, hic primae adnumerat. Id ex Herodoti quadam confusione cum Lepsie explicare temerarium esse putamus; itaque etiam falsum eum esse censemus qui Manethonis numeros ad Herodoteorum normam exigendos esse putauerit. His absolutis de temporibus regum mortalium disputandum est, in quorum numero tradendo Herodetus sibi constat. Affert enim H, 143 eandem quam Hecataeus Thebis audierat, traditionem a Menis temporibus CCCXLV 75reac summorum sacerdotum sibi successisse. Sine dubio Amasis obitus terminus est ad quem hae yersai numeratae sunt. Cum hoc optime convenit quod idem Herodotus II, 142 a Mene usque ad Sethon CCCXLI yereas et summorum sacerdotum et regum numerat; nam aetas CCCXLIIda est dodecarchia et Psammitichus. CCCXLIIItia Necos, CCCLIVta Psammis, CCCXLVta Aprica et Amasis. Ergo traditio Aegyptiorum CCCXLV et regum et pontificum maximorum successiones ab initio totius regni usque ad mortem ultimi regis numerabat. Deinde quod Her. II, 100 affert post Menem CCCXXX reges regnauisse et in his ultimum Meerin.

cum his estime concinit. Nam actas CCCXXXIma est Moeris, CCCXXXIIda Sesestris, CCCXXXIIItia Pheros, CCCXXXIVta Proteus, CCCXXXVta Rhampsinitus, CCCXXXVIta Cheops et Chephren, CCCXXXVIIma Mycerinus, CCCXXXVIIIua Asychis, CCCXXXIXua Anysis, CCCXLesima Sabacos, CCCXLima Sethos. Itaque quaestioni illi quam Lepsius I, 256 proposuit, utrum numerus CCCXXX regum ex altera illa CCCXLV aetatum computatione demum instituta effectus sit an uice uersa, confidenter respondere possumus primitus traditum esse numerum CCCXLV. Hecataei testimonio confirmatum. Aetates hominum plane alio modo quam Lepsius I, 259 enumerauimus; is enim Sethon ex numero illo CCCXLI regum excludit et ad Amasis usque obitum CCCXLVIII reges numerat. Illud iam supra falsum esse docuimus, et in singulis Cheops et Chephren pro duabus actatibus numerati merito offendunt. Nostra computatio ex annorum numeris abunde confirmabitur. Herodotus cum II, 142 CCCXLI actates regum quarum tres saeclam efficient, a Mene ad Sethon regnauisse dicit annis XI M et CCCXL, nolgo (etiam a Böckhio, Manetho und die hundssternperiode, p. 35 et Lepsio, chronologie der Aegypter I, 191) turpiter errasse putatur cum CCCXLI 7ereai numero XXXIII annorum cum triente multiplicata efficiant annos XI M et CCCLXVI cum duobus trientibus. Omnino Herodotum negligentem ratiocinatorem esse ownes clamant; sufficiat Dahlmanni infra attulisse uerba 22). Nos aliter sentimus. Ae primum quidem si quattuor aetatum quae illic desunt, annos CXLV (Psammitichi LIV, Neconis XVI, Psammis VI, Apriae XXV, Amasis XLIV) cum XV dodecarchiae annis ex Diodori Aegyptiacis per coniecturam suppletis ad summam illam XI M et CCCXL annorum addimus, summa efficitur annorum XI M et D qui divisi per CCCXLV yereac faciunt annos XXXIII cum triente qui iustus est uniuscuiusque aetatis numerus. Ergo Herodotus annos

22) II, 1, 99: im ganzen aber ist zu bemerken und zu bedauern, dass in den rechnungen bei Herodot sich grossen, vielleicht grössesten theils, arge verwirrende sehler finden, wenige beträchtliche summen fürwahr, die richtig mit den einzelnen ansätzen zusammenträsen — z. b. gerade hier die summe der stationen; nur 81 werden im einzelnen angegeben, dagegen in der summe 111; oder der irrthum 1, 7, wo 22 menschenalter 505 jahren gleichgesetzt werden, und doch rechnete man 3 menschenalter auf ein jahrbundert (II, 142). Die bei Salamis ankernde Griechenstotte ist nach den einzelnen angaben um 12 schiffe schwächer als nach der gesammtzabl (VIII, 42-48). In der summe der Spartaner bei Platää stehen 800 leichtbewassnete zu viel (IX, 20-30. cf. 61). Böckb, staatshaush. der Athener I, 276. 278 —; sei es nun, weil er kein guter rechner war und keiner leichten methode mächtig, auch vielleicht den greis im copiren älterer notate nachlässigkeit beschlich, oder weil die handschristen nachlässig gesertigt sind. Da die zahlen ausgeschrieben sind, die handschristen auch sehr übereinstimmen in den angaben, ist das erstere vielleicht wahrscheinlicher; der letzteren meinung scheint man zum theil im alterthum gewesen zu sein (Ükert I, 1, 73), doch selten wird ihm einer nachgerechnet haben.

XXVI cum duobus trientibus qui in quattuor postromia yerecio redundant (sunt enim CLX annorum, cum debennt esse annorum CXXXIII cum triente), ut sibi constaret, annis illis XI M et CCCLXVI cum duobus trientibus priorum CCCXLI setatum subtraxit annosque posuit XI M et CCCXL. Non igitur hallucinatus est (quod per se ipsum in taki re apud eum qui omne tempus secundum aetates hominum definiat, minus verisimile est, cum in eiusmodi computationibus non possint non numeri et centenarii et triceni terni cum singulis trientibus et sexageni seni cum binis trientibus saepissime iterari, ita ut hic uix errer subrepere pecsit), sed brenitati dicendi nimis studens obscurios lecutus est. Hiuc cum certum quindosim apporum dodecarchiae tempus quod Diodorus hauserit oportet ex fontibus non ita procul a Herodoto remotis, lucramur, tum hoc exemple admonemur, ut cautieres simus neue inconsultius Herodotum arithmeticorum ignorantiae insimulemus. Nos etiam reliques illos Heredeti locos ques miri docti notaverunt, aut similiter expediendos esse aut numerorum correptelis laborare censemus 25). lam si singulorum re-

23) Bo loco quem Dahlmannus primum indicavit, V, 52-53, later-culum stathmorum et parasangarum viae regiae a Sardibus usque ad Susa ita sese habet:

| Lydiae e  | P   | hry | gia | e | stathmi | 20; | parasangae | 941.              |
|-----------|-----|-----|-----|---|---------|-----|------------|-------------------|
| Cappadoc  | iae | •   | ٠.  | ٠ | 19      | 28; | , ,,       | 104.              |
| Ciliciae  | •   |     | ٠   |   | 99      | 3;  | •9         | 15 <del>1</del> . |
| Armeniae  |     | •   | •   | • | **      | 15; | 19         | 56 <u>1</u> .     |
| Matianae  |     |     |     |   | n       | 4;  |            |                   |
| Cissiae . |     |     |     | • | ,,      | 11; | "          | 42½.              |

Semma: stathmi 111; parasangae 450 (singuli tricenorum stadiorum) sius 13,500 stadia siue 90 dierum iter (cotidie centenorum quinquagenorum stadiorum).

Iam uero ex singulis numeris stathmi colliguntur 81; parasangae 313; desunt ergo stathmi 30, parasangae 137. Ac primum quidem certum est post Matianae stathmorum numerum excidisse saltem parasangarum descriptionem; ei enim ubique ab Herodoto indicantur. At inter Matianaen quae est Armeniae pars ad meridiem uergens, et Cissiam quod metus est Susianae nomen, maxima prouincia interiacet Assyria cuius mentionem aegre desideramus; nam quod Kiepertus (erläuternde bemerkungen zum alias der alten welt, S. 41) eam Matianae nomine comprehendi putat, nobis non probauit. Ergo plura desunt; nisi fallimur, 30 stathmi Assyriae et parasangae tam Matianae quam Assyriae lacuna absorpti sunt. Singuli stathmi cum plus minusue quaternorum parasangaerum sint, Matianae 16 et Assyriae (cum stathmis 30) 121 parasangas tribuendos esse censemus; nam quamuis arridest coniectura propter homoeoteleuton risosege; illa omnia excidisse et numeros uel 13—124 uel 23—114 supplendos esse, et cum proportione hi numeri minus conueniunt et Herodotus semper singularium numerum primo, denarium medio, centenarium ultimo loco collocat. Itaque lacuna illa sic explenda esse uidetur: 'Εκ δι ταύτης της 'Αμωνίης ιςβάλλοντι ις την 'Ματιηνήν γην σταθμοί είσι πίσοσες, [παραφάγγοι δι ἐκκαίδεκα. 'Εκ δι ταύτης διαβάντι εξ την 'Ασουφίην σταθμοί είσι τερήκοντα, παρασάγγαι δι είς καὶ είπου καὶ ἐκατόν]. 'Εκ δι ταύτης διαβάντι εξεπαίδεκα.  Εκ δι ταύτης διαβάντι εξεπαίδεκα.' Εκ δι ταύτη

gum apud Herodotum tempora examinamus, paucissimorum annos exotatos inuenimus: Cheopis annos L, Chephrenis annos LVI,

manca sunt; etenim in uerbis μετά δὶ δεύτερος καὶ τρίτος ώντὸς οὐνομαζόμενος, εὐκ ἐντὸς ἰοἰν πόταμος οὐδὶ ἐκ τοῦ αὐτοῦ ὑἰων magno opere offeadimur quod nomen utriusque fluminis (qui nunc Zāb maior et minor
diountur) reticetur, cum primus fluuius Tigris et quartus Gyndes bene
sint nominati. Itaque nisi omnia me fallunt, priori loco mox ἀντὸς pro
qua ὡςαὐτως uel simile quid exspectaueris, corrupts est inque ea latet
Zάβατος; id enim fluuio nomen est (Xenoph. Anab. II, 5, 1). Quam
coniecturam Kiepertus S. 41 nobis praeripuit. Alter locus I, 7 ex duplici nec satis correcto uocis γενεή usu quo in Aegyptiacis Herodotum
laborare demonstrauimus, explicandus est; est enim ei et aetas hominum
et tempus quo singuli reges regnant. Herodotus nihil dicit nisi 505
annis 22 reges regnauisse. Neque enim numerus annorum 505 falsus
esse potest id quod nuper ex tota Herodoti chronologia lucida disputatione effecit amicus meus Io. Brandis, Rerum Assyriarum tempora emendata, p. 2, sq. Tertio loco VIII, 43—48 tviremium Graecarum quae ad
Salaminiam pugnam congregate sunt, numerus ita traditur

Lacedsemoniorum naues 16 in pugna Salaminia; 10 ad Artemisium. Bpidauriorum . . . . 10 . . . . . . . . . 8 ., •• Troezeniorum . . . . 5 . . . . . 180 . . . . . . Hermionensium . Atheniensium . . . . . ; 127 " Megarensium naues ad Salaminem tot quot ad Artemisium; 20 ad Artem. Ambraciotarum . . . 7; . . 3; . . 30; . . Leuesdiorum . . Aeginetarum . . . . . 20 quot etiam Artemisii; 20 elim. Chalcidensium Eretriensium, . . 7 quot etiam Artemisii; 7 olim. . tot quot ad Artemisium; Ceorum . . Naxiorum . tot quot ad Artemisium; 2 .. Styrensium Cythniorum . 1: Crotoniatarum

Summa: triremes 378 ad Salaminem: 271 ad Artemisium. Cum numerus nauium ad Artemisium congregatarum certus sit, in nauium ad Salaminem pugnantium descriptione singulorum numerorum aumma non ascendit nisi ad 366 triremes. Ideo Valckenarius numerum naujum Aegineticarum quae in plurimis codicibus 30 fuisse bis dicuntur, cum priore loco optimus cod. Florentinus numerum omiserit, 42 fuisse Quamquam δύο και τεσσεράκοντα a τριήκοντα nimis recedunt. Nos medelam paullo diversam afferemus. Herodotus enim cum sexies accurate commemorauerit qui populi Salaminem totidem nauca quot olim Artemisium, miserint, in solis Troczeniis id negligit qui et Artemisium et Salaminem easdem 5 naues miserunt. Itaque septem naues a Troezeniis Salaminem adductas esse conicimus; proportio uirium in utraque pugne praebitarum inter 3:5 et 4:5 et 5:5 iactatur. Numeralia nivre at énra in codicibus saepe confundi certum est. Deinde cum nauium Atheniensium numerus ex Plut. Them. 14, Corinthiorum et Megarensium et Chalcidensium et Eretriensium et Ceorum et Styrensium ex ipsius Herodoti testimonio (VIII, 1-2) constet, in nauibus uero a Lacedaemoniis, Sicyoniis, Epidauriis missis iusta sit in utraque pugna numerorum proportio, cum denique Hermionensium, Leucadiorum, Ambraciotarum, Sabaconis annos L; denique Mycerini regis annas commemoratur Vilimus, et tot annis, id est sex uel septem, eum ex Herodoti sentestia regnauisse censet Lepsius I, 311, qui ingeniose, ut solet, id ex confusione Mycerini cum Psammi, qui multo post regnauit, enedauit. Nam quod Bunsenius II, 145 CL annes, quibus Aegypties a tyrannis regi in fatis fuerat, genuinum Cheopidarum generis numerum fuisse putat, nos minus habet assentientes. In reliquorum regum temporibus ex Herodoti mente restituendis uian praeiuit Bunsenius I, 146. Vt hic rectissime observauit, Heredotus singulis regibus quorum tempora non acceperat, singulas aetates XXXIII apporum cum triente tribuit. Hinc lux admeuetur nonnullis locis quibus Herodotus quot ad suam usque actatem praeterierint anni, adnotauit. Quod ut melius intelligatur, proficiscendum est nobis ab epocha Troiana quippe quae cum Protei regis temporibus arctissime coniuacta solidissimum praebeat fundamentum cui reliquorum regum tempora superstruamus. Sed iterum hic discedendum est nobis a calculis quos Lepsius I, 297 instituit. Is enim Herodotum circa annum 460 a. C. in Accypta fuisse et ad hunc annum priora tempora exigere putat. Hoc falsum est. In Accypto enim ante annum 456 peregripari omnino non potuit quippe quae antea bello laceraretur grauissimo. Ipse narrat (III, 12) se Papremin ubi inter Achaemenen et Inaron anno 461 decertatum est, uisitauisse et idem quod Pelusii ubi Cambyses Psammenitum denicit, observasse: Aegyptiquum mortuerum crania esse durissima, Persarum minutis calculis perfringi pesse. Id documento est Herodotum non in Aegypto fuisse nisi satis longo post Papremitanam pugnam internallo. Etenim ad carnem tabe ita absumendam, ut crania nuda aëri et soli exponantur, aliquantum temporis requiritur; deinde aliud spatium etiam mains

Naxiorum, Cythniorum, Crotoniatarum uires non tantae fuerint, ut cum ulla ueri similitudine decem nauibus augeri possint, iam soli relinquuntur Aeginetae, quorum in nauium numero mendum subesse possit. His igitur non triginta quot codices praebent, nec quadraginta duo quot Valckenarius noluit, sed quadraginta naues fuisse putamus. Ergo τεσσεράκοντα pro τριήκοντα scribstur, quae mutstio non difficilis est. Quartum nero et ultimum qui Dehlmannum offendit, Herodoti locum sanari posse desperamus. Numerus enim leuis Graeco-rum armaturae in pugoa Plataïca et in singulis et in summa coagruit, leuis armaturae uero numerus ita definitur, ut demptis 5000 Spartanis qui singuli septenos Helotas secum habuerint, singulis grauis armaturae militibus singuli uelites associati fuisse dicantur. Sed ne summa quidem uelitum corrupta esse potest, cum additione instituta pluries comprobetur. Itaque Herodotum dormitauisse dixeris. At nos inuiti credimus tales ballucinationes arithmeticas ab ullius scriptoris mana primitus profectas esse. Aut bic ut alibi negligentia Herodoti subest, qui forsitan adnotare neglexit unum ex minoribus Graeciae populis, Epidaurios uel Leucadios et Anactorienses qui octingenos misere, tantum gravis armaturae milites praebuisse: aut totus locus graviter est interpolatus. Sed quoquo modo de hoc loco senseris, in Aegyptiorum temporibus non errauit.

interfacció operfet, que crania sele adeo perurerentur et exsiccarentur, ut uno ictu franci et in puluerem dissolui possent. Denique etiam tempus aliqued transitisse necesse est ante quam cadauerum foeter prersus euanesceret. Itaque hoc satis certum est Herodetum ante sanum 450 in Aegypto non fuisse 26). Staque Bahlmannus (II, 1, 70) eum itinera intra annos 454-444 absoluisse conset; rectius fortasse etiam annos posueris 444-434, its ut Herodotus a quadragesimo ad quinquagesimum annum peregrinatus esse dieatur. Semel tantum Herodotus ad iter suum Aegyptium tempora exigit; alias sine dubio annus quo opus suum absoluit, terminus est ad quem tempora reuocault. Nunc vero anno 424 a. C. Herodetum scripsisse luculenta Rubinonis disputatione demonstratum est. Itaque Lepsius triginta sex annis a sero aberrauit. Missis his de Her. II, 145 disputandum est ubi a Pane e Penelopa nato minorem annorum numerum ad suam usque setatem praeteriisse refert quam a Trofcis, id est annos plus minusue octingentos. Rectissime Bunsenius ab Herodoto Troïca Pane una aetate hominum antiquiora haberi observat; itaque falsus est Lepsius qui Proteum Herodoteum intra auuos 1284-1277 regnauisse putat. Nam Pan ex Herodoti opinione nixit circa annum 1224; ergo Troïca non possunt Lil annis ante poni. Cum Bunsenio Troïca XXXIII sonis cum triente Pane antiquiora habentes ucnimus ad annum eireiter 1257 a. C. Omeino satis exacte tempora hic ab Herodoto notari putamus. Constat inter niros doctos epocham Troianam ita elim constitutam esse, at certus quidam cyclorum numerus ad primam Olympiadem numeraretur (cf. Mülleri Fragmenta chronologica ad calcem Didotianae Herodoti editionis. p. 120). Iam si ecto evclos sexaginta annorum primo anno primae Olympiadis addimus, ad annum 1256 a. C. percenimus. Haec epocka licet a nullo alio scriptore usurpata sit, certissime ab Herodoto indicatur; notum est autem antiquissimos quosque scriptores diversissimis in definienda epocha Proiana computationibus uti, nec alibi usquam Herodotus Troiana tempora certius definiuit. Itaque sanae criticae artis legibus cogimur ut donec meliera doceamar, buic anno adhaereamus, eo constantius, cum veliqui Herodoti numeri optime quadrent. Praeter Protei aetatem Herodotus Moeris regis obitum aliquanto certius describit. Inde enim usque ad id tempus quo ipse com sacerdotibus Memphiticis collocutus sit, nondam nongentos annos praeteriisse dicit (fl., 13). Itaque si Herodotum circiter anno 444 a. C. Memphi commoratum esse ponimus, Moeris mortuus est a. 1344 - x. Iam si Proteum anno 1256 assignamus et Sesostris Pheronisque annos LXVI cum duobus trientibus ex conjectura suppletos ad annum illum

<sup>24)</sup> Dahlmann II, 1, 69: Herodot befand sich nach anfang des aufstandes in Aegypten, denn er sah das schlachtfeld von Papremis und schon lagen bloss todtengebeine da.

addimus, ad annum pervenimus 13222 a. C. que Moeri mestue Sesostris ad regnum euectus sit oportet. Itaque a Moeris merte usque ad Herodoti Memphia adventum anni eruat plus minusue DCCCLXXVIII; haec omnia optime inter se cohaerent. Manifestum est Herodotum in Moeri netustum Aegyptiorum regnum claudere et in Sesostri nouam quasi regum seriem exordiri. Licet igitur coniecturam proponere quee propter epocham illam 13222 a. C. ultro sese offert. Annus 1322 a. C. est notissimum periodi Sothiacae initium. Postea haec epocha and Meróφρεως computari solebat et hine denominata est; quod Lepsius de Menophthe, tertio rege devacreias undevicesimae, intelligens Manethonis latercula interpolata esse putat. Sed apud Manethenem qui nunc est et, pace summi uiri dixerim, semper fuit, Sethiaca epocha in Rhamsis regnum incidit; in recensione enim Africani Rhamses regnat inter annes 1341-1275, in Eusebiana intra annos 1319-1253 uel potius (cum perperam Rusebius Troiam non a. 1184, sed a. 1181 captam esse arbitretur) 1322— 1256, ita ut Sothiacae periodi initium in Rhamsis initia incidat. lam uero Sesostris nomen non apud Herodotum solum, sed etiam apud reliquos scriptores Graecos duo regna complecti, alterum Sethosis, alterum Rhamsis qui propter res simillime gestas is unum coaluerunt, Lepsius 1, 280 luculenter demonstrauit. Hinc lucem accipit Taciti locus (Ann. VI, 28), ubi phoenix auis sub Sesostri apparuisse traditur. Id cum de phoenieis epoche uerum non sit (quippe quae in annum demum 1275 et initium regis Menophthis incidat 25)), Lepsius I, 292 id ex confusione Sesostris cum Rhamse III explicare usluit quod minus est uerisimile. Comtra confusio periodi phoenicis cum periodo Sothiaca est sollemnia, ut ex Manilio apud Plin. N. H. X. 2 (recepta Lepaii emendatione, I, 270 proposita) et ex auctoribus Taciti in Ann. VI, 28 patet: itaque Tacitum traditum accepisse putamus son Phoenicem, sed Sothin sub Sesostri apparuisse. Quae cum ita sint, nostro iure etiam a sacerdotibus quibus Herodotus sua debet, initium periodi Sothiacae in primo Sesostria anno positum fuisse dicimus 26). Sesostrin vidimus duobus primis regibus describus ozsias undevicesimae respondere; Pheros, ut Lepsius ostendit, idem est ac tertius eiusdem deraceslag rex Menophthis. Reliqui Ramessidae usque ad quartum regem sequentis devacersias de-Ergo etiam hic ut alibi Herodotus clarissimos tantum uniuscuiusque deracreias reges nominatim attulit, de ignobiliori-

25) Apud Eusebium sane annus 1275 in Rhamsis regnum incidit; sed eius auctoritas in his rebus admodum parua est et Africano cedit.

<sup>26)</sup> Quod cum facerent, ad seuerissimam historiae normam tempora exegerunt; nuper enim Brugschius (zeitschr. d. deutsch. morgenld. ges. 1855 p. 197) inscriptionem hieroglyphicam in lucem protulit in qua primus annus regis Meneptah Seti 1 (i. e. Sesostris) cum primo anso conuersionis anni magni componitur.

bus tacuit; sed ipso lacullas marrationis suae non edoratus esse uidetur. Cum trium regum epochas (Sessetris a. 1322, Pheronis a. 1289, Protei a. 1256) certo constituerimus, hinc proficiscentes reliquos Herodeti calcules investigemus. Ac primum quidem primam periodum regum CCCXXXI a Mene usque ad Moerin examinationus. Lepsius 1, 262 Moerin esse Ameren, quintum duedecimae deracreias regem apud Manethonem, enicisse uidetur. Manethos a Mene ad Ameren sine Moerin regés numerat aut CXCVII (si omnes duracreias in censum uccamus) aut CXLI (si tertiam, quartam, nounm, decimam δυνασφείας una cum Ammeneme rege, qui medius inter undecimam et duodecimam δυναστείαν haeret, historiae ratione habita extrudimus); hic igitur malto differt. Sed apud Herodotum inter Moerin et Sesostrin ingéns est lacuna quam ipse ne suspicatus quidem est. Nam desunt ultimae ueteris regni duracreiat, deest totum medium regnum quo tempore Pastores Aegyptum tenuerunt, deest δυναστεία daedenicesima quae prima est noui regni. De Pastorum dominatione sacerdotes consulto tacuisse putamus quippe qua gloria Aegypti multum imminueretur; nec ullum eius uestigium apud Herodotum apparet, si Philitin pastorem excipis qui ei ex populari rumore innotuit. Sed quod Moerin proximo ante Sesostrin (qui primus est deracreias undenicesimae rex) loco reguaulase dicit, a sacerdotibus Herodotus id accepiase non potest. Bi sine dubio id quod uerum est, ei patesecerunt Moerin fuisse ultimum ex regibus uetusti regni qui aliquid notatu digni gesserit; quod Herodotus minus recte intellexit. Videtur autem in errorem seductus esse inde quod inter duodecimae desaoreias reges est cuius et nomen (Sesurtesen II, Découvreis Munethoni, tertius rex) et expeditiones beflicae Sesostri (Edvous est Manethoni) simillimae sint. Itaque Sesostris (cuius celebriora facta rerum a duodevicesimae dvsaorsiac regibus gestarum memoriam apud Herodotum obscuranisse nidentur) nouum regaum exorditur; totum medium reguum apud Herodotum euenuit. Lepsius qui a Manethone CCCXXIX reges a Mene usque ad Sethon  $(Z\eta\tau)$  numerari putat et sic consensum eius cum Herodoto efficit, id non assequitur nisi Manethonis numeris admodum temerarie immutatis et decurtatis. Atqui Manethos qualem nunc bebemus, ab Herodoto minime differt; imo ad amussim ambo congruunt, si ex historiae lege dovacreias tertiam, quartum, nonam, decimam, Ammenemen (qui inter undecimam et duodecimam collocatus est), decimam quartam, decimam sextam quae una cum aliis doracreiais regnauerunt, extrudimus. Sed de ea re alie loco amplius dicendum erit. En laterculum in quo duos tentum numeros propter rationes ex summis clausulis tomorum Mauethonianorum subscriptis petitas, non ut consensum cum Herodoto violenter efficeremus, mutavimus:

```
I. doraccia Thinitarum regum
                                                253.
                                   8. seperam
u.
             Thinitarum
                                                102.
                                   9,
                                          "
V.
             ex Elephantine ..
                                  10,
                                                248.
      ••
                                          "
VĮ.
             Memphitarum
                                                203.
                                   6,
                                          ,,
VII.
                                  70. dierum 70 qui in com
             Memphiturum
      ••
                                      pulationes nos meninst
VIII.
                                  17 <sup>27</sup>)
                                                142 28).
             Memphitarum
XI.
             Diespolitarum "
                                  16.
                                                 48.
                                         99
Xn.
             Diospolitarum "
                                  7,
                                                160.
      ••
                                         33
XIII. "
             Diospolitarum
                                                453.
                                  60.
                                         99
                                  6,
XV.
             Pastorum
                                                284.
      ,,
            (Pastorum
                                  43,
XVII.,,
                            "
                                 27 29),
            Diospolitarum "
                                                151.
XVIII.,,
             Diespolitarum "
                                 16,
                                                263.
                                         "
XIX.,,
             Diospolitarum "
                                                209.
                                  6,
XX. "
             Diospolitarum "
                                 12,
                                                135.
                                         ••
XXI.,
             Tanitarum
                                  7,
                                                114.
XXII.,,
             Bubastitarum
                                                120.
                                         99
XXIII.,
                                   4,
             Tanitarum
                                                 89.
XXIV.,
                                                  6.
             Saïtae
                        regis
                                   1,
                                         33
XXV.,
             Aethiopum regum
                                   8,
                                                 40.
                                         ••
XXVI ..
             Saïtarum usque ad Amasin ...
                                                150.
```

regum 8. accedent posteriorum de-

Summa est regum 345 ex δυναστείαις XX, annorum 3365: cum annis 190 efficiunt summam annorum 3555, quam Manethos Accyptiacis comprehendit.

Itaque inter sacerdotum relationes et Herodotum ratio fuisse widetur haec. Herodotus summam regum a sacerdotibus accepit at narrationes quasdam de singulis regibus qui prae ceteris excellucrunt; uerum continuam tradi regum seriem ratus eos reges quos nominatim enumerates accepit, a summa illa CCCXLV regum detraxit et sic reges CCCXXXI paque ad Moerin inueniese In hoe errore eo fortasse confirmatus est quod, sibi uisus est. ai carum quae simul cum aliis regnaverunt, duracteior reges computationi addimus, fore idem numerus regum ueteris regai invenitur. Manethos enim priorum quattuordecim desacretos una omnium usque ad Pasterum inussionem reges numeranit CCCXXXV. A quibus si detrahimus quattuor illos ueteris regni reges, quos aliene loco Herodotus inseruit (Cheopem, Chephrenem, Mycerinum, Asychin), eundem numerum CCCXXXI regum et apud Herodotum et apud Manethonem habemus. Hanc congruentiam fortuitam esse negamns. In his CCCXXXI regibus Herodotus duodeni-

<sup>27) 27</sup> Syncellus.28) 146 Syncellus.

<sup>29)</sup> iterum 43 Syncellus.

ginti Aethiopas et unam mulierem indigenam Nitocrin fuisse dicit. Duodeniginti Aethiopas Lepsius 1, 255 ita interpretatur, ut dicat cos esse nouem reges desacreias quintae ex Elephantine oriundos, sex reges duracreias sextae et ipsos Elephantinitas, denique tres reges Aethiopas deragreias nicesimae quintae. Quod sexta δυναστεία a Lepsio Elephantinitica dicitur, id uerum fortasse est (uidetur enim in monumentis id inuenisse), sed in Herodotum non quadrat; etenim in sexta dvracreia ultimo loco regnat Nitocris quam Herodotus Aethiopissam fuisse plane ac diserte negat (II, 100 ,, έν τοσαύτησι δε γενεήσι άνθρώπων όκτω-καίδεκα μέν Αιθίσπες έσαν, μία δε γυνή επιχωρίη, οι δε άλλοι άνδρες Αίγύπτιοι· τη δε γυναικί οθνομα ήν, ήτις έβασίλευσε, τό περ τη Βαβυλωνίη, Νίτωκρις'); accedit, quod Herodotus tres uicesimae quintae δυναστείας reges Aethiopas non nouit et pro eis unum Sabacon habet. Itaque mittenda est haec ratio consensus inter Herodotum et Manethonem expugnandi. Vterque manifesto eandem secutus est traditionem sextam δυναστείαν esse Memphiticam. lam uero Africani recensio, ut nunc est, nouem reges desacreías quintae ex Elephantine (ei enim quin sint Herodoti Aethiopes, dubitari nequit) numerat; decem olim hoc loco reges fuisse summa primo Manethonis tomo subscripta demonstrare videtur. Eusebiana recensio XXXI reges habet; ea quam praebet Chronicon anonymi latinum barbarum, habet XXI reges. Hanc cum uolgo ex Eusebio corrigendam esse censeaut, Eusebium potius ex Chronico anonymi emendandum esse alibi demonstrabimus. diuersas Manethos de numero regum ex Elephantine sententias in medium protulisse uidetur fuisse cos numero nel decem nel unum et uiginti. In tabula Abydena post regem Ra-Men-ke qui idem esse uidetur ac Mycerinus, undecim reges recensentur quorum nomina cum regum ex Elephantine oriundorum nominibus magnam similitudinem habent. Sed iidem esse non possunt; itaque, ut Bunsenius observauit, principes sunt qui caput regui non tenuerunt. Hos a Manethone indicatos esse putamus. Itaque XXI Aethiopes duas complectuntur δυναστείας, alteram quae quinta est totins regni, X regum Memphi dominantium, alteram quae in legitimum δυσαστειών numerum non recepta est, XI regulo-rum qui provincias quasdam tenuerunt. Cum XXI regibus ex Elephantine oriundis Manethonianis Herodoti reges XVIII Aethiopes apte conferri possunt; tres propter regnorum fortasse breuitatem omissi nihil offendunt. CCCXXXI reges a Mene usque ad Moerin apud Herodotum annos reguant XM et DCCIV (id quod calculis subductis inuenimus); si exactam aetatum rationem habuisset, regnanissent annos XI M et XXXIII cum triente. Ergo desunt anni CCCXXIX cum triente quia posterioribus regibus Herodotus totidem annos ultra constitutum γενεῶν tempus tribuerat. lam cum Herodotum in aetatibus hominum numeraudis sibi constitisse sciamus, ab his annis in superioribus regnis red-

undantibus ita se expediisse uidetur, ut ex certa traditione aliquot regum annos suppleret qui sine dubio multo minorem sunmam efficiebant, quam aetates hominum quarum ternae saeclam faciunt. Cum ex continua regum serie octodecim Aethiopes et Nitocris eximantur, horum misso yerewe computatione certam quendam et inferiorem annorum numerum ei traditum esse conicimus. Cum uolgo apud Orientis nationes singula regna in uniuersum sedecim annorum tempus exaequare soleant, bac ratiose Aethiopum annos invenimus 18.16 = 288 et Nitocris annos 16. Itaque cum undeviginti aetates hominum anni sint DCXXXIII cum triente, illic ex nostra coniectura tantum anni numerati sunt CCCIV; at sunt  $633\frac{1}{8} - 304 = 329\frac{1}{4}$ . Itaque anni illi redusdantes CCCXXIX com triente sic eliminantur; quo facto Herodoti computatio correcta est. Quamquam in hac re quisque pront animus fert, conjecturis indulgere poterit; satis hoc αδιάφοφον cum Herodoti calculi, licet diverso modo de ea re sentiamus, in universum plani sint. Haec de regibus usque ad Moerin; Sesestris et Pheronis et Protei tempora iam supra constituta sunt. lam igitur tempora exputabimus a Proteo usque ad Sethonis mortem sine ad annum a. C. 686 a quo iam plana sunt omnia. Illic ab Herodoto hi reges et γενεαί enumerantur: 1) Protens. 2) Rhampsinitus. 3) Cheops et Chephren qui annos regnanerunt CVI. 4) Mycerinus, qui annos 6 + x regnauit. 5) Asychis. 6) Anysis. 7) Sabacos, qui regnauit annos L. 8) Sethos. Si rite praeter annos 162 + x trium yerewe diserte indicatos reliquarum quinque yerewr annos supplemus CLXVI cum duobus trientibus, anni efficiuntur  $328\frac{2}{8} + x$ . Sed 1256 - 686 = 570. Itaque desunt anni  $241\frac{1}{8} - x^{50}$ ). Id cum uiri decti

30) Laudauimus supra Lepsii coniecturam ex qua Mycerinus sex annos regnauerit. Id licet ingeniose ex Mycerini cum Psammi confusione confirmare studuerit, tamen cum ipsius Herodoti uerbis (II, 138) pugnat. Is enim tradit Mycerinum, postquam patris et patrui scelera benefactis reparauisset et postquam filiae dilectissimae morte grauiter afflictus esset, tum demum oraculum Butone accepisse se septimo anno moriturum esse. Itaque iam antea aliquamdiu regnauerit oportet. Herodoti enim uerba non ita intelligi posse, ut dictum sit sexenne tempus toti Mycerini regno constitutum esse, ex instituto huius regis sequitur qui noctes dierum instar obeundo sex annos quos fatum ei etiamtum concesserat, duplicare et duodecim facere conatus est. Porro cum oraculum in fatis fuisse dicat, ut CL annis Aegyptus uexaretur, Mycerinum autem quia id non intellexerit, praematura morte abreptum iri, uerisimile est inter tempus id quo tres illi reges Cheops, Chephren, Mycerinus regnare debuerant, et id quo uere regnauerunt, proportionem quan-dam intercedere. At inter CXII annos quibus ex Lepsii sententia sceptra tenuerunt, et CL annos proportio est nulla. Iam uero in narratio-nibus fabulosis temporum notationes tales qualis illa est de septenni die, non temere fingi solent, sed symmetricis fere rationibus nituntur. Itaque totidem annis Mycerinum ante acceptum oraculum dominatum esse censemus quot post, id est annis XIV (septenarius enim numerus pro-pter sollemnitatem senario praeferendus est). Sic tres Cheopidae ac-

inn dudum vidissent et merito lacunam apud Herodotum subesse affirmassent, causam lacunae nondum indicauerunt. Proteus non offendit; nam eius nomen Herodotus apud Aegyptios aliud fuisse confitetur, idemque apud Diodorum Ceten audit quod nomen non male cum Certo qui in Sothidis libro quartus rex nicesimae duraotsiaç est, collatum est. Rhampsinitus idem est atque Rhampsis qui in Sothide Certon excipit, in inscriptionibus autem Ramessu Amphichepschf [Hek.] neter . hek . pen audit. Itaque inter hos dnos lacuna est nulla. Post eos lacuna est maxima quidem, sed in Herodoti serie regibus ex antiquissimis temporibus petitis suppleta. Dudum enim ex Manethonis reliquiis notum erat Cheopem, Chephrenem, Mycerinum ex quarta δυναστεία male huc translatos esse. Cuius erroris causam Lepsius ex magna rerum quae utroque tempore in Aegypto euenerunt, similitudine optime explicauit. Nam regna Cheopidarum funestissima praecesserunt felicissima regna regum a Mene prognatorum, deinde autem Aegyptii ab Aethiopibus ex Elephantine δυναστείας quintae subacti sunt. Iterum multis saeclis post gloriosissima Sesostris et Ramessidarum tempora exceperunt regna ingloria et infelicia quibus exactis denuo ab Aethiopibus Sabacone duce Aegyptus expugnata est. Haec confusionis ansam dederunt facillimam. Sequitur rex Asychis quem uolgo historici nostri non admodum apte cum Bocchori componunt, quod uterque leges tuhit; felicissima coniectura Bunsenius II, 90 apud Herodotum reposuit μετά δε Μυχερίνον γενέσθαι Αίγύπτου βασιλέα έλεγον οί ίρεες Σάσυγιν - nam Diodorus I, 94 inter celeberrimos Aegyptiorum reges legum latores medio inter Mneuen et Sesostrin loco commemorat Sasychin — ita ut scribarum incuria apud Herodotum prima litera Z quia eadem uocem antecedentem clauserat, euanuisse uideatur. Sed quam idem uir doctus coniecturam proposuit Sasychin esse Tosorthrum, secundum regem δυναστείας apud Manethonem tertiae, probare non possumus. Nam ut omittamus quod neque nomen congruit neque res gestae (Sasychis enim leges tulit, Tosorthrus medicinae scientia excelluit), tempora obversantur; necesse est enim Sasychin etiam apud Manethonem

nos regnant CXX; at inter CXX et CL iusta est proportio = 4:5. Numerus ille etiam aliter nobis commendatur. Si lacuna qua Herodoti series laborat, suisset annorum CCXLI cum duodus trientibus, hic numerus non aliter explicari posset, nisi ut diceremus duvacretav quae totidem annis uere regnauisset, ab Herodoto incuria omissame esse. Ac nethonianas nulla est quae totidem annis regnauerit. Itaque dubii haenethonianas nulla est quae totidem annis regnauerit. Itaque dubii haenemus quomodo numerum illum expediamus. Contra si Mycerino annos damus XIV, Herodoto desunt anni CCXXXIII cum triente, qui instus septem yeven numerus est. Itaque Herodotus in sontibus suis cum repperisset duvacretar octo regum, horum tempora quidem in censum unocauit, sed per errorem unum tantum regem nominauit (ut uidebimus, Anysin). Quae cum its sint, coniectura nostra pro explorata habenda est.

post Mycerinum regnauisse: at Tosorthrus ille Mycerinum longe In promptu est suspicari Herodotum absoluta quan alieno loco immiscuerat, Cheopidarum historia ad res reuera post Rhampsinitum gestas reuerti; Sasychis igitur et nominis et temporum ratione habita commodissime compararetur cum Sesenchi, primo rege δυναστείας uicesimae secundae. Sed obstat Diodorus qui licet alias negligentissimus sit, legum latorum illum indicem ex optimo fonte deprompsisse censendus est. que Sasychis una cum Cheopidis et ipse apud Heredotum loco suo motus est: cum ante Sesostrin uixisse dicatur qui apud Herodotum Moerin proxime sequitur, in CCCXXIX illis regibus quaerendus est quorum nomina historiae pater reticuit. Itaque post regem Mencheren (sic Manethoni Mycerinus audit), quartum quartae δυναστείας regem, et ante Ameren siue Moerin qui duodecimae δυναστείας rex quartus fuit, regnauit ille Sasychis. omnibus regibus qui hic in censum uenire possint, unus optime quadrat Sesonchosis, primus δυναστείας duodecimae rex. De rebus ab eo gestis Manethos omnino tacet; sed nomina egregie conveniunt, et conditorem eius domus regiae quae post multa humilitatis et miseriarum saecla Aegyptom denuo ad pristinam gloriam euexit (Bunsen. III, 8), leges tulisse cum per se suspicari possimus, commode in mentem uenit Dicaearchi fragm. 8 ,,φησί δε Δικαίαργος καὶ Ελληνικοῦ βίου (sic) Σεσογχώσιδι μεμεληκέναι και νόμους αυτόν θέσθαι λέγει, ώστε μηδένα έκλιπείν τήν πατρώαν τέχνην· τουτο γαρ φετο αρχήν είναι πλεονεξίας". lam cum hine coniecturae nostrae non parua accedat auctoritas, nunc tribus illis causis antiquissimorum regum huc transpositorum a Lepsio allatis adjungere licet quartam: Sasychis ille sine Sesonchosis ab Herodoto uel in eius fontibus cum Sesonchi qui eam δυναστείαν exorditur, quae post Rhampsinitum eiusque genus secundo loco regnauit, confusus est. Itaque quattuor illis regibus remotis Herodoti narratio ad res post Rhampsiniti obitum gestas revertitur. Sequitur rex Anysis ex oppido Anysi caecus qui a Sabacone Aethiope pulsus quinquaginta annos in Elbone insula delituit et postea denuo regnauit. Hic Fruin, Manethonis fragmenta pag. 123 recte observauit, cum nomen oppidi a viro gestum magnopere offendat, uideri ab Herodoto nomen oppidi per errorem in regem translatum esse; sed quod idem Anysia regem cum Bocchori Saïta componit et Anysin oppidum prepe Sain situm fuisse putat, uehementer errat. Lepsius enim collate loco Herodoti II, 166 Anysin oppidum, cum Calasirensium nomis adnumeretur, in dextra Deltae parte quaerendum esse ostendit et aptissime Thenneson (TH enim est articulus femininus in lingua Aegyptiaca), oppidum in paludibus in occidente Pelusii sitis positum, comparauit. Deinde inter Bocchorin et Anysin hoc maximum intercedit discrimen quod ille ab Aethiopibus captus et uiuus combustus est, hic eorum insidias effugiens regnum reca-

Id potius elucere uidetur Bocchorin et Anysin iisdem temporibus regnauisse. Sasychis mentio cum apud Herodotum tempus deractsias vicesimae secundae explere videatur, inter hanc vero et Aethiopicam δυναστείαν praeter Bocchorin non intersint nisi reges δυγαστείας vicesimae tertiae, eo ferimur, ut huius regibus Anysin Herodoteum respondere dicamus. Fuit autem haec δυναστεία Tanitica; at Tanis a paludibus in quibus Anysis sita erat, non procul remota, quia nobilior erat, toti δυναστεία, quamuis ex Anysi originem duceret, nomen dedisse uidetur. Ergo hic lacuna est, et pro uno Anysi plures reges Anysitae ponendi sunt et octo quidem reges, ut ex numero aetatum quae desunt, efficitur. In Manethonis recensione apud Africanum Anysi quattuor reges Tanitici respondent Petubates, Osorcho, Psammus, Zet; apud Eusebium Zet deest. Hi igitur primi eius dvragzeiag reges fuerunt; reliqui uel quattuor uel quinque quorum nomina interciderunt, una cum Bocchori et Aethiopibus et post exactos Aethiopas regnauerunt. Zet a Lepsio cum Sethone Herodoti comparatur. Nomen idem esse apparet, sed tempora non congruunt; nam Zet apud Manethonem regnat inter annos 756-725, Sethos Herodoteus circiter 719-686. Lepsius hic Manethonis calculos prorsus turbatos esse censuit, sed Böckhium qui ab epocha Troiana temporum descriptionem Manethonianam, si paruum quadriennii discrimen excipias, sibi constare demonstrauit, necdum refutauit nec quantum nos iudicare possumus, refutare poterit. Sethonis genus fuit sacerdotale; uernm reges Anysitae cum Anysius nomos esset Calasirensium, sine dubio et ipsi Calasirenses et ex bellatorum genere oriundi fuerunt. Iam cum apud Aegyptios sicut apud alios antiquos populos nepotes non raro auorum nomina gessisse cum ex aliis tum ex luculentissimis exemplis nominum regum δυναστειών XXVItae et XXVIIIuae (Necos I - Psammitichus I -Necos II — Psammitichus II, et Amyrtaeus I — ἀνώνυμος — Amyrtaeus II — Pansiris — Amyrtaeus III) pateat, Sethon He-rodoteum nepotem esse Zet Manethoniani suspicamur quorum genus e sacerdotibus Memphiticis fuerit. Manethos eum tantum qui caput regni tenebat, ut legitimum regem in album referre solens regem Zet nominauit quod potentia ultimos reges generis Anysii superauit, sed filium eius (cuius nomen nos praeterit) quippe cuius aequalis Bocchoris multo potentior esset, et nepotem Sethon qui Aethiopum tempore regnaret, omisit. Iam intelligitur unde in quibusdam Manethonis recensionibus Zet sine Sethos anus omitti potuerit; etenim minus bene cum δυναorsia XXIIItia Tanitica siue Anysia coniungebatur. Itaque ex Anysitis ei qui toti Aegypto iura dederunt, sunt Petubates et Osorcho et Psammus; quibus ex maiore Aegypti parte depulsis Aethiopes rerum potiti sunt. His eiectis alii eiusdem generis reges aliquamdiu aliquid potestatis recuperanisse, sed a Sethone Herodoteo oppressi esse uidentur. Si hoc sacerdo.

tale genus regum Anysitarum ex Calasirensium classe oriundorum primum potentiam imminuit, deinde eordem de regio selio deturbauit, etiam hoc optime expeditur, cur omne bellatorum genus Sethon cum Sanacharib impetum faceret deserverit. lam de Her. II, 140 disputandum est qui insulam Elbo ab Anysi habitatam DCC annos et amplius latuisse refert usque ad Amyrtaeum qui eam repetierit. Ergo, cum is anno 456 a. C. Persas fugiens Elbo se receperit, Anysis fuga 51) ponitur in annum 1156 + x a. ld uerum esse non posse iam plurimi viri docti viderunt; etiamsi enim concedimus Herodotum eorum regum quorum annes adscriptos non invenit, tempora ex actatum computatione supplere neglexisse (quamquam id ueri esse simillimum demonstratum est), ne sic quidem sibi constat. Nominatim enim affert L Cheopis, LVI Chephrenis, XIV Mycerini annos quibus anno 1256 subtractis ad annum descendimus 1136 a. C. Itaque uiri docti correverunt έτεα έπὶ πλέω ή ΠΕΝΤΑΚΟCIA; pam tam έπεὰ et nerre quam notae numerales & et P facillime confundi poterant. Quamobrem emendationem illam summo plausu excipimus. Sane si historicam ueritatem in calculis Herodoteis requireremus, etiam boc falsissimum esset; nam idem Herodotus Necon, Psammitichi patrem, a Sabacone occisum esse narranit. At iam supra uidimus ipsos Herodoti calculos ita institutos esse ut eius rei rationem habere non potuerit; diuersos enim fontes secutus esse uidetur. Contra cum ea quam Herodotus ipse sequitur, computatione έτεα έπὶ πλέω η πενταχόσια, qua recepta emendatione Anysis epochae annum inuenimus 956 + x a. C., optime congruunt. Nam si annis illis CXX addimus annos quattuor actatum hominum (Protei, Rhampsiniti, Sasychis, Anysis) CXXXIII cum triente summamque annorum CCLIII cum triente anno 1256 a. C. detrahimus, ad annum deuenimus 10024 a. C. Herodoti sententia Elbo insula per annos DXLVI cum duebus trientibus occulta mansit. Sabaconis nomen apud Herodotam latiorem uim habet: complectitur enim tres reges desacrsiac vicesimae quintae Sabacon Sebichon Tarkon, fortasse etiam plures. Nam si uerum est Necon, Psammitichi patrem, a Sabacone, id est ab Aethiopibus, occisum esse, necesse est corum regnum distius stetisse. Aethiopes enim apud Manethonem Africani regnast annis 719-679. Necos vero ille moritur anno 658. Eusebii recensio post Tarcon addit Ammerin Aethiopem (uel si monumeatorum interpretibus fidem habere possumus, Amnerith Aethiopissam) regnantem annos XII (679-667); Leemans anno Boeckhism.

<sup>31)</sup> Cum ambigi possit, utrum fuga an reditus Anysis terminus sit a quo anni ab Herodoto numerentur, nos priorem epocham praeferimus. Nam illa insula iam Sabaconis tempore latuit, et Anysis redux eius situm celauisse uidetur. Itaque Herodotum de toto tempore, quo insula illa quam Anysis exstruxit, omnino fuerit, loqui putamus. Hac sola ratione temporum notatio quadrat.

Manetho, p. 344 post Ammerin inserit Sabacon III. Itaque si cum Bunsenio III, 141 conicere possumus Eusebium cum Psammiticho annos dederit XLIV, id tempus detraxisse quo in parte tantum Aegypti sub imperio Aethiopum regnauerit, id est decennium, Sabacos III. annos regnauit XIX. Hic Sabacos, primo Aethiopicae δυναστείας regi cognominis, et Necon occidere et Psammitichum in exilium agere potuit. Quae si recte disputauimus, Herodotus cum Manethone bene concinit, nec est quod cum Boeckhio p. 332 de Herodoti traditione cum Manethoniana comparanda plane desperemus. Denique etiam explicatur cur unum Sabacon nominauerit Herodotus; etenim in eiusmodi errorem si primo atque ultimo regi idem fuit nomen, facillime incidere poterat. Bius qui Anysin excepit, regis Sethonis finis certus est et in anno 686 a. C. constitutus; atque de eius tempore Herodotus errare non potvit cum Sanacharibum (qui ab anno 693—675 Assyriam rexit) eius aequalem fuisse sciret. Quae cum ita sint, lacuna non potest esse nisi in Anysis regno cui iam supra propter suspectum regis nomen cam assignauimus. Quamquam non sacerdotes errauisse, sed corum uerba ab Herodoto perperam intellecta esse censemus. Dodecarchia annorum XV apud Manethonem est nulla; sed Boeckhius hoc tempus apud illum regulorum Saïticorum Stephinathis Nechepsi Nechaonis regnis annorum XXI expleri ostendit. In temporibus regum inde a Psammiticho Herodotus bis cum Manethone pugnat. Manethos Nechaoni II. annos VI, Neconi Herodotus annos XVI dedit; ille Uaphri annos concessit XIX, hic Apriae annos XXV. Ex mo-numentis quibusdam privatorum hominum qui horum regum tempestate uixerunt, a Boeckhio p. 345 summa qua solet, doctrina excussis patet Necon anno regni sexto decimo mortuum esse. contra Aprien undeviginti annos regnavisse. Itaque in Neconis annis Manethos ex Herodoto, in Apriae Herodotus ex Manethone corrigendus esse uidebatur. Sed uidebatur tantum; utroque loco sine dubio Manethoniana temporum descriptio praeferenda est. Mortuus est Necos post annos sedecim, ut recte Herodotus dixit. sed post patris Psammitichi mortem annnos tantum sex regnauit, quod recte Manethos in canone suo posuit. Itaque Herodotus Necon a patre in regni consortium ascitum esse aut nescit aut adnotare negligit. In Apriae annis numerandis Manethoni iterum Herodotus cedit; sed eius annos XXV ab Herodoto uel eius auctoribus sacerdotibus fictos esse nullo modo existimamus. Boeckhius p. 341 quamuis haesitans coniecturam proposuit Aprien sex annos fortasse ab Amasi in uinclis detentum esse qui anni sex annos fortasse ao Amasi in unclis defendim esse qui anni legitimo regni Apriae, non Amasi usurpatori adnumerati essent. Id minus est uerisimile. Ita enim ut Herodotus Apriae interitum tradidit (quae narratio concinna est neque repugnantiis laborat), a uero maxime abhorret regem depositum tamdiu uinum detentum et sex demum annis interiectis popularium furori permissum esse;

at si Amasin aemuli caedis cupidum simulaese tantum uim sibi afferri suspicamur, cur tamdiu ei pepercisset? Nostra sententia popularis seditio Aprien de regio solio deturbanit, et uelgus cum tyrannum in vivis esse pati pollet, adeo tumultuabatur, ut post pancos dies Amasis sibi ipse iam metuens aemulum dederet : auamobrem duplex illa in Aprie temporum ratio aliter explicanda est. Cam nater eins Psammis (qui Manethoni est Psammuthis sine Psammitichus II) ipsos VI annos regnauerit, filium ab eo statim ab initie regni consortem factum esse conicimus. Itaque singuli Herodoti numeri omnes rectissimi esse uidentur, sed Herodotus corum summam fecit nihil curans annos quibus bini reges una reguauerant. Etiam in hac re Aegyptios sacerdotes ei facem praetulisse decamento est numerus annorum XI M et D in quo anni illi CLX dodecarchiae et regum Saïticorum inclusi sunt. Si bistoriae rationem habuissent Aegyptii, summa debuerat esse annorum XI M et CCCCLXXXIV detractis decem annis quibus Necos cum Psammiticho, et sex annis quibus Apries cum Psammi regnane-Sed hoc systems cyclicum turbasset; ergo cum alias tum hic Herodotus culpa uacat. Supra iam uidimus annos hos XI M et D inter CCCXLV reges distributos esse. Hunc numerum uolgo ab Herodoto ex singulis yereais regum computatis temere effectum esse putant. Atqui anni XI M et D sunt XXIII pe-· riodi phoenicis quingenorum annorum. Numerus nere XXIII fuisse uidetur numerus deorum Aegyptiorum. Ad dveacreier enim aliquam deorum in papyro Taurinensi subscriptum est "23 regna, anni 5613 menses . . diez 23"; quot genuina Manethenis recensio numerauerit, non liquet: in netere chronico, a que Manethonis numeros quam plurimum genuinos reddi censet Lepsius, et ipsi XXIII dei et semidei numerantur, si ex certissima conjectura Sosin (cuius locum fere ubique Agathodaemo perperam occupanit) cum CLXXXIV annis addideris, id est Volcanna Sol Sosis duodecim dei octo semidei; Herodotus XXVII deos numerat, ut supra coniectura elicuimus, uerum cum Aegyptii nen septem, sed tres tantum tertiae classis deos olim numerauisse uideantur Osirin Typhonem Horum, etiam Herodoti fontes XXIII deos primitus retinuisse uidentur. Id ex his exemplis elucet numerum XXIII quantumuis imperfectum, apud Aegyptios sancitum Ita nos de hac re iudicamus: Aegyptii XXIII dees netos cum colerent, uicesimum quartum locum uacare iusserunt ignoto deo quisquis ille fuerit, reservantes, simili usi superstitione atque Athenieuses, cum Ignoto Deo aras exstruerent. lam uero si concedimus numerum periodorum phoenicis XXIII esse genuinum et Aegyptiacum, concidit corum opinio qui banc namerum ab Herodoto effictum esse putant. Sed et aetates regum CCCXLV genuinas esse Hecataei Milesii et Manethonis ostendit consensus. Itaque utriusque numeri coniunctio et ipsa Aegyptiaca est, excogitata, uti nidetur, ad maiorem antiquitatem Aegyptiorum regno adstruendam et ut astronomico cuidam systemati adaptaretur. Sed praeter hunc annorum numerum cyclicum sacerdotes Aegyptii etiam numeri ueri et historici probe memimeruat ex quo Menes regnauit duobus magnis periodis phoenicis millenorum et quingenorum annorum sine tribus milibus annorum ante Sethonis finem, id est ab anno 3686 a. C. Haec epocha proxime abest ab ea quam Dicaearchus tradidit, qui initium regni Aegyptiorum anno 3712 assignauit, neque nimium a nero initio quod Manethos memoriae prodidit, anno 3892, remota est. Tertia classis deorum regnauit annos MMMD siue septem periodos phoenicis minores, altera classis annorum MM sine quattuor periodos phoenicis minores. Iam cum naturam cyclorum quibus Herodotus sacerdotes secutus totam Aegypti historiam dimensus est, detexisse nobis uideamur, ex eo quod certum est, de incertis conjecturam facere possumus. Quot annis prima classis deorum octo regnauerit, Herodotus reticet; id pro certo est falli eos qui Herodotum ex Manethone, qui XII M et LXXXV annos buius classis primae tradit, supplendum esse censeant: nam Manethos ex cyclis Sothiacis tempora computauit qui ab Herodoto eiusque fontibus prorsus alieni sunt. Deinde si hic Panem tota myriade Hercule antiquiorem esse accepisset, dubium non est quin commemoraturus fuerit quod suam de deorum antiquitate opinionem magnopere austentaturum fuisset. In tertia deorum classe singulis deis singulae periodi phoenicis minores attributae sunt; in secunda ternis deis singulas periodos tribui uidemus, sine dubio quia huius ordinis deos minoribus honoribus Aegyptii prosecuti sunt quam numina quae circa Osirin sunt in tertia classe. At dei primae classis in quibus sunt Volcanus Sol luppiter Ammon dignitate non inferiores fuerunt tertiae classis deis. Hinc horum etiam singulorum singulas periodos phoenicis minores fuisse suspicamur; ex nostra igitur sententia prima deorum classis regnauit annos 8. 500 = 4000. Quae si recte disputauimus, tres classes deorum una omnes regnauerunt annos IX M et D, id est periodos phoenicis minores undeviginti. Numeri XIX usum cyclicum apud Aegyptios nouimus nullum; peritiores fortasse norint. Sed undevicenis annis cursum lunae cum cursu solis fere acquari notum est. Itaque Sinenses tempus ex cyclis undeuicenorum annorum computant. Nota est Εννεακαιδεκαετηρίς a Metone apud Graecos instituta; et omnino apud hos idem numerus cyclicus fuisse uidetur, cum uerbi causa Apollo vicesimo quoque anno insulam Hyperboreorum visitasse dicatur, ut testatur Diod. II, 47 ,,λέγεται δε καὶ τὸν θεὸν δι ετών ενεακαίδεκα καταντῶν εἰς τὴν νῆσον, εν οἰς καὶ αὶ τῶν ἄστρων ἀποκαταστάσεις ἐπὶ τέλος ἄγονται· καὶ διὰ τοῦνο τὸν ἐνεακαίδεκαέτη χρόνον ὑπὸ τῶν Ἑλλήνων Μέτωνος ἐνιαντὸν ὀνομάζεovai". Fortasse etiam Aegyptii olim eadem intercalandi periodo usi sunt. lam uero numerus regni deorum XIX periodo-

rum phoenicis minorum coniunctus cum numero regni regum mortalium XXIII periodorum et ipso imperfecto efficiunt numerum perfectissimum et justissimum XLII periodorum phoenicis. XLII periodi phoenicis minores exaequant XIV periodos phoenicis maiores; binae uero periodi phoenicis maiores efficiunt singulas metempsychoseos periodos utpote quae sint ternorum milium annorum (Her. II, 123): itaque XLII periodi phoenicis minores pares sunt VII metempsychoseos circulis. Quae cum ita sint. XXI M annorum quibus sacerdotes Memphitici apud Herodotum omne aeuum complexi sunt, septem cyclos maximos ternorum milium annorum efficiunt. Nos verum invenisse ostendit sanctitas numeri septenarii. Longe aliter Manethos de deorum regnis sensit; quem qui etiam in cyclorum numero cum Herodoto componere volunt, quadrata rotundis conferunt. lam vero nihil superest nisi ut tabulam chronologiae (ut Graeco uerbe utamur) Aegyptiacae secundum Herodoti rationes ante oculos legentium ponamus in qua praeter Herodoti testimonia ubique locum quem singuli reges in Manethonis dynastiis (liceat enim hac uoce et ipsa Graeca uti, cum Latina lingua eiusmodi termino careat) obtineant, indicandum curauimus.

#### Genus deorum primum regum octo qui regnauerunt annorum [MNN]. cf. Her. 11, 46.

- "Ηφαιστος (II, 3. 99. 101. 147), apud Manethonem primae dynastiae deorum primus rex, regnauit annos [D] ab anno 21526 a. C.
- 2., Αθηναίη (II, 83. 175) quae apud Manethonem deest, regnauit annos [D] ab anno . . . . . . . . . . 21026 a. C.
- 3., "Hatos (II, 59), apud Manethonem primae dynastiae deorum secundus rex, regnauit annos [D] ab anno . 20526 a. C.
- 4.,  $\Delta \eta \tau \hat{\omega}$  (11, 83. 155. 156) quae apud Manethonem deest, regnauit annos [D] ab anno . . . . . . . . . . . . 20026 a. C.
- 5.,  $A \varrho \eta \varsigma$  (11, 64. 83), apud Manethonem secundae dynastiae deorum primus rex, regnauit annos [D] ab anno 19526 a. C.
- 6.,  $M\acute{\epsilon} * \delta \eta \varsigma$  sine  $H\grave{\alpha} *$  (II, 46. 145) qui apud Manethonem deest, regnanit annos [D] ab anno . . . . . . 19026 a. C.
- 7., --- regnauit annos [D] ab anno . . . 18526 a. C.
- 8.,  $A\mu o\tilde{v}r$  sine  $Zs\hat{v}s$  (11, 42. 54. 55. 56. 83), apud Manethonem secundae dynastiae deorum quintus aut octauns rex, regnauit annos [D] ab anno . . . . . . . . 18026 a. C.

```
Genus deorum secundum regum duodecim qui regnauerunt annorum
   MM: cf. Her. 11, 43 ,, έτεά έστι έπτακιςγίλια καὶ μύρια ές "Αμα-
   σιν βασιλεύσαντα, έπεί τε έχ των όχτω θεων οι δυώδεχα θεοί
                            έγένοντο."
     1., Ήρακλέης (II, 42. 43. 44. 45. 83. 113. 145), regnaue-
        apud Manethonem secundae dynastiae deorum runt annos
        2., Έρμέης (11, 51. 138) qui apud Manethonem deest ([D] ab anno 17526 a.C.
     5., _____ { regnauerunt annos [D] ab anno . 17026 a. C.
     8., ——— { regnauerunt annos [D] ab anno . 16526 a. C.
                                                   runt annos
    12., Σελήτη (Her. II, 47) quae apud Manethonem [D] ab anno
    Genus deorum tertium regum [septem] qui regnauerunt annos MMMD:
                         cf. Her. II, 145.
    1., Όσιρις sine Διόνυσος (II, 145 ,,Διονύσφ έτεα πεντακιςχίλια
        καὶ μύρια λογίζονται είναι ές Αμασιν βασιλέα." cf. 11, 42. 48.
       49. 123. 144. 156), apud Manethonem primae dynastiae deo-
        rum quintus rex, regnauit annos [D] ab anno 15526 a. C.
    2., <sup>7</sup>Ισις sive Δημήτης (II, 59. 122. 123. 156), apud Manetho-
        nem primae dynastiae deorum sexta regina, regnauit annos
        3., Markows sine Airos (II, 79) qui apud Manethonem deest,
        regnauit annos [D] ab auno . . . . . . 14526 a. C.
    4., 'Appobirn (II, 41. 112) quae apud Manethonem deest, reg-
        nauit aunos [D] ab anno . . . . . . 14026 a. C.
    5., Tυφών (II, 156. III, 5) apud Manethonem primae dynastiae
        deorum septimus rex, regnauit annos [D] ab anno 13526 a. C.
    6., Βούβαστις sine Άρτεμις (II, 59. 83. 137. 155. 156) quae
        apud Manethonem deest, regnauit annos [D] ab anno 13026 a. C.
    7., 'Ωρος sine 'Απόλλων (II, 83. 144. 155. 156), apud Mane-
        thonem aut primae dynastiae deorum octavus rex aut secun-
        dae dynastiae deorum quartus, regnauit annos [D] ab anno
                                                   12526 a. C.
```

| Regun         | n mortalium CCCXLV γενεαί quae regnauerunt annos CCIDDMD:<br>cf. Her. 11, 143.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |
|---------------|-----------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| 1.,           | $Mir^{52}$ ) (11, 4. 99), apud Manethonem $M\eta\eta\eta_{\mathcal{E}}$ , primae dynastiae regum mortalium primus rex, regnauit annos [33 $\frac{1}{8}$ ] ab anno                                                                                                                                                                                                                                                           |
| • •           | XVIII reges Aethiopes (II, 100), Manethonis dynastia quinta, regnauerunt annos [288].                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |
| • •           | Nίτωκρις, mulier Aegyptia (II, 100), Manethonis VI, 6, regnauit annos [16].                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 |
| <br>331.,     | Μοῖρις (II, 101. cf. II, 13 ,, καὶ Μοίρι οῦκο ἦν ἔτεα εἰ-<br>νακόσια τετελευτηκότι, ὅτε τῶν ἰρέων ταῦτα ἐγῶ ἦκονον"),<br>Manethonis ἀμερης XII, 5, regnauit annos [83 1] ab anno<br>1355 a. C.                                                                                                                                                                                                                              |
| Hucus         | que regnauerunt 331 γενεαί annos [10704] (Her. II, 100).                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    |
| 332.,         | Σέσωστρις (II, 102-110), Manethonis Σέθως XIX, 1,                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           |
|               | regnauit annos [33] ab anno                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 |
|               | 145), Memphita, Manethonis $K\bar{\eta}\varrho\tau\sigma\varsigma$ XX, 4, regnauit aunos [33 $\frac{1}{3}$ ] ab anno 1256 a. C. $P\alpha\mu\psi\iota\tau\iota\tau\sigma\varsigma$ (II, 121—123), Manethonis $P\alpha\mu\psi\iota\varsigma$ XX, 5, regnauit annos [33 $\frac{1}{3}$ ] ab anno 1223 a. C. $X\acute{e}\sigma\psi$ (II, 124—126), Manethonis $\Sigma\sigma\bar{\nu}\varphi\iota\varsigma$ $\alpha'$ IV, 2, reg- |
| 336.          | nauit annos L ab anno                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |
| <b>337.</b> , | φις β' IV, 3, regnauit annos LVI ab anno 1139 a. C. Μυχερίτος (II, 129-135) filius Cheopis, Manethonis Mey-                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 |
| -             | χέρης IV, 4, regnauit annos XIV ab anno . 1083 a. C. Σάσυχις (codd. Άσυχις: II, 136), Manethonis Σεσόγχοσις XII, 1 et simul Σέσωγχις XXII, 1, regnauit annos [33]                                                                                                                                                                                                                                                           |
| 339.,         | ab anno 1069 a. C. "Arvois (II, 137), Anysius, id est dynastia regum Anysiorum octo, Manethonis dyn. XXIII Tanitica, pellitur post regnum annorum [33] a Sabacone Aethiope, postquam                                                                                                                                                                                                                                        |
| 340.,         | regnauit ab anno 1036 a. C. $\Sigma \alpha \beta \alpha \times \hat{\omega} \varsigma$ (II, 137—139. 152), Aethiops, Manethonis XXV, 1, ultro cedit post regnum L annorum. Interim Anysis                                                                                                                                                                                                                                   |

32) Ita semper habet optimus cod. Florentinus, non  $M\dot{\gamma}\nu$ . Itaque formam illam praeferendam esse censemus.

| in Elbone iusula latet. Ταύτην την νησον ουδείς πρότερο                                                                                           | )7         |
|---------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|------------|
| in Elbane insula latet. Ταύτην την νήσον ούδεις πρότερο<br>έδυνάσθη Άμυρταίον έξευρέειν, άλλ' έτεα έπι πλέω ή πε                                  | <b>y-</b>  |
| τακόσια (codd. έπτακόσια) ούκ οδοί τε ήσαν αύτην άνει                                                                                             | <b>y</b> - |
| οέεω οι πρότεροι γενόμενοι βασιλέες 'Αμυρταίου (Her. I                                                                                            |            |
| 140). Sabacos imperavit ab anno 1003 a. (                                                                                                         | 3.         |
| 'Aνυσις ὁ 'Ανύσιος τὸ δεύτερον (11, 140); i. e. septer                                                                                            | m          |
| reges Anysii regnauerunt annos [233] ab anno 953 a. (                                                                                             | 3.         |
| 341., Levos (II, 141) sacerdos Volcani qui apud Manethone                                                                                         | m          |
| deest, regnauit annos [33] ab anno 719 a. (                                                                                                       | ).         |
| Hucusque regnauerunt 341 γενεαί annos 11340 (Her. II, 142                                                                                         | ).         |
| ι Δωδεκαρχία annorum quindecim, ut ex tota computation                                                                                            |            |
| efficitur (II, 147-152), apud Manethonem dyn. XXVI,                                                                                               | 1          |
| 8423, durat ab anno 686 a. (                                                                                                                      | ١.         |
| Ψαμμίτιχος, Neconis filius, Manethonis XXVI, 4, regne                                                                                             | ١-         |
| uit annos LIV (II. 153-157) ab anno 671 a. C                                                                                                      | 3.         |
| 343., Nexwe, Psammitichi filius, Manethonis XXVI, 5, regnau annos XVI (II, 158—159) ab anno 617 a. C                                              | it         |
| annos XVI (II, 158-159) ab anno 617 a. C                                                                                                          | ).         |
| 344., Ψάμμις, Neconis filius, Manethonis XXVI, 6, regnau                                                                                          | it         |
| annos VI (II, 160—161) ab anno 601 a. C                                                                                                           | ).         |
| annos VI (II, 160—161) ab anno 601 a. (<br>'Απρίης, Psammis filius, Manethonis XXVI, 7, regnau                                                    | t          |
| 245 )annos XXV (II, 161—171) ab anno 595 a. C                                                                                                     | ;.         |
| 345. Jannos XXV (II, 161—171) ab anno 595 a. C                                                                                                    | ı,         |
| regnauit annos XLIV (II, 172—III, 10) ab anno 570 a.                                                                                              | <b>).</b>  |
| Hucusque regnauerunt 345 γενεαί annos [11,500] (Her. II, 143)                                                                                     | ).         |
| XXVI, 9. Ψαμμίνιτος 55), Amasis filius, regnauit menses se                                                                                        | ĸ          |
| (Her. III. 10—15) ab anno 526 a. C                                                                                                                | ).         |
| (Her. III, 10—15) ab anno 526 a. C XXVII, 1. $K\alpha\mu\beta\dot{\nu}\sigma\eta\varsigma$ , rex Persarum, annos 3, ab anno $\frac{525}{28}$ a. C | ١.         |
| XXVII, 2. Σμέρδις, rex Persarum, menses septem, ab ann                                                                                            | 0          |
| 522 a. C                                                                                                                                          |            |
| XXVII, 3. Δαρεῖος, rex Persarum, annos 36, ab anno 521 a. C                                                                                       | ;.         |
| Aegyptii defecerunt quarto post pugnam Marathoniam ann                                                                                            | 0          |
| (VII, 1) 486 a. C                                                                                                                                 | <b>).</b>  |
| XXVII, 4. Ξέρξης, rex Persarum, annos 21, ab anno 485 a. C                                                                                        |            |
| Aegyptii denuo subacti sunt altero post Darei morter                                                                                              |            |
| anno (VII, 7) 484 a. C                                                                                                                            | <b>!</b> . |
| XXVII, 5. Άρτοξέρξης, rex Persarum, annos 40, ab ann                                                                                              | D          |
| 464 a. C                                                                                                                                          |            |
| Aegyptii rebellauerunt intra annos 462—456 a. C                                                                                                   |            |
| Reges Libyae. Reges in paludibus Aegypti.                                                                                                         |            |
| Ίνάρως, Psammitichi filius ἀμυρταΐος (II, 140. III, 15                                                                                            | )          |

<sup>33)</sup> Ita plerumque habet optimus cod. Florentinus, idque propter similitudinem formarum Ψαμψίνιτος, Ψαμμίτιχος praeferendum est formae Ψαμμήνιτος.

(III, 12. 15. VII, 7), regnauit ab a. 462, † 456 a. C. Θαγνύρας, Inaronis filius (III, 15), regnauit ab a. 456, uixit anno 424 a. C. regnanit ab a. 462, mortuus est post a. 449 a. C. Παύσιρις, Amyrtaei filius (III, 15), regnauit post a. 449, uixit auno 424 a. C.

Artoxerxes mortuus est anno 424 a.C. Eodem anno Herodotus historias scripsit.

Ut paucis uerbis eorum quae in hoc capite disputauimus, summam comprehendamus, de Herodoti Aegyptiacis iudicium ferendum est hoc. Descriptio Aegypti quam suis oculis uidit, est egregia et omnibus fere numeris absoluta ac cum propter alia laudanda tum quod primus eius terrae fines recte constituit. Idem historiam rerum ab Aegyptiis gestarum ex optimis fontibus hausit, antiquiorem sacerdotum, recentiorem diuersorum hominum relationibus debens; in hac fidem tum ubique meretur, ubi res mere Aegyptiacas narrat. Eae uero traditiones laude ille eximendae sunt in quibus Graeca cum Acgyptiacis temere coniunguntur. Denique, ut ea omittamus quae non ab Herodoto, sed ab auctoribus eius peccata sunt, duo tantum sunt quae merito in Herodoti Aegyptiacis uituperaneris, maxime sibi opposita: primum quod Aegyptiorum instituta ac reipublicae antiquitatem nimium stupere solitus est, deinde quod Graecis erroribus imbutus nonnulla Graeco magis quam Aegyptio colore tinxit. In temporibus computandis errauit quidem in eo quod aetates hominum et regnorum tempora non rite distinuit, sed in universum etiam in hac parte narrationis suae quae maxime detrectari solet, uti alias. Aegyptios fontes fideliter expressit.

## Cap. 4. De Aristagora Milesio.

2. Post Herodotum, antequam per Alexandrum Magnum Graeci iuris fieret Aegyptus, de eius rebus scripsit Aristagoras. Eius Αίγυπτιακὰ cum ab aliis tum a Laërtio Diogene laudantur; idem Diogenes ex Aristagora quodam Milesio attulit breuitatem dicendi a Chilone qui est ex numero septem sapientium, usurpatam a Brancho qui Apollinis templum Mileti condiderit, originem ducere <sup>54</sup>). Ex Diogene bausit Suidas s. u.

<sup>34)</sup> Nam sic uertimus uerba βραχυλόγος τε ην, δθεν και Αρισταγέρας ο Μιλήσιος τοῦτον τὸν τρόπον Χειλώνειον καλετ. Βράγχου δὶ εδναι, δς τὸ ἱερὸν ἔκτισε τὸ ἰν Βραγχίδαις. Mire Müllerus interpretatur "Idem Chilonem suisse tradit slium Branchi qui templum quod in Branchidis dicunt, conditit." Vt enim Diogenis uerba ita detorqueri omittamus, eratio temporum — Branchus enim mythicorum temporum est, Apollinis slius, ut ex fragmento quodam Varronis scimus; Chilo uero ad historicam aetatem pertinet — et patriae nota repugnant; nam Chilo Laco suit,

Χίλων, qui hace habet ,, Χίλων Δαμαγήτου Δακεδαιμόνιος βρα-γυλόγος δ' ήν, όθεν καὶ Δρισταγόρας ὁ Μιλήσιος τουτον τὸν τρόmor Xilwiresor nalei. nai. Xerywiesol Loonol., Itadne uon sine magna ueri similitudine hic de codem Aristagora agi uiri docti auspicati sunt. Uti hoc probamus, ita non possumus probare C. Mülleri coniecturam qui illa ex opere de Mileto conscripto promanauisse sibi persuasit. Etenim Aristagorae quidem Αίγυπτιακά saepissime laudantur, alterum aliquod scriptum nunquam nominatur; deinde cum aliud Aristagorae testimonium Diogenes ex Aegyptiacis repetiuerit, consentaneum est eum etiam boc loco eodem fonte usum esse. Itaque priusquam alter Aristagorae liber innotuerit, ad Aigunziaxà illud quoque fragmentum referendum esse censemus. At aptissime Aristagoras rerum a regibus Saiticis gestarum narrationi degressionem inserere potuit in qua id quod Diogenes enotauit, commemoraret. Facem pragfert Her. II, 158 qui a Necone rege sagum quo indutus prope Magdolon nobilissimam uictoriam reportauit, Apollini dedicatum et Miletum ad Branchidas missum ese tradit. Vix dubium esse potest quin haec eadem res Aristagorae occasionem dederit dé' originibus patrii fani celeberrimi nonnulla lectores suos docendi. Itaque iam non opus est ut cum Müllero Diogenis uerba ad singularem quendam de Mileti originibus libellum referamus. Arridet quod idem uir doctus coniecit Aristagoram Milesium a famoso cognomini patriae excidii et Graecorum libertatis primo auctore originem duxisse: quamquam eiusmodi coniectura euinci non potest. Ab hoc nostro Aristagora sine dubio diuersus est Aristagoras, filius Chrysippi Cnidii medici eius qui cum Eudoxo in Aegyptum profectus est. De Milesii aetate certiores nos facit Stephanus s. u. Γυναικόςπολις qui eum Platone non multo iuniorem fuisse dicat. Satis uaga haec temporis nota est; nam Plato uixit annos LXXXII (429-347 a. C.). Stephani uerba ου πολλφ τεώτερος Πλάτωτος num ita stricte accipienda sint, ut natales Aristagorae non multo post Platonis natales collocandos esse indicent, pescimus; perum tam minuta diligentia in Stephano non quaerenda esse uidetur. Stephanum potius in universum quo tempore floruerit Aristagoras, illis uerbis demonstrare uoluisse putamus. Iam cum Aristagoras Aegyptiacorum scriptor sit, norma ad quam Stephanus calculos exegerit, illud tempus fuerit quo Plato Aegyptum uisitauit. Et hoc quidem satis arctis finibus circumscriptum esse docuit Clinton F. H. n. 395. Plato enim itinera quaecunque fecit, intra annos 399-395 absoluit. Ex ordine quo itinera illa fecisse dicitur apud Diogenem Laërtium (III, 6.7), singula ad singulos aunos reuocari posse censemus. Post mortem igitur Socratis Megaris

non Milesius. Consentaneum est oracula Branchidarum Laconica breuitate concepta ansam traditioni illi dedisse.

commoratus est anno 399, Cyrenis a. 398, in Italia a. 397, in Aegypto a. 396, unde Athenas revertitur a. 395. Alterum vere Platonis iter a Strabone traditum que tredecim annes in Acgypto uersatus esse dicitur una cum Eudoxo, posterioris aetatis figmentum esse nobis persuasum est. Etenim Eudoxus ab Agesilao literas accepisse fertur quibus Nectanabi regi commendatus est: hic minor est Nectanabis: nam Agesilaus qui Tacho regnante Aegyptiis suppetias tulit et Tacho perfide deserto Nectanabia ad regiam dignitatem euexit, huic Eudoxum commodissime commendare potuit, non item maiori Nectanabi quocum ne minima quidem ei intercessit necessitudo. Itaque Eudoxus in Aegyptum uenit anno 358; nam hic annus est primus Nectanabis II. ultimus Agesilai (cf. Boeckh. Manethon. p. 371). Ergo Eudoxus cum Platone in Aegypto fuisset intra annos 358-345: quod commenticium esse patet, cum Plato diem obierit supremum anne 347. Clinton F. H. II, p. 366 (ed. Krüger.) epitomes Strabenianae lectionem tres, non tredecim annos praebentem in subsidium uocauit. Id minus nobis probatur; cum Diog. L. VIII, 8, 2 Budoxum sedecim menses in Aegypto commoratum esse tradat, fortasse Strabo perperam annos pro mensibus nominanit. Sed ne sic quidem secundum illud iter Aegyptium ad historiae ueritatem accedit; quis enim credet Platonem senem LXXI aanorum denuo in Aegyptum profectum esse δολιγήν όδον άργα-Aśny re? Quae cum ita sint, Platonem semel a. 396, Eudoxum uero et ipsum semel intra annos 358-357 (aut 345) in Aegypto fuisse. Strabonem uero male utriusque itinera ad idem tempus retulisse putamus. lam ut ad Aristagoram redeamus, licet verba illa οὐ πολλῷ νεώτερος Πλάτωνος varias interpretationes admittant, fortasse non multum errabimus, si Aristagoram circiter viginti annis post Platonis iter Aegyptiacum floruisse ponimus, id est circa annum 375 a. C. Pro certo autem habemus Aristagoram et ipsum Aegyptum uisisse; uixit enim eis temporibus quibus nondum uiri docti domi latentes remotas terras uel ex eis quae fando audissent uel aliorum libros compilando describere solebant. Itaque nisi fallimur Aristagoras in Aegyptum uenit sub regno Nectanabis I cuius tempus incidit in annos 378-860 a. C. Ex testimonio Plinii N. H. XXXVI, 12, 17 §. 78 efficiendum esse uidetur Aristagoram ante Chalcidensem Dionysium scripsisse, id est ante annum 340. Scripsit Aristagoras Aigunzianà quorum duo libri a Stephano laudantur. Ex unico in quo ipsa scriptoris uerba seruata sunt, fragmente s. u. Ψιβω intelligimus ea non ut olim Ionica, sed Attien dislecto scripta fuisse. Bis primns, semel secundus liber laudatur; ex his, quamuis paucis, de argumentis librorum certum iudicium ferri potest. Ac primum quidem patet Aristagoram non solum geographum egisse. In primo enim libro nominabantur Tacompaos, oppidum superioris Aegypti, et Hermotymbienses, genus hominum iu Aegypte inferiere, in libro secunde Niciu come, nicus item Accepti inferioria. Itaque libros suos Aristagoras non accundum geographicas rationes dispertiuit; etenim eum primo libro superiorem et mediam Aegyptum et partem inferioris absoluisse, secundo uero libro totum fuisse in describenda reliqua parte inferioris Aegypti ab omni ueri similitudine abhorret. Ergo uideri possit Aristagoras rerum gestarum tantum historiam respexisse et libros suos ex ordine temporum adornasse. cet Hermotymbienses similiter ut in Herodoti libris in enarranda Aprine clade commemorari poterant, Niciu come uero quae sita est in insula Prosopitide, aperte ad ea tempora pertinet quibus Athenienses Inaroni, Libyum regi, suppetias ferentes ibi a Persis obsessi sunt. Quamobrem Aristagoram primo libro historiam liberae Aegypti usque ad Cambysis inuasionem, secundo dominationem Persarum et irritos Inaronis Amyrtaeique Graecorum auxilio libertatis recuperandae conatus et feliciorem minoris Amyrtaei successum comprehendisse non inepte quis coniecerit. Sed tum ualde inaequalis fuisset utriusque libri ambitus; historiae enim Aegypti a peregrinis oppressae nec si temporis spatium spectas pec si uariae rerum parrandarum multitudinis rationem habes, ullo modo cum liberae Aegypti rebus comparari potest. Superest tertium dispositionis genus; nisi fallimur Aristagoras codem ordine que Herodotus, res enarrauit. Primum de Aegypti natura terminis fluuio Nilo dixit, deinde mores populi descripsit, denique ad suam usque memoriam Aegypti historiam prosecutus est. Fragmenta non repugnant. Nam Tacompsos, uicus prope Philam, ex Nili descriptione petitus esse nidetur in qua etiam Herodotus II, 29 eiusdem loci meminerat, cuius uerba hic apponimus quia Aristagorae fragmento illustrando inseruiunt ,, xai Eneirer anigemi es nedior beior, er to rador negigoiei o Neihoc. Ταχομψώ ούνομα αὐτη ἐστί. Οἰκέουσι δὲ τὰ ἀπ' Ελεφαντίνης ἄνω Δίθίοπες ήδη, καὶ της νήσου τὸ ημισυ, τὸ δὲ ημισυ Αἰγύπτιοι. Έχεται δε της νήσου λίμνη μεγάλη, την πέριξ νομάδες Δί-Diones reportai". In hoc Aristagoras plane cum Herodoto conuenit quod Tacompson in Aegypti et Aethiopiae confinibus sitam esse dicit; sed plerique, ut Herodotus, insulam nocant, non ui-Unus Ptolemaeus (IV, 5, 74) Μετακομψώ oppidum commemorat quod Kiepertus quo iure oppidum in dextra Nili ripa infra Tachompso insulam situm habeat, nescimus; nos iam non dubitamus quin C. Müllerus ad Aristagorae fr. 2 recte Metacompso a Tacompso diuersam esse negauerit. Tacompsos igitur fuisse uidetur nicus in insula cognomini collocatus. Deinde ex codem primo Aristagorae libro Hermotymbienses, bellatorum genus, commemorantur. Id fragmentum ex ea parte operis petitum esse censemus, in qua Aegyptiorum mores et instituta scriptor delineauerat. Her. II, 164 haec habet ,,οί δὲ μάχιμοι αὐτών καλεύνται μέν Καλασίριές τε καὶ Ερμοτύβιες, έκ νομών δὲ

ronde sici", et cap. 165 nomes Hermotybensium, cap. 166 Colasirensium describit. Itaque neuquam non mirabimur Meinekium qui in nitidissima sua Stephani Byzantii editione coniecturam quandam Cuperi leuissimam in ipsa scriptoris uerba recepit. Aristagoras enim cum base dicat ,, Ερμοτυμβιείς, μοίρα τών μαripor er Adrinem, de Apissaropas er Airensiaxon nowen ai αύτοι και Λαβαρείς", Meinekius posuit οι αύτοι Καλασίρεις. Atqui sic Aristagorae ineptia obtraditur; neque enim Calasironses iidem sunt atque Hermotybenses: imo in diversissimis regioni bus collocati erant. Omnino codicum lectio retinenda est. Ergo duo huius bellaterum generis nomina in medium protulerat Aristagoras. Hermetymbienses (ubi M ante B ad suauierem sonum captandum insertum esse uidetur) et Labareuses. Hoc nomen licet a nullo alio memoriae proditum sit, quia uerum fuerit, Aristagorae nomine ob uetustatem grauissimo dubitare uetamur. Tertium fragmentum que Niciu (sc. ×ώμη) Aegypti nieus comme moratur, ex historia rerum gestarum petitum est; qued ad res ab Inarone et Atheniensibus contra Persas a. 456 in Prosopitide insula gestas pertinere iam supra monuimus. Niciu enim caput nomi Prosopitici fuisse ex Scholiis ad Thueyd. 1, 109 (Προςωπίτις έκαλείτο ή νύν Νικίου, νήσος δε ούσα τότε, ήπειρώθη ὑπὸ Μεγαβάζου) et Ptolem. IV, 5, 49 (ἀπ' ἀνατολών πρὸς το μεγάλφ ποταμφ Προςωπίτης νομός καὶ μητρόπολις Νικίου) discimus 55). Quae cum ita sint, Aristagorae Aigunzianà duobus libris absoluta esse putamus quorum prior geographicam Acgypti descriptionem et merum institutorumque pepuli delineationem, posterior historiam rerum ab Aegyptiis gestarum usque ad nouissima tempora continebant. Aristagorae fragmenta collecta sunt a. C. Müllero II. 98-100, numero undocim quae frustis quibasdam apud narios scriptores suppresso nomine ex Aristagora decerptis aliquanto augeri possunt. Omnium fragmenterum, nt breui patebit, grauissimum id est quod Stephanus s. v. Elληνικόν sernanit ,, Ελληνικόν και Καρικόν, τόποι έν Μέμφιδι, ἀφ' ών Ελληνομεμφέται παι Καρομεμφίται, ώς 'Αρισταγόρας''. Dinertius eadem res parratur a Stephano s. v. Kaqueòr ubi quae leguntur Καρικόν, τόπος ιδιάζων έν Μέμφιδι, ένθα Κάρες οικήσαντες έπιγαμίας πρός Μεμφίτας ποιησάμενοι Καρομεμφίται έχλήθηcar manifesto et ipsa Aristagorae tribuenda sunt unde duodecimum nanciscimur eiusdem fragmentum certissimum. Res ibi parrata aliunde minus nota bene congruit cum eis quae Her. II,

<sup>35)</sup> Neque Thucydidi neque Ctesiae neque Diodoro neque Aristophanis commentatoribus Niciu is ipsa belli ab Inaro et Atheniensibus
cum Persis gesti narratione usquam commemoratur; utrum in ea traditione quam secutus est Thucydidis interpres, eius mentio cum bello
illo coniuncta fuerit necne, propter nimiam eius breuitatem in medio
relinquendum est. Ceterum Niciu Naucratitarum emporium fuisse uidetur nomenque accepisse a Nicia, coloniae duce.

154 tradit lonas et Caras quorum auxilio Panmmitichus regue petitus sit, primum er Erearonedois infra Bubastin babitanisse. deinde nero Amasis regis insau Memphin transmigrauisse. ee quod classis τῶν Ερμητέων ab sis Graecam linguam didicerit, Avistagoree testimonium Lepsius, chronologie der Aegypter I, 247 reliquis addere poterat quibus peregrini in Aegypto coloni commemorantur. Caromemphitarum nemo alius mentionem facit nisi unus Polyaenus (Strateg. VII, 3), cuius ultima nerba "άπὸ τῶν Καρῶν ἐκείνων μέρος τι τῆς Μέμφεως κέκληται Καρομεμφίται" ad verbum fere cum Aristagora concinunt. In Polyaeui fontes memodum inquisiuit; quod negotium qui susciperet, rem faceret utilissimam. Polyaenus enim plurimas res cognitu diguas ausquam alias obuias unus servauit et etiamsi fontes suos non raro male intellexit, tamen optimis fontibus usus est. In Epigonorum historia abi Phylarchum exprimere uidetur, quantum prosit, Niebuhrius saepius monuit; sed etiam in aliis historiae partibus auctor est minime contempendus. In ultimo libro sane Plutarchi librum de uirtute mulierum compilaniese uidetur; sed in prioribus libris Ephoro et Theopompo potissimum usus est, quin etiam aliquot capita ex antiquissimis scriptoribus exscripsit. Charonis Lampsaceni logographi libris eum usum esse Creuzerus ubi de illius fragmentis commentatus est, ad liquidum perduxit. Idem multa ad Aegyptiorum historiam pertinentia asseruauit quae praeter ipsum nemo tradit; at ea omnia genuina et ex bonis fontibas hausta sunt. Ut alia omittamus, solus Polyaenus nomen eius regis retulit, qui in dedecarchia summus ac quasi Bretwalda (ut uocabulo ntamur de summo rege heptarchiae Auglisaxonicae usitato) fuerat, Tementhis; idem unus ultimo Aegypti regi quem Herodotus et Manethos corruptis Psamminitum seu Psammecheritam nominibus nocant, reliqui scriptores omnes plane omittunt, iustum nomen Psammetichi quod in inscriptionibus hieroglyphicis legitur, restituit. Herodoto Polyaenus in his rebus enarrandis non usus est neque Manethonem aliosue Aegyptios auctores consulere potuit, cum illi omues nihil de Tementhe dicant, sed regulos Saiticos qui dodecarchiae tempore regnauerunt, in album referant. Itaque non absurdum est conicere Polyaenum illo saltem loce, quem laudauimus et in eo quod mox sequitur capite de bello ab Amasi cum Arabibus gesto Aristagorae Αίγυπτιακά cuius tantum non uerba exprimit, ante oculos habuisse. Qua de re data opera alias disputabimus. Si recte bic tertium decimum quoddam et quartum decimum fragmentum Aristagorae uindicauimus, certius de eius fontibus et auctoritate iudicare licet. Arabicae expeditionis ab Amasi factae unum illud Polyaeni fragmentum quod Aristagorae restituimus, memoriam seruauit et quae de Psammeticho idem tradit, uberiora sunt quam quae Herodotus narrauit, quamquam ab eo nehementer differunt. Oraculum Latonae Herodotus duodecim regibus Butone uenisse di-

cit, cauerent uiros aheneos quorum auxilio unus ex eis Asgyptum totam subingaturus esset: itaque Ionas Carasque abeneis loricis indutos a Psammiticho conductos esse quorum ope ca quae uoluisset, perpetrauisset. Aristagoras Tementhi eraculum ab Ammone datum esse refert, caueret gallos eumque a Psammiticho ope Carum cristatorum devictum esse 56). Haec narratio Herodoteam non prorsus excludit. Aristagoras enim Stephano teste etiam de Graecis dixerat Memphi collocatis; apad Polyaenum Carum tantum mentio fit, cum Graecorum conductio nihil ad oraculum de gallis faciat. Sed symmetrica traditionis illius popularis compositio Graecorum quoque aduentum a des portentum flagitat; itaque Aristagoras fortasse (similiter ut Herodotus) Tementhem ab Ammone etiam id monitum esse tradiderat caueret aheneos uiros, et deinde propter loricas a Graecis primum inventas oraculi ueritatem comprebauerat. Tota uero Aristagorae narratio ob deum Ammonem, qui nullas in Herodotea traditione partes agit, originem redolet Thebanam. ille cum alias ab interpretibus pendere videatur, ponsulla et historiam potissimum rerum gestarum ex narrationibus ut prebabile est, sacerdotum Thebanorum hausit. Quod si uerum est, sine dubio propter diversitatem fontium ab eis quae Herodotus memoriae prodidit, saepius discesserat. Vltimum de dominatu certamen in ipso oppido Memphi a Psammeticho faetum esse qui inde rerum solus potitus est, iterum unus Aristagoras tradidit. Ceterum quod ibidem narratur Isidis templum Memphiticum quinque stadiis a regia abesse, ab eis qui aliquando Memphis rosse-Osolar ex rninis harena obrutis investigabunt, non negligetur. In eo Aristagoras Herodoto contraria narrare uidetur quod celoniam a Caribus Memphin deductam cum Psammetichi uictoria conjungit. Neque enim dubium est quin veriora tradiderit Her. II, 154 secundum quem Cares et lones a Psammiticho de Deparonddoic prope Pelusium collocati nec nisi ab Amasi ad regiam custodiendam Memphin transducti sunt. Quamquam non omnino incredibile est Aristagorae uerba a Polyaeno festinantius exscripta esse. De Amasis expeditione Arabica non habemus qued dicamus. Probe tamen memoria tenemus Sanacharibum ab Herodoto Assyriorum et Arabum regem uocari, item ab codem regem Arabum fidelissimum Cambysis contra Aegyptios socium commemorari. lam cum ex propheticis Veteris Testamenti libris Nabuchodonosorum, Chaldaeorum regem, qui sine dubio ut antes Sanacharibus, postea Cambyses Arabas in confinibus Aegypti et Palaestinae habitantes sibi adiunxerat, Aegyptiis bellum intulisse et si temporum rationem habemus, id bellum cum Amasis iuitiis componendum esse sciamus, non absurdum fuerit pugnam istam

<sup>36)</sup> Quod Caras primos galeis cristas imposuisse narrat, cum Herodoto consentit, qui 1, 171 καὶ γὰρ ἐπὶ τὰ κράντα, inquit, λόφους ἐπιδίεσθαι Καρές εἰσι οἱ καταδίξαντες.

contra Arabas, in qua Amasis superior discessit, cum hac Nabuchodonoseri expeditione coniungere, praesertim cum tale strategema. quale Amasis adhibuisse fertur 57), non eius sit qui ambitione motus externam aliquam nationem bello opprimere conetur, sed eius qui pro aris et focis deproelietur inque summis rerum angustiis uersetur. Accedit quod statuas omnium deorum ad longinquas expeditiones cum exercitu evectas esse minime est ucrisimile. Praeter Polyaenea haec non sine magna ueri specie Aristagorae mindicanda esse censemus quae leguntur apud Stephanum Byzantium s. u. Μώμεμφις, πόλις Αίγύπτου . . . κλίτεται Μωμέμ-Φεως, ως Αρίσταρχος. Και Μωμεμφίτης νομός. Aristarchus praeter hunc locum ter a Stephano laudatur; sed ubique commentarii eius in lliadem respiciuntur, s. u. Joulizion ad B, 625. 626, s. u. 'Aλαλκομένιον ad Δ, 8. E. 908, s. u. 'Iλιον ad O, 71. Certum est uocem Μωμέμφεως in Iliadis commentariis obniam fieri non potuisse; sed ne in ullo quidem alio opere Aristarchi grammatico apte commemorari potuit: neque enim genitiuus ille praeter normam formatus est (ut credidisse uidetur Stephanus Byzantius 58), imo iustissimus est nec ullo modo observationi grammaticae ausam praebere potuit. Mee periculo scribe Αρισταγό. oas qui scriptor non poterat non Momemphis mentionem facere, ubi ei describenda erat pugna, qua prope oppidum illud Apries et Amasis de summa rerum inter se decertauerunt. De reliquis quae apud Stephanum latere possint Aristagorae fragmentis difficilior est quaestio. De his suo loco disputabitur. Diogenes Laërtius exceptis duobus locis quibus Aristagoram laudat, eius libris non usus esse nidetur; neque enim cum in eorum quae ille de Aegypti rebus habet, fontes et ipsos inquisiuerimus, quidquam elicere potuimus. Plutarchus et Aelianus fortasse Aristagorae Aiyunziaxà ne inspexerunt quidem; sed alter e Manethone, alter ex Apione eius mentionem repetiuisse uideutur. Idem, ut opinamur, ad Plinium pertinet. His absolutis fragmenta et certa et incerta in eum ordinem redigere licet quo olim in Aristagorae Aegyptiacis sese excepisse uidentur. Libro I. primam scriptor Nili uallem cum oppidis adiacentibus delineauit: unde desumpta sunt quae leguntur 1) apud Steph. s. u. Ivraiκόςπολις et 2) apud eundem s. u. Τάκομψος. A Tacompso Aethiopia incipit in cuius descriptione olim legebatur quod 3) Steph. s. v. Ψεβώ habet. Hoc quoque ad disputationem de Nilo pertinuisse estendit comparatio Strabonis qui sua ex Artemidoro hausit. Illius uerba (XVII, 2, 3 p. 822) hic apposuimus ,, ὑπές-

<sup>37)</sup> Statuas summorum deorum Amasis ante aciem collocauerat, ut sui reuerentia numinum commoti fortius pugnarent.

<sup>38)</sup> In hoc nostratum nonnulli errant (ut Ley, Fata et conditio Aegypti sub imperio Persarum, Köln 1830, 8.) qui perperam Memphidis, Saïdis cett. declinant. Bae formae enim meris grammaticorum commentia nituntur.

κειται δε της Μερόης ή Ψεβώ λίμνη μεγάλη νήσον έγουσα οἰκουμένην ίκανώς. συμβαίνει δε του Νείλου την μεν δυσμικήν παραποταμίαν ενόντων των Λιβύων, την δε πέραν Λιθιόπων, παρά μέρος ลบรลัง รทิง ธักเหอสรยลง อโขลเ รลัง งทุ้งลง หลุโ รที่รู ดอรลนเลร อัธิอโสรτομέτων των έτέρων και παραγωρούντων τοῖς κρείττοσι γενομένοις". Aristagorae uerba haec sunt: Ούτοι δή φασιν είναι χώραν απίγουσαν Αίθιοπίας όδον ήμερων πέντε καλουμένην Ψεβώ". Itaque insulam in lacu cognomiui sitam bic χώρας nominauit, sed candem Psebonem uterque designanit. Ex ούτοι δή φασιν patet Aristagoram similiter ut Herodotum has regiones non suis oculis conspexisse, sed ex peregrinantium relationibus describere. Ceterum ex utriusque fragmenti collatione Aristagoram Aidionias nomine regnum tantum Meroïticum designare elucet; Pacbonem iam non Aethiopiae annumerauit, sed aut Libyae eas regiones tribuit aut (id quod praeferimus) singulas gentes suis nominibus appellauit generali nomine non addito. Itaque Stephani uerba Ψεβώ, γώρα έτδοτάτη Αίθιοπίας non ex Aristagora petita sunt, sed aliunde, forsitan ex Artemidoro qui postea de eadem regione a Stephano laudatur. Hoc quoque in aprice est Aristagoram fines regni Meroïtici accuratissime descripsisse et a negligentia scriptorum posterioris aetatis qui omnes terras supra Aegyptum sitas uno Aethiopiae nomine uagissimo comprebendere solent, prorsus immunem fuisse. Kiepertus lacum Psebonem sine Coloën eum esse censet qui nunc ab oppido Gondar quod caput est regni Abyssinici, nomen babet. Hic uero in ea regione situs est quae olim Automolon erat; itaque Aristagoras de iisdem locis de quibus Herodotus II, 30 loquitur, uerba facit. In ea parte libri primi qua mores et instituta Aegyptioren perlustrauit, Aristagoras ad septem hominum Aegyptiorum classes fortasse narrationem exegit. Ac primo quidem loco de sacerdotibus egisse eum ucrisimile est; huc pertinent fragmenta de cultu Aegyptiorum rebusque diuiuis 4) Steph. s. u. Boosog et quae 5) Aelian. N. A. XI, 10 de signis habet quibus Apis dignescatur. De cultu sacerdotum et cur sale abstinuerint, idem Aristagoras loquitur 6) apud Plut. de Is. et Osir. 5. De physiologica Aegyptiorum theologia in eis disseritur quae 7) Diog. Laërt. procem. 6. 11. asseruauit. Secundo loco uerba fecisse uidetur de bellatorum genere unde petitum est 8) Stephan. s. u. Equorophisic. Libri II. qui Aegyptiorum historiam continebat, supersunt hace. Ex historia eius regis qui Herodoto Cheops, Diedero Chembes, Manethoni Suphis, Eratostheni Saophis dictus est, desumptum est 9) Plin. N. H. XXXVI, 12, 17 §. 78 ubi sermo est de pyramidibus. Ad res a Psammeticho rege sub quo Graeci primum in Aegyptum penetrauerunt, gestas pertinent baec fragmenta 10) Polyaen. VII, 3; 11a) Steph. s. u. Ellyrixor et 11b) Steph. s. u. Kaqueòs quae sunt de Caribus et Graecis a Psammeticho Memphi collocatis; atque uti uidetur eodem referendum est 12) Steph.

- s. u. 'Αβνδος ubi Abydi origines a Milesiis deriuantur. Ad Necomis regis (qui Manethoni est Nechao) historiam fragmentum 13a) apud Diog. Laërt. I, 72 pertivere supra suspicati sumus cum quo coniungendum est 13b) Suid. s. u. Χίλον, ubi exseriptus est Diogenis locus. Ad Apriae regis interitum pertinet Mememphis mentio quae in fragmento 14) apud Steph. s. u. Μόμεμφις commemoratur; nam prope oppidum illud Apries fatali clade ab Amasi affectus est. Ex rerum ab Amasi gestarum enarratione depromptum est frustum quod legitur 15) apud Polyaen. VII, 4. Denique ad historiam seditionis Aegyptiorum ab Inarone et Amyrtaeo commotae pertinet 16) Steph. s. u. Νικίον; ad Niciu enim uicum Athenienses, Aegyptiorum socii, diu a Megebazo Persarum duce obsessi sunt.
- 2. Aristagorae unum fragmentum tertium uerboteuus laudatur adeo ut de genere dicendi quo usus sit, indicari non possit. Eum tamen proverbiis vel formulis sententiosis usum esse docet fr. XIIImum; nam Χειλώνειος τρόπος, ai Suidae credimus, in prouerbium abiit. Quin suis ipse oculis Aegyptum quam descri-psit, uiderit, non est quod dubitemus; lucida enim illa Memphis descriptio quam praebet fr. Xmum, oculati testis narrationem prodere nidetur. Sed certum est Aristagoram saltem ultra Meroën non progressum esse (fr. 111.); probabile est eum ne Meroën quidem peruenisse. Quae ipse non nidit, ea ex peregrinantium narratiomibus suppleuit, ut patet ex ipsius verbis ούτοι δή φασιν. In monnullis secutus esse uidetur secerdotes Thebanos id quod ex Ammonis dei mentione in Psammetichi historia (fr. X.) ubi Heredotus tantum de Latonae oraculo loquitur, haud scio an iure effici possit; Ammon enim Thebis potissimum coleba-tur. Sed quas traditiones sacerdotibus debuit, eae fuisse uidentur exotericae. Nam satis quidem accurate de religione et philosophia Aegyptiorum edoctus est, scit sacella et deorum simulacra tantum fingi, cum uera deorum forma mortalibus ignota sit, scit animas post mortem in alia corpora transire, ne physiclogiae quidem et astronomiae astrologiaeque Aegyptiorum prorsus expers est; sed ubi sacrum quendam ac reconditum usum a sacerdotibus obseruatum explicare uolt, Plutarcho propter εὐη-Ociar uapulat. Nos quidem multa Aristagoram interpretibus debere perhibemus; nam Έλληνομεμφῖται quos ipse nominauit fr. XI a ut-pote qui nati essent ex connubio Graecorum et Memphis incolarum, pars fuerunt classis τῶν ἑρμηνέων. Hos ipsos in historia rerum inde a Psammetichi temporibus in Aegypto gestarum eum ante omnes secutum esse conicimas. El enim origines suas sine dubio illustriores reddere uoluerunt antiquioribus temporibus eas assignando; eiusmodi vero sunt quae leguntur fr. XI a et XII. Fortasse scriptor Milesius etiam Naucrati quae Milesiorum esset colonia, ueteres de Aegypto traditiones sciscitatus est. lam cum notum sit, Herodotum quoque in plurimis ex interpre-

tum narrationibus pendere, intelligitur unde factum sit, ut Aristagoras etiam in paucis illis quae aetatem tuleruut, frustis non raro cum Herodoto conspiret. Uterque de Apidis signis idem memoriae prodidit (fr. V.); uterque Neconis sagum ad Branchidas missum commemorauit, ut discimus ex fr. XIUme; cladem qua Apriae regnum ab Amasi ereptum est, uterque Momemphiaccidisse tradidit id quod efficitur ex fr. XIVmo. Utrum etiam in historia regum qui pyramidas construxerunt, Aristagoras cum Herodoto consenserit, intempostiua Plinii breuitas nos ignerare iussit. Aristagoram ex populari traditione hausisse haud scio an inde liqueat quod apud eum similiter ut apud Herodotum tota Psammetichi historia in oraculo uersatur.

3. Quodsi de fide Aristagorae et auctoritate in rebus tradendis quaerimus, ex paucis illis quae seruata sunt, fragmentis haec sponte sese offerunt. In transscribendis uocibus Aegyptija ita uersatus est ut Graecis auribus nonnihil prospiceret; quae nimium barbare sonarent, ea aut immutando leniuit, ut factum est in uoce Ερμοτυμβιείς (fr. VIII.) et in nomine deae Mut, quam Bovzo uocauit, aut omnino in Graecam linguam transtulit, cuius rei exemplum est nomen oppidi Γυναικός πολις. In geographicis acque atque in topographicis singularem Aristagorae diligentiam iustis laudibus efferamus oportet. Quamobrem ex geographica Aegypti descriptione minora tantum fragmenta superesse dolemus. In ea parte ubi oppida ad Nilum sita descripserat, Aristageras rumeres qui de corum originibus per populum ferrentur, literis mandauerat, ut patet ex fr. primo, ubi tres causae diversae in medium proferentur unde Gynaecopolis nomen suum nancta sit: prima quod olim, dum uiri in agris abfuissent, mulieres hostes irrumpentes reiecissent; altera quod uxor nomarchi (unde discimus nomon exstitisse Gynaecopoliten) pro infantium salute contra regem decertasset; tertia quod subita Naucratitarum irruptione facta soli ex omnibus Aegyptiis Gynaecopolitae melierum instar ignauos se praebuissent. Id unum historicum esse putamus Naucratitas quondam bellum cum Aegyptiis gessisse. De hac re apud Herodotum et ceteros altum est silentium; patet tamen ex Her. II, 152 expeditiones Graecorum piraticas in Aegyptum tempore dodecarchiae non inauditas fuisse. Quominus autem huc expeditionem illam referamus, impedimur Naucratitarum mentione; Naucratis enim sub Psammeticho demum condita est. Itaque bellum illud in tempus crassa caligine tectum relegamus que Amasis cum Aprie de summa rerum decertauit. Tum enim Nabachodonosorus Aegypto aliquamdiu potitus esse uidetur; qua rerum conditione usi etiam Naucratitae perturbatis Aegyptiorum rebus sese immiscuisse uidentur, speciem fortasse prae se ferentes Apriae cum quo Graeci steterant mercenarii (secundum Her. II, 163), ab Amasi defendendi. Aristagoras more logographerum et Herodoti Aegypto in enarratione qua Aethiopiam pretinus adiunxerat, et ex hac parte operis duo fragmenta, secundum et tertium, aetatem tulerunt ex quibus apparet Aethiopiae, id est Meroïtici regni, terminos accuratissime eum delineanisse. Nisi fallimur de eo maxime meritus est Aristagoras quod harum regionum volgo tantum non ignotarum primus post Herodotum. unus ante Ptolemaei II Philadelphi tempora accuratiorem ad Graecos notitiam pertulit et ex eis quae ipse uiderat, et ex eis quae a niatoribus fide dignis acceperat, haustam. In descriptione locorum multa Aristagoras excellebat diligentia, id quod ex Memphis delineatione (fr. X.) colligi potest. De superstitione Aegyptiorum quae a sacerdotibus edoctus attulit, bonae frugis sunt. licet non in interiorem eins indolem sese insinuauerit. Quae Diogenes Laërtius de physiologia Aegyptiorum ex Aristagora et Abderita Hecataeo excerpsit, optimae sunt notae "mundum esse genitum mortalemque et rotundum; stellas igneas esse et ex carum congruentia fieri quaecunque in orbe terrarum eueniant; lunam deficere, cum in terrae inciderit umbram; animas aeternas esse et post mortem ab aliis ad alios transire; plunias fieri ex aëris immutationibus". In his verba τους άστέρας πυρ είται και τη τούτων χράσει τὰ έπὶ γῆς γίνεσθαι aliter interpretati sumus, quam Cobetus et qui eum sequitur C. Müllerus, quorum uersionem "stellas ignem esse, quarum temperata commixtione cuncta su-per terram nascantur" comprobare non possumus. Agitur po-tius ibi si quid uidemus de genethlialogia et astrologia Aegyptiorum de qua iam Her. U, 82 dixerat. Itaque κρᾶσιν ἀστέρων esse putamus stellarum inter se relationem, constellationem, uerbi causa traiectiones stellarum, lucem siderum nunc pallidam, nunc igneam, omnino prodigia caelestia quibus mortalium fata regi putabantur. Aristagoram et Herodotum de signis Apidis, sacri tauri, tradidisse refert Aelianus (fr. V.), quae cum eis quae ipsi Aegyptii prodant, pugnent. Sed Aelianus non ex ipso Aristagora perum ex Apione sua deprompsisse uidetur; etenim plurimis eius capitibus quibus de Aegypto agit, inter se comparatis tantum non omnia Apioni deberi intelleximus quem saepius priorum historicorum opiniones laudauisse uel confutauisse certum est. Aelianus ubi ex Aegyptiorum traditione Apidis signa explicauit (N. A. XI, 10, unde fragmentum illud petitum est) symbolicas interpretationes quam plurimas addit ab Aristagorei aeui simplicitate alienissimas et sub finem Homericum versum non admodum apte laudat. Utrumque Apionem auctorem prodit. Aristagoras Aeliano teste eadem Apidis sigua atque Herodotus (III, 29) attulerat. Huius uerba sunt ,,έχει δε δ μόσχος ούτος δ Απις καλεύμενος σημήια τοιάδε, έων μέλας, επὶ μεν τῷ μετώπο λευκόν τετράγωνον, επὶ δε τοῦ νώτου αιετόν είκασμένον, εν δε τῷ οὐρῷ τὰς τρίχας διπλέας, ὑπὸ δε τῷ γλώσοη κάνθαρον". Haec omnia rectissima sunt; Aegyptii mero XXIX signa enumerare solebant; quae Apio ut Aegyptius homo cum probe posset, propterea Graecos illos auctores anti-

quissimos uituperare non debebat quippe qui ea tautam signa neminassent, quae maioris essent momenti. Granius est uituperium Plutarchi de la. et Osir. 5 (fr. VH.) ,, rò yào, we 'Aqueraraquas έλεγε, διὰ τὸ πηγνυμένοις πολλά τῶν μικρῶν ζώων έναποθνήσκειν άλισκόμενα μη καθαρούς λογίζεσθαι τούς άλας εύηθες έστίς". Fortasse Plutarchus ne ipse quidem Aristagorae Aegyptiaca inspexit, sed ex Manethone quem alias compilare solet, eius mentionem iniecit; certe alibi nusquam eius meminit. Veram causam cur sacerdotes sale abstinuerint, Plutarchus nel anctor eius protulit quod sal homines uoraciores reddat. Quae si uere Manethoniana sunt, errauit Aristagoras; nam Manethonem qui ipse sacerdes fuerit, ueram causam melius cognitam habuisse quam peregrinum hominem acquom est. Videtur tamen aliquid ueri Aristagoreae parrationi subesse; etenim ex Arrian. Anab. IV, 5, 7 Aegypties marinum tantum salem auersatos, fossili uti nen dubitasse decemur. Itaque bene Ehrenbergius, laudatus ille apud Parthey. Plutarch über Isis und Osiris, p. 195, Aristagoram de sale oris lacuum quorundam (ut maris Mortui) adhaerescente in quo quaelibet bestiolae inclusae inueniantur, audiuisse coniecit. Quatenus Aristagoras in traditionibus localibus (liceat ita lórove desropious interpretari) inuestigandis operam collocauerit, ex exemplis quae apud Steph. s. u. Γυναικός πολις afferentur, non satis liquet. In bistoria rerum gestarum tempora antiquiora brenius tantum perstrinxisse uidetur; ex tota enim hac operis Aristagorei parte unum aetatem tulit fragmentum de pyramidibus. Sod inde ex dodecarchiae tempore, similiter nt Herodotus, uberier factus quo magis ad suam aetatem appropinquauit, ee accuratius res enarrauisse uidetur. Huc pertinent fragmenta non pauca quae abunde demonstrant hic eum ipso Herodoto longe plenierem fuisse. · Unus enim Aristagoras Tementhem, principem in dodecarchia regem, nominauit; item unus bellum ab Amasi contra Arabas gestum narrauit: quibus de rebus nibil Herodotus, nibil ceteri omnes babent. Propter hoc unum uero Aristagorae Aegyptiaca temporum iniuria intercidisse maxime delendum esse censemus quod seditionum ab Aegyptiis contra Persas Graecorum auxilio commotarum ille unus disertam ac plenam enarrationem instituisse uidetur. De his enim vibil habet Herodotus, breuitate splendet Thucydides, manca est epitome Ctesiae qui Aegyptiacas res tantum, quatenus cum Persicis cohaerebant, tractauisse censendus est. In tanta fontium breuitate Diodorus licet practer brevitatem negligentissimus sit, non contemneadus est, cum ex Ephoro illa hauserit; Ephorum nero Aristagorae una actate antiquioris auctoritate niti non incredibile est. Nunc iam Inaronis et Amyrtaei clarissima facinora crassa nocte teguntur. Verum Aristagoram in eis enarrandis lecupletissimum testem fuisse spondet una Niclu comes mentio quem uicum propter situs conditionem gravissimum in illo bello ab

uno praeterea scholiasta Thucydidis commemoratum esse uidemus. Miletus erga Athenienses, conditores suos, gratissimo semper et obedientissimo animo fuit; Aristagoram igitur, ciuem Milesium, Charitimidis et reliquorum Atheniensium fortiter et egregie facta iustis laudibus extulisse conicimus. Haec omuia in Aristagora merito probari poterant; at errorum eum minime immunem fuisse patet. Excusatur quidem quod omnia Apidis signa enumerare noluit quae non negligentia fuit, sed breuitatis studium; etiam causa quam protulit, cur Aegyptii sacerdotes sale abstinuerint, falsa quidem est, sed faciliter labi potuit. Leuitatis tamen crimine non absoluitur, quod Labarenses cosdem esse dixit atque Hermotymbienses. Atque bacc res explicatione indiget. Scilicet non cum iis nobis convenit, qui xai Aaβαρείς codicum uitium pro Καλασίρεις esse dicant; cum enim hi minime iidem sint cum Hermotymbiensibus, nefas esse ducimus rem apertissime falsam absque idonea causa probe scriptori obtrudere. Sed alio modo in uerbis illis etiamsi sana sunt, Aristagoram peccare censemus. Ita enim sese res habet. Hermotymbienses quin Aegyptii fuerint indigenae, nemo dabitauit. lam uero uox Δαβαρείς litera l'incipit, qua antiquissima Aegyptiorum similiter ut ueterum Persarum et etiamnum laponensium lingua caruit. Concedendum quidem est literam o in quibusdam uocibus a valore et sono literae λ proxime abfuisse adeo ut a Graecis per \( \lambda \) transscribi potuerit; sed illa uox ex Aegyptiorum lingua non bene expediri posse uidetur. Nam quod Uhlemannus in Philologo Aegyptiaco p. 20 "Sine dubio compositum est — inquit — huius legionis nomen ex uocibus Aegyptiacis AAOT et BEPI, ita ut innenes adolescentes eo significentur", nimium haec a forma Λαβαρείς recedunt et ridiculam tautologiam praebent. Itaque externa huius uocis origo uidetur esse. Λαβαρείς sunt incolae Labarorum, Cariae oppidi (cf. Steph. s. u. Δάβαρα). lam uero constat inter omnes Saïticos reges aluisse Caras mercenarios; item Caras fuisse in Aegypto plurimos necesse est, cum Cares festa quadam die in Isidis, Aegyptiae deae, honorem acta peculiaribus ritibus uterentur (Her. 11, 61). Haec sollemnia in oppido Busiri agi solebant; at Busirites in nomis est Hermotymbiensium (Her. II, 165). Ergo Cares ibi Hermotymbiensibus admixti erant. Quae cum ita sint, Ααβαρείς illos Aristagorae Caras mercenarios Labaris oriundos esse arbitramur qui Hermotymbiensibus similiter adjuncti fuerint ut cohortes sociorum legionibus populi Romani, Aristagoram vero partem pro toto, Labarenses pro communi omnium Hermotymbiensium nomine habuisse. Alibi propter prauam etymologias aucupandi studium lapsus est Aristagoras ut in nomine oppidi Abydi (Coptice Bbot), cuius ήρωα ἐπώνυμον Abydon aut finxit aut ab aliis fictum recepit; nominis scilicet cum Abydo, Milesiorum colonia, similitudo nimium ei arrisit. Item haud scio an in

origine oppidi Gynaecopolis inuestiganda nonnihil genio indulse-Patriae gloriae studiosus etiamsi ueritatem non adulteranit, traditiones tamen a Graecis semibarbaris temere fictas incautius adoptauit. Etenim Milesiorum colonia Abydon deducta quae antiquissimis temporibus vindicatur, quin figmentum sit ex ca quae Aristagorae tempestate fuit, rerum conditione ortum uix dubitari potest. Sed etiam alias Herodotus ueriora quam ille tradidit; historiae enim parens Hellenomemphitas sub Aprie demum rege Memphin deductos esse dicit. Aristagoras originem corum in Psammitichi tempora remouet. In hac quoque traditione eis quae ipsi ferebant Hellenomemphitae, pimium credidisse videtur. Etiam in eo Mileti gloriae Aristagoras prospexit quod Neconis regis historiae longiorem quam opus esset, degressionem de Branchidarum fano inseruit. Sed haec omnia licet uituperaneris, licet a Plutarcho ineptus uocetur et ab Aeliano ob nimiam breuitatem reprehendatur, Aristagoras inter scriptores rerum Acgyptiacarum baud infimum locum obtinuisse uidetur. Laudatur enim tredecies et nonnunquam suppresso nomine exscribitur, atque eius libri diu in manibus uirorum doctorum fuerunt. Nominatur Aristagoras ab antiquissimo Plinio; deinde altero post Chr. n. saeclo et ineunte tertio non raro laudatur a Plutarcho Aeliano Laërtio Diogene (qui ipsos Aristagorae libros manibus triuisse uidetur), fortasse etiam a Polyaeno id quod documento est eius libros auctoritate non caruisse. Denique post longius interuallum saepissime eius testimonio utitur Stephanus Byzaptius qui secundum Meinekium circa annum 300 p. C. scripsit; qui utrum ipsa illius Aegyptiaca manibus habuerit an ex Philone uel Oro eius mentionem repetiuerit, iam non diiudicari potest. Nisi fallimur Aristagorae auctoritas maxime inde comparata est quod ille unus post Herodotum et ante scriptores magni Alexandri aequales peculiare de Aegypti rebus uolumen edidit. Propterea nos quoque Aristagoram dignum habuimus cuius memoriam ex fragmentis et certis et incertis erutam ampliore disputatione instanraremus.

lam uero laetior Aegypti rebus orta est aetas postquam Persis expulsis Alexandria condita est totaque Aegyptus in Graecorum dominium cessit. Tunc etiam denuo scriptores rerum Aegyptiacarum haud pauci exstiterunt qui admirandae illins terrae incolarumque eius accuratiorem cognitionem Graecis impertirent. Inde cognitio Aegypti multum profecit cuius uouum quasi saeclum a magno Alexandro exordiamur oportet. Quam telam si pertexere uellemus, fines quos haec dissertatio sibi pesuit, excederemus.

Lipsiae.

A. de Gutschmid.

#### II. MISCELLEN.

## 25. Είρα Φιώτης.

Dieser beiname des Dionysos ist, so viel ich weiss, bis jetzt noch nicht richtig gedeutet. Schon eher als ich wusste, dass er bei Alkman έρραφεώτας lautete (vgl. Ahrens de Graec. ling. dialect. II, p. 540), stellte ich ihn mit dem worte έξοραος bei Lykophron Alex. 1316 zusammen, das als xpiòs erklärt wird, wie auch έρρας bei Hesychius und Favorinus, aber auch als είδος τράγου, und als κάπρος, σύαγρος, für welche letztere bedeutung Tzetzes zu der stelle des Lykophron den Callimachus anführt. Wer mit den gesetzen der wortbildung bekannt ist, merkt bald, dass die länge des  $\bar{\alpha}$  von dem ausfall eines digamma herrühre. Die form έρραςος konnte wohl in έρρωος übergehen. Dieses έρρωος kommt in den handschriften neben έρραος vor, vermuthlich nicht bloss als schreibsehler. Sonst ist das digamma in o übergegangen und das a kurz geblieben. So in είραφιώτης. Dass -ιώτης endung ist, unterliegt keinem zweifel. Dieselbe endnng findet sich z. b. in dem beinamen des Apollon δειραδιώτης bei Pausanias II, 24, 1, und sonst, vgl. G. M. Schmidt Diatr. in dithyrambum p. 207, anm. 103. Doch darf man das wort σχευοφοριώτης bei Eupolis wohl nicht als vollwichtig in anschlag bringen, da Pollux X, 18 sagt: 707 μέστοι σκευοφόρον εν Ταξιάργοις Ευπολις σκευοφοριώτην παίζων Meineke (Fragm. com. Gr. II, 1, p. 530) meint: scilicet solenne dei epitheton είραφιώτης verniliter detorsit in σχευοφοριώτης, eine vermuthung die ich auf sich beruhen lassen will. "Εφραος hängt sicherlich mit έριφος zusammen. Hätten Pott (etymolog. forschungen I, s. 221, 223, II, s. 53) und Benfey (griech. wurzellexikon I, s. 331) die in der mitte liegende form, von welcher nach meiner ansicht in είραφιώτης eine spur erhalten ist, gekannt, so würden sie auch wohl nicht anders geur-Das ursprüngliche doppelte digamma ist am betheilt haben. sten erhalten in dem lateinischen worte vervex. Man gab dem Eiraphiotes eine amme Ἐρίση, vergl. den dichter (Kallimachos, nach Hertzberg in der zeitschr. für alterthumswissenschaft, 1847,

s. 134) im Rtymol. magn. p. 372, 4: den eigennamen Έρίση kennt auch Arcadius p. 115, 18. Dionysos hiess selbst έρισρος, vgl. Hesych.: Έριφος, Διόνυσος, wenn hier nicht Ερίσρος συ schreiben ist, wie nach Apollodor. bei Stephan. Byz. s. v. Άχροςεῖται Dionysos bei den Metapontinern genannt wurde. Mit ἐρίσρος ist aber, mein' ich, vollkommen gleichbedeutend εἰραφιώτης 1). Sollte auch der verfasser des Hymn. Homer. XXVI. noch ein bewusstsein der eigentlichen bedeutung dieses beinamens gehabt haben, als er vs. 18 schrieb:

τιληθ', είραφιῶτα, γυναιμανές?

Göttingen.

Friedrich Wieseler.

# 26. De tempore quo scripserit Dionysius Periegetes.

Bernhardyus cum Dionysium, Periegeseos auctorem, exeunte tertio uel ineunte quarto p. C. saeclo floruisse certisaima ratiocinatione effecerit, accuratiorem temporis notam ex ingenti uictoria de Parthis (i. e. Persis) reportata quam celebrat, lucramur; etenim neque antea neque postea longissimis temporum interuallis ulla Romanorum uictoria Persica aeque gloriosa fuit atque ea quam Galerius Caesar anno 297 de Narseo Sassanida reportauit. Hanc si respicit Dionysius, pluralis êμοὶ ἄτακτες que vs. 355 usus est, cum per metrum licuisset singulari numero uti, egregie explicatur: sunt enim Diocletianus et Maximianus Augg. atque Galerius et Constantius Caesa. Itaque crediderim Dionysium carmen suum edidisse circa annum 303 quo Diocletianus uicennalia celebrauit ac simul cum Maximiano triumphum de Persis egit.

Lipsiae.

Alfredus de Gutschmid.

## 27. Eurip. Bacch. 1170 = 1184 und die Parakataloge.

Die angegebene stelle des Buripides (1158 Kirchh.) wird von W. Dindorf geschrieben:

φέρομεν έξ δρεος έλικα νεότομον έπὶ μέλαθρα μακαρίαν θήραν: νέος ὁ μόσχος ἄρτι γένυν, ἄπο κόρυθ' ἀπαλότριχα κατάκομον Βάλλοι.

wozu er Metra Aesch. Soph. cett. p. 272 bemerkt: dochmiacus trimeter interposito post pedem secundum proceleusmatico. Aber es ist keine sichere stelle eines tragikers vorhauden, in der vier

Inzwischen würde ich auch nichts dagegen haben, wenn man diesen beinamen lieber auf den widdergott als auf den bocksgott beziehen wollte.

kürzen mitten in einem verse ohne bestimmtes maass eingeschoben wären: wo man solche und somit die parakataloge bisher angenommen, da ist entweder falsch gemessen oder die stellen sind corrupt. Ersteres ist der fall Soph. Oed. Tyr. 660 = 689. we die parakataloge G. Herm. El. D. M. 284 sq. zugelassen, Wunder antispastisch misst, was meiner ansicht nach gegen die kunst des Sophokles ist: es ist, da die lesart nicht zweifelhaft, nach diesem schema zu messen:

~- - - o-o-o-

Corrupt dagegen ist Eur. l. c.: die überlieferung ist zwar ziemlich einstimmig, μακάριον θήραμα Cod., μακαρίαν θήραν Plut.: μακάριον θήραν hat Polyaen., was Kirchhoffund Nauck aufgenommen haben: aber die corruptel zeigt auch die antistrophe, da der in ihr von den neuern gefundene sinn abgesehen von der unklaren rede zu der antwort des chors vs. 1187 gar nicht passt: Kirchhoff und Nauck geben ὑπὸ κόρυθ': was aber nichts hilft. In der strophe, um bei dieser zunächst stehen zu bleiben, fällt das alleinstehende μέλαθρα auf, weil nach vss. 1213. 1239 grade dieser begriff der Agaue ganz besonders im sinne liegt: daher schreibe ich:

φέρομεν έξ όρεος έλικα νεότομον έπὶ μέλαθρα δόμων μακαρίαν θήραν:

vrgl. Aesch. Agam. 957: da sind die dochmien klar und ganz in Euripides weise. Zwar könnte man meinen, die stelle sei durch citate der alten - cf. Elmsl. ad b. l. - ganz sicher: aber es ist leicht zu zeigen, dass Plutarch nur nach dem gedächtnisse citire: auch war für seine zwecke das wort δόμων ganz überflüssig. Und auf Polyan ist, jetzt wenigstens, nicht viel zu bauen.

Eben so unrichtig pflegt aber auch zwischen dochmien ein iambus gelassen zu werden: so statuirt einen solchen G. Dind. Met. Aesch. cett. p. 297. Ann. ad Eur. Orest. 1361 in Eur.

Orest. 1361 = 1545 in θεών und βροτοίς: δια δίκας έβα θεων νέμεσις ές Ελέναν:

τέλος έχει δαίμων βροτοῖς τέλος ὅπα θέλει: es ist aber ganz einfach trochäisch zu messen:

60 0 - 0, -0 -, 60 0 <u>60</u> 0 -

was zu dem character der ganzen strophe trefflich passt.

Dass eben so kretiker, trochäen u. s. w. fälschlich zwischen dochmien zugelassen werden, werde ich bei passender gelegenheit ebenfalls zeigen.

Ernst von Leutsch.

### 28. Hegemon von Thasos.

Als Hegemon, erzählt Athen. IX, 406 F, in Athen eine komödie aufführte, trat er nach art der alten komiker selbst als schauspieler auf, benutzte dies aber zur ausführung eines gans eigenthümlichen einfalls: εἰςῆλθε δέ ποτε καὶ εἰς τὸ θέατρον διδάσκων κωμφδίαν λίθων ἔχων πλῆρες τὸ ἰμάτιον οὺς βάλλων εἰς τὴν ἐρχήστραν διαπορεῖν ἐποίησε τοὺς θεατάς, καὶ ὀλίγον διαλιπών εἰπεν

Αίθοι μὲν οίδε· βαλλέτω δ' εἴ τις θέλει.

Φακῆ δὲ καὶ ἐν θέρει καὶ ἐν χειμῶνι ἀγαθόν. εὐδοκίμει δ' ἀνῆρ μάλιστα ἐν ταῖς παρφδίαις, κτλ. So bei Dindorf: Schweighäuser aber hat die worte φακῆ — ἀγαθόν als vers geschrieben und meint in der note, es sei φακῆ δὲ κἀν χειμῶνι κἀν θέρει ἀγαθόν zu verbessern. Dass dies unzulässig, bedarf keiner weitern ausführung: aber klar ist auch die unzulässigkeit der Dindorfischen anordnung. Hülfe bringt Macarius Provv. VII, 71, wo es heisst: φακῆ δὲ κἀν θέρει κἀν χειμῶνι φακῆ: ἐπὶ τῶν ἀεὶ τῶν αὐτῶν ὅντων: nämlich da hier deutliche spuren eines verses vorliegen, muss man, wie in der note von mir auch gethan, schreiben:

φακή δε κάν γειμώνι κάν θέρει φακή, und diesen vers auch bei Athenaios herstellen: ἀγαθό» ist zu φαχη geschriebene glosse. Aber was für ein sinn ist in den versen? Als Hegemon die zuschauer wegen des steinewerfens in zweifel sieht, sieht, wie sie sich diese seine tollheit nicht zu erklaren wissen, sagt er: "da liegen die steine". Wo liegen sie denn? Nach Chamaileon, in der orchestra: Hegemon hätte sie also entweder zwischen die Choreuten geworfen, oder an eine stelle, wo niemand stand. Allein es heisst weiter: "werfe, wer da will": also muss es doch gar manchem von den anwesenden möglich gewesen sein, mit einem oder mehreren steines zu werfen. Diese schwierigkeiten lös't Demokritos, der unterredner bei Athenaios, 406 D: τοιούτων έτι πολλών λεγομένων δ Δημόκριτος έφη, Άλλα καν της φακής εάσατε ήμας μεταλαβείν, η αυτής γε της χύτρας, μη και λίθοις τις ύμων βεβλήσεται κατά τον Θάσιον Ήγήμονα. καὶ ὁ Οὐλπιανὸς ἔφη, Τίς δ' αυτη ή λιθίση βαλλητύς; denn man mag diese schon Schweighäuser'n dunkles worte nehmen wie man will, so viel ist klar, dass Demokrites meint, mit den steinen sei jemand geworfen: er kann nur as zuschauer dabei denken. Aber zuschauer in der orchestra? das ist doch gegen alle theaterordnung. Aber nichts destoweniger war sitte - und diese sitte setzt Chamaileon als bekannt voraus - sich in der orchestra während der aufführung von kemödien herumzutreiben, wie nächstens näher bewiesen werdes soll: zwischen diese nun warf Hegemon seine steine, brachte dadurch natürlich ein getümmel hervor und somit denn überhaust

spannung auf die lösung dieses seines so sehr auffallenden benehmens. Denn höchst sonderbar mussten doch die Athener diese werferei ansehen: mit nüssen, backwerk und dergleichen dingen geworfen zu werden (Arist. Vesp. 58. Plut. 797. Süvern über Aristoph. Wolk. p. 83) liessen sie sich wohl gefallen: aber eine parodie dieser sitte auf solche weise war doch zu arg! Daher hörten sie denn die ersten worte des Hegemon mit ganz eignen gefühlen: man konnte glauben, Hegemon sei betrunken: Eubul. ap. Athen. 1, p. 36 B, vs. 10 (Mein. Com. Gr. 111, p. 249): δέκατος (sc. κράτηρ) δε μανίας, ώστε και βάλλειν noiel: vrgl. Arist. Lysistr. 1253: oder auch er sei wirklich toll geworden und hielte sie, die Athener für toll (Arist. Av. 524) und noch manches andre: aber schop bei βαλλέτω δ' εί τις θέλει erheiterten sich die gesichter: "wenn man will, so jage man mich fort": es schien dies mit anspielung auf die sitte gesagt zu sein, schauspieler, kitharöden und ähnliche künstler, wenn sie nicht gesielen, mit steinen von der bühne zu jagen (Demosth. de f. legat. §. 337. Aesep. fab. 96. Nev., 120 Schneid., Machon. ap. Athen. VI, 245 D u. dazu Casaubon.), eine sitte, welche ohne zweifel aus der gewohnheit der Athener, bei atreitigkeiten sich ohne weiteres mit steinen zu werfen, entstanden war: diese gewohnheit liegt z. b. dem sprichwort bei Athen. X, 457 B. Plut. Quaest. Sympos. IV, 1, p. 660 D zu grunde: ἐν λίθοις ἐμάχοντο, λίθον δ΄ οὐκ ἦν ἀνελέσθαι: andres habe ich darüber zu App. Provv. II , 11 bemerkt, obgleich dies da , wie ich unten noch bestimmter zeigen werde, das sprichwort nicht genug erläutert. Also sagt Hegemon: "da sind die steine: wem ich nicht gefalle, der jage mich fort". Was soll aber nun der folgende vers: "linsen sind im sommer wie im winter linsen"! Binmal ist zu beachten, dass φακή hier das linsengericht, einen brei von linsen bezeichnet (Scholl, ad Arist. Plut. 192. Lobeck. ad Phrynich. 455): diesen assen bekanntlich (Arist. Equitt. 1008; ann. ad Macar. l. c.:) die Athener sehr gern, weshalb die speisekunstler, die nach Euripides έδεστών μηχανάς θηρεύουσι, viel über die bereitung der φακή nachgedacht, auch tiefsinnige lehren über dieselbe erfunden haben, ein umstand, von dem die folge, dass - ohne zweifel bei einem komiker - die schwester des erfindungsreichen Odysseus Paxq genannt wurde, während gewöhnliche leute sie Καλλιστώ nannten: Athen. IV, 158 C. Ein besondrer vorzug war unter anderm auch der, dass sie winter und sommer gut schmeckte: wie zusngend sie im winter war, zeigt ein aus Chrysippos bei Athen. IV, 158B aufbewahrter spruch : wie im sommer, Theophr. Char. XIV, 3: daher auch die glosse αγαθός: andre speisen nämlich pflegen ihre bestimmte zeit zu haben und sind nicht von solch universeller natur: vrgl. Epicharm und Ananios bei Athen. VII, 282 B u. s. w. Aber dies will Hegemon hier weniger bervorheben: vielmehr sagt nach

Makarios der vers nur, dass die  $\phi \alpha x \tilde{\eta}$  stets dieselbe beschaffenheit habe: hierin muss daher anch die verbindung, in welcher sie hier mit den steinen steht, liegen. Nun muss man wissen, dass in dem linsenbrei, wenn die linsen nicht sorgfältig geleses waren, oft steine sich fanden, so dass sehr leicht grade beim hesten essen steine zwischen die zähne kommen konnten: daber der witz des parasiten Korydos bei Athen. VI, 245 D: Πολύχτορος δέ του χιθαρφδού φακήν βοφούντος καὶ λίθον μασησαμένου, ω ταλαίπωρε, έφη, και ή φακή σε βάλλει. Nimmt man nun hinzu, dass Hegemon von den Athenern, wir wissen nicht aus welchem grunde, den spitznamen φακή erhalten hatte (Athen. XV, 698 C: cf. Weland de praecip. Parod. Homer. Scriptt. p. 28. Preller. ad Polem. Rell. p. 80.), so hat er offenbar sich selbst in dem verse bezeichnet; es ist der sinn des verses wie sein zusammenhang mit dem vorhergehenden nun klar: "da sind steise: jagt mich also fort, wenn es euch belieht: doch bedenkt, dass ich, wie ihr selbst sagt, eine φακή bin, im winter alse wie in sommer steine in mir trage: es ist also meiner natur ganz angemessen, wenn ich euch steine hier zu schmecken gebe". Diese anspielung auf den spitznamen scheint mir ganz geeignet, des ziemlich massiven einfall in einen beitern witz umzugestalten.

Hieran knüpfe ich noch einige bemerkungen. Es ist aus Makarios sieber, dass dem zweiten verse ein sprüchwort zu grunde liegt, wenn nicht der ganze vers selbst ein sprüchwort und zwar ein altes ist. Wenigstens wird dies letztere wahrscheinlich durch die den begriff immer umschreibende formel κάτ χειμῶτι κάτ θέρει, die einen sprichwörtlichen ton hervorbringt und desshalb zu vergleichen ist mit stellen wie Aristoph. Vesp. 21:

πῶς δή, προςερεί τις τοῖσι συμπόταις λέγων, ὅτι ταὐτὸν ἐν γῆ τ' ἀπέβαλεν κάν οὐρανῷ κάν τῆ θαλάττη θηρίον τὴν ἀσπίδα;

Andres hat Schneidewin beiträge zur kritik der Poet. lyr. Gr. p. 127 sq.: dasselbe sieht man auch an dem κωμικόν παράγγελμα bei Sext. Empir. adv. Mathem. XI, 122, p. 713 Fabr., was in J. Bekker's ausgabe lautet:

κέρδαιν έταιρε και θέρους και χειμώνος.

Der skazon in der komödie ist schwerlich zu rechtfertigen: daher schlug Meineke (Cur. Crit. in Com. Gr. p. 61) vor χειμώσος in χείματος zu ändern, was Schneidewin in Gött. gel. anz. 1845, p. 1377 billigte: auch Bergk (Poet. Lyr. Gr. p. 1049) hält es nicht für unwahrscheinlich. Allein da die form χείμα für die komödie doch nicht passt, suchte Meineke später (Com. Gr. IV, p. 689) den skazon durch die vermuthung zu retten, der vers sei den bapten des Eupolis entnommen, da in dieser das vermaass im dialoge zugelassen gewesen. Doch dürfte dies in dieser allgemeinheit auch nicht zu statuiren sein: wie denn die skazonten bei Eupolis überhaupt weder bei Meineke (Com. Gr. II, 1, p.

451) noch bei Fritzsche (Quaest. Aristoph. I, p. 224) genügend erertert sind. Es ist davon auszugehen, dass aus Athen. IX, 376 B feststeht, dass Eupolis in den hierher gehörigen versen:

ἀνόσια πάσχω ταυτα ναὶ μὰ τὰς Νύμφας.

B. πολλοῦ μὲν οὐν δίκαια ταὶ μὰ τὰς κράμβας: auf Ananios anspielt, wie schon G. Hermann. El. D. M. 48 bemerkt hat: eben desswegen erlaubt sich und kann sich Eupolis eine verletzung des regelmässigen ganges des metrums erlauben: schon die ältern iambographen haben sich nämlich bei anspielumgen ähnliche metrische freiheiten genommen, wie z. b. Hipponax fr. 12 Schneidew. zeigt:

έρεω γάρ ούτω. Κυλλήνιε Μαιάδος Έρμη: die lesart ist richtig wie auch Bergk (Poet. lyr. Gr. p. 598, fr. 20 ed. 2ae), der früher ändern wollte, jetzt zugieht: es fälkt Hipponax aus dem metrum, um — über einen Epiker sich lustig zu machen, also wegen der ironie. Aber ist Eupolis passend durch Ripponax gerechtfertigt? Wie hier Eupolis an Hipponax und Ananios sich anschliesst, so haben Kratinos, Aristophanes, ohne zweifel auch Eupolis und andre komiker sich an Anakreon - z. b. in dem gebrauch der iambischen dimeter -, vor allen an Archilochos (Bergk. Comment. de reliq. Com. Att. Ant. in.) auf sehr mannigfache weise angeschlossen: grade Eupolis scheint in metrischen dingen mehrfach diesen lyrikern gefolgt zu sein, wie die notiz in Scholl. ad Arist. Equitt. 941, die nächstens besprochen werden soll, zeigen dürfte. Dies wäre ein punkt zur erklärung der skazonten in der komödie: ihre zulassung muss aber weiter auch im sinne und im zusammenhange der ganzen scene gegründet gewesen sein: darüber sind uns freilich nur vermuthungen gestattet. Es zeigt Eupol. Bapt. fr. VII:

άλλ' έξολείς με ταὶ μὰ τὴν ἀμυγδαλῆν, verbunden mit unserer stelle, dass Eupolis schwurformeln von ausländern und barbaren zusammengestellt hatte: es war also eine scene im stücke, in welcher, wie Schneidewin (Philol. III, p. 258) fein vermuthet hat, basbaren auftraten. Um nun in ihren äusserungen eine steigerung hervorzubringen, schwört einer in skazonten und dabei zugleich in einer für ihn characteristischen weise, ταὶ μὰ. τὰς Νύμφας, vielleicht der der Ionier: der, welcher ihn zu diesem ausrufe gezwungen, gebraucht in seiner erwiederung auch einen schwur der Ionier (cf. Athen. l. c., Welcker kl. schrift. 1, p. 217), braucht also nicht ein lonier sein. Aber diese erwiederung ist offenbar spottend und daber liegt in dem ταὶ μά τὰς κράμβας wohl noch etwas mehr als sein gewöhnlicher, von Welcker entwickelter sinn: diese zweite person nimmt zugleich χράμβη, wie wir kohl, von albernen und ungewaschenen reden: er schwört also bei dem kohl, den sein unterreduer macht. Anspielung auf diese bedeutung von κράμβη ist ohne alle frage in Aristoph. Equitt. 589: ἀπό κραμβοτάτου στόματος μάττων

ποτειοτάτας επινοίας, forner in dem sprückworte δίς κράμβη θάraroc: es kann zur hervorhebung hiervon die anspielung auf Auanies gedient haben. Dass aber grade in einem schware Bapolis solche freiheit sich genommen, konnte dadurch veranlasst sein, dass grade beim schwören freiheiten vorkamen; so wandte man bei ihm in Athen dorische formen an : cf. Lobeck. ad Phrynich. p. 639. Meinek. ad Com. Gr. Fr. T. III, p. 370. Se sind es also ganz eigne gründe gewesen, welche den Eupolis zn skazonten gebracht haben: schon deshalb ist kaum glaublich, dass sie öfter in dieser seene zugelassen gewesen; dass aber nur diese zwei skazonten in ihr vorgekommen, sagt Priscias. de M. Com. 1328 P. deutlich genug: Eupolis Banzaic, cum in aliis iambis eiusdem fabulae recta est observatione metrorum usus, hos tamen posuit in fine habentes spondeos, Aνόσια, κτλ.: daher ist denn auch nicht zuzugeben, dass jenes κωμικόν παράγγελμα bei Sextos in diesem stücke vorgekommen sei. Somit kann nur gebilligt werden, dass Meineke ad Choliamb. fr. p. 174 diese seine ansicht verlassen hat: was er aber dafär as die stelle setzt, Sextos habe aus gedächtnissschwäche einen kemiker statt eines iambographen genannt, ist eben auch nur ein nothbehelf. Freilich ist sehr schwer, dem verse bei Sextos aufzuhelfen: beachtet man aber, wie bei dem oben behandelten sprüchwort  $\phi \alpha \times \tilde{\eta}$  dè  $\times \tilde{\alpha} \times \times \lambda$ . zweimal, bei Athenaios und Makarios, der grund des verderbens die alte stellung κάν γειμώνι κάν θέoss ist, welche die abschreiber uneingedenk, dass schon Homer geschrieben Od. η, 117: οὐδ ἀπολείπει γείματος οὐδε θέρους, vgl. Theocr. XI, 58, für unrichtig hielten und daher ohne das metrum su beachten κάν θέρει κάν χειμώνι umstellten, so möchte auch hier an eine umstellung zu denken sein: doch scheint auf diesem wege man mit gelinden mitteln nicht auszukommen: vielleicht lautete der vers ursprünglich: χέρδαινε καὶ γειμώνος ὧ τᾶν xar Beget: denn wollte man eraige beibehalten, entatände ein bedenklicher anapäst.

Um aber auf Hegemon zurückzukommen, jedenfalls ist in den versen anspielung auf ein sprüchwort, ein umstand, der um so mehr hervorzuheben ist, da noch viel zu wenig auf ihn geachtet und dadurch manches motiv in stellen der verschiedensten diekter verkannt wird. Als beispiel dazu diene Machon bei Athea. XIII, 578 E:

> μετὰ ταῦτα δ΄ ἡ Γνάθαινα πρὸς τὴν Μανίαν ἐλοιδορεῖτο καὶ λέγει, ,,τί τοῦτο, παῖ; εἰ δὲ λίθον εἰχες' — ὑπολαβοῦσ' ἡ Μανία, ἔδωκ' ἄν, ἵν' ἔχης, φήσ', ἀποψᾶσθαι, τάλαν.

Die interpunktion hat Meineke Animadv. in Athen. Sp. 11, p. 30 berichtigt, indem er auf App. Provv. 11, 11 aufmerksam gemacht: in meinen noten zur stelle habe ich Machon vergessen anzuführen, ihn aber in den noten zu App. Provv. IV, 61 nach-

getragen. Gnathaina meint, durch ihr schmähen sei Mania oder Melitta in volle wuth versetzt und wünsche nichts mehr als ihr einen stein an den kopf zu werfen: denn sie hatte durch die wahl dieses sprüchworts zugleich auf die steinschmerzen, an denen Melitta litt, angespielt, also an etwas, was öffentlich berührt zu sehen wohl grade einer hetaire sehr empfindlich sein mochte; aber nichts von dem geschieht: Mania erinnert sie in ihrer antwort ganz ruhig nicht nur an die krankheit, an der sie, Gnathaina, selber leide, sondern drückt dies auch sprüchwörtlich aus, was Meineke'n entgangen zu sein scheint: sie spielt nämlich auf das vom Schol. ad Arist. Pac. 1229 erhaltene sprüchwort an: τρεῖς εἰσὶν ἰκανοὶ πρωκτὸν ἐκμάξαι λίθοι: cf. nott. ad App. Provv. IV, 61.

Ernst von Loutsch.

#### 29. Zu Herodotus.

In Herod. IV, c. 11 wird erzählt, wie die Scythen bei dem drohenden einfall der Kimmerier sich berathen über die abwendung der nahen gefahr, worüber meinungsverschiedenheit unter könig und volk sich erhoben habe: τὴν μὲν γὰρ δὴ τοῦ δήμου φέρειν γνώμην, ώς απαλλάσσεσθαι πρηγμα είη μηδε πρός πολλούς δεόμενον κινδυνεύειν. την δε των βασιλέων διαμάγεσθαι περί της γώρας. Es bieten πρός πολλούς δεόμεον SVAB, während MKF πρό πολλού δεόμενα. P hat γινόμενα was nur schreibfehler für δεόμετα zu sein scheint; T und Δ sind verwechselt. Man las bis auf Buttmann mit SVAB προς πολλούς δεόμενον: so noch Bähr indem er nach vorgang von Schweighäuser lex. Herod. p. 144 δεόμετον auf das vorhergehende πρηγμα bezog (πρίγμα δεόμενον = res indiget). Dass eine solche verhindung nicht anging, auch ausserdem δεόμενον nicht so viel sein kann wie 8 é o v erkannte Buttmann, mit dem alle herausgeber der neuzeit geschrieben haben: μηδέ πρός πολλούς δέοι μένοντας χινδυrever, mit ausnahme von Dietsch, der in der II. Teubnerschen ausgabe 1) mit Bredov. de dial. Herodot. p. 29 μηδέ πρὸς πολλούς μένοντας κινδυνεύειν liest. Bredow meint nämlich, dass déor zur verdeutlichung der structur übergeschrieben, darauf in den text gekommen und mit dem folgenden µέρορτας zu einem worte verbunden sein könne, dessen letzte silbe vaç ausgefallen sei. Allein, selbst davon abgesehen, dass diese erklärung der corruptel zu gesucht und künstlich ist, erscheint dieselbe noch ausserdem darin ungenügend, weil sie wohl δεόμενον aber nicht die lesart der übrigen handschriften deouera erklärt. sewohl wie Bredow gingen in ihren emendationsversuchen von

<sup>1)</sup> in der i. von 1850 folgt er Buttmann.

δεόμετον aus, das ich meinerseits für conjectur des librarius halte statt des allerdings verdorbenen deouera der übrigen handschriften, wie wir denn wie in zahlreichen anderen so auch in den weiter unten zu behandelnden stellen sehen werden, dass die handschriftenfamilie zu der die basch. MPKF gehören nicht selten an schreibfehlern laborirt, die 11. hdschrftclasse, in der ced. 8. das älteste glied bildet, zuweilen glücklich (so ist z. b. für das verdorbene πρὸ πολλοῦ der cod. MPKF an unserer stelle rightig nooc nollow getroffen; noo nollow entstand unstreitig aus dem schreibfehler noo statt nooc) bei weitem häufiger jedoch durch sprachwidrige und unherodoteische conjecturen zu verbessern sucht. Man vergleiche: IV, 33 οίδα τὰς Θρηϊκίας καὶ τὰς Παιονίδας γυναϊκας έπεαν θύωσι τη Αρτέμιδι ούκ ανευ πυρών καλαμῆς θυούσας (so SVAB) τὰ ἰρά. Aber θύουσας ist nur conjectur. MPKF bieten έχούσας, was allerdings verdorben, aber darum noch nicht in θύουσας zu verändern ist. Richtig ist Eldicke von exovous ausgegangen; er conjicirt für exovous έρδούσας τὰ ἰρά leicht und dem herodoteischen usus entsprechend. Ihm sind alle neueren mit recht gefolgt, nur Dietsch hat die conjectur θύουσας in den text genommen. Zu solchen stellen gehören ferner: ταῦτα δὲ γένομενα 11, 66. Hier missfiel der anakolutisch zu erklärende nomin. absolutus, der aber vollkommes richtig ist. Dafür bieten SV den genit. absol. rovrme de 71100μέτων statt ταῦτα δὲ γινόμενα, wie MPKF haben. II, 77 SV ύγιθατεροι πάντων ανθρώπων für den allein richtigen und durch MPKF überlieferten superlativ. Cf. II, 143. II, 151. 159. I, 136. 84. 186. IV, 79. IV, 116. IV, 79. V, 92. 82. VI, 96. IV, 167. VIII. 30. Besonders zeichnet sich in dieser familie cod. 8 durch seine willkührlichkeiten aus: so III, 148: für das fremdartig klingende έξεκήρυξαν ist in S ohne weiteres nach dem sinne geschrieben απέπεμπον. IV, 136 für das nichtverstandene αριθμού findet sich in S eriaurov. IV, 119 für das unstatthafte aber von allen editoren aufgenommene οὐ πεισόμεθα bietet S als conjectur ο ν κ ο ισό με θα. Ich lese für οὐπεισόμεθα der codd. ἀπωσόμεθα, wie ich anderen orts begründen werde. Dahin gehört ferner V, 69 wo S πάντα liest, das alle herausgeber aufgenommen haben; alle übrigen handschriften bieten narew. Der offenbare sinn der stelle ist der, wie Klisthenes, das haupt der Alkmaeoniden, im kampf gegen seinen politischen gegner Isagoras um die gunst des früher von ihm verachteten volkes gebuhlt, um durch dieses seinen nebenbuhler zu stürzen: ώς γαν δή τον Αθηναίων δημον πρότερον απωσμένον τότε πάντα (ξ) πρός την έωυτου μοίραν προςεθήκατο τας φύλας μετωνύμασε. Das πάντων, was alle handschriften mit ausnahme des Sancroftianus (S) bieten, ist unerklärlich; daher haben alle herausgeber mit S zuren geschrieben, was mir wiederum nur conjectur zu sein scheint, die Herodots gedanken missverstehen macht. Läsen wir narra, so könnte

möglicherweise der gegensatz der sein, dass Klisthenes damals das ganze volk sich befreundet habe, früher nur einen theil desselben; doch hätte Herodot dies sicher deutlicher ausgedrückt. Aber diesen gegensats beabsichtigt auch Herodot nicht einmal; er sagt nur, dass Klisthenes, der früher als spross des hochadeligen geschlechts der Alkmaeoniden das volk verachtete (70) δημον πρότερον άπωσμένον) sich jetzt mit diesem befreundet habe, um es zum sturz seines gegners zu benutzen. Der gegensatz liegt daher in diesen worten: τὸν δημον πρότερον ἀπωσμέσον τότε πρός την έωντου μοϊραν προςέθηκατο: πάντα ist daher sinuwidrig, selbst abgesehen davon dass mir das allein stehende násza praedicativisch gebraucht nicht gefällt; wenigstens ist mir ein ähnliches beispiel aufzufinden nicht gelungen. Dindorf, der diese schwierigkeit erkannte, übersetzt die stelle in der Pariser ausgabe folgendermassen: postquam enim plebem omnem, Atheniensium, prius a se alienatam, tum suas ad partes Aber wie kann man πάντα aus dem zweiten satze herausreissen und mit einem worte des ersten satzes adjectivisch verbinden? Mir scheint auch hier von der wenn auch verdorbenen lesart der übrigen codices ausgegangen werden zu müssen. Das scheint auch J. Bekker gefühlt zu haben, der in seinen kurzen aber ausserordentlich anregenden noten zu πάρτων, was er als die lesart aller übrigen codices anführt, aber navra ebenfalls im texte lässt, bemerkt: nonne πάντως? Auch mir schien πάντως einst richtig zu sein (πάντως = quovis pacto) indem ich an Isocr. Areopag. 6 p. 220 und de big. 11. p. 612 dachte, wo die mannigfaltigsten bemühungen des Klisthenes um die volksgunst erzählt werden; aber jetzt ist es mir mehr als wahrscheinlich, dass für rore  $\pi \acute{a}_{r} r \acute{o}_{r} r = ex$  lesen ist  $r \acute{o}_{r} r \acute{e}_{r} r \acute{o}_{r} r \acute{e}_{r} \acute{e}_{r} r \acute{o}_{r} r \acute{e}_{r} r \acute{o}_{r} r \acute{e}_{r} r \acute{o}_{r} r \acute{e}_{r} r \acute{o}_{r} r \acute$ sus. Klisthenes im kampfe mit Isagoras anfangs (cf. c. 66) unterlegen, scheint das gewöhnliche schicksal der besiegten, die verbannung, erfahren zu haben; nach seiner rückkehr aus derselben nimmt er den kampf von neuem auf und stützt sich dabei auf die früher von ihm verachtete volkspartei. S. auch c. 66: & oσούμενος δε ό Κλεισθένης τον δημον προςεταιρίζεται verglichen mit unserer stelle: ώς γάρ δη τον Αθηναίων δημον πρότερον απωσμένον, τότε έπανιών προς την έωυτου μοϊραν προςεθήκατο τὰς φύλας μετωνόμασε.

Wir werden demnach in allen ähnlichen stellen auf die wenn auch verdorbene lesart der älteren 2) handschriftensamilie zu-

<sup>2)</sup> Ueber das verhältniss der zahlreichen herod. codices, üher deren werth oder unwerth bis jetzt nichts sicheres feststand, werde ich mich des näheren in einer besonderen abhandlung auslassen, in der ich vorzüglich zu beweisen suchen werde, wie die sämmtlichen codices des Herod. sich in zwei familien spelten, zu deren einer sicher SVAB gebören, während die andere die cod. MPKF umfasst. Wie sich 1) diese

rückgehen und das emendatorische verfahren von neuem beginnen. So werden wir auch an unserer obigen stelle - cf. 709.auf die ich jetzt zurückkomme, nicht von decherer ausgehen, das, ohne zweifel gleichbedentend mit deor genommen, auf die nachhelfende hand des besterers hinweist, sondern vou δεόμενα. Mir scheint mit vergleichung von VIII, 100 poortioas of oi xeesσον είη ανακινδυνεύσαι ή κατεργάσασθαι την Ελλάδα ή καλώς avror rederrygat rer Bior und IX, 26 Thlog ayogergaro is γρέων είη τον μεν στρατον τῷ στρατῷ μὴ ἀνακινουνεύειν συμβάλλοτια: ebenso IX, 41. VIII, 68: für ΔΕΟΜΕΝΑ geschrieben werden zu müssen: AEOIANA d. h. dioi araxirdorever welches compositum hier sehr gut passt, da in ihm die grösste gefahr und die schwierigkeit gegen sie anzukämpfen ausgedrückt liegt, die ihre erklärung findet in dem folgenden πρός πολλούς. Also: την μεν γάρ δη τοῦ δήμου φέρειν γνώμην ώς άπαλλάσσεσθαι πρηγμα είη μηδέ πρός πολλούς δέοι ανακινδυνεύει».

Weinheim a. d. Bergstrasse.

C. Abicht.

# 30. Scriptorum rerum Aegyptiacarum series ad temporum rationem exacta.

In digerendo laterculo scriptorum Graecorum qui de Aegyptiorum rebus egerant, etiam chronographos et ex historicis eos enotauimus qui digressionibus uel propter amplitudinem uel grauitatis causa memorabilibus res Aegyptiacas illustrauerunt. Nec potuimus excludere eos qui de Alexandria rebusque Alexandrinorum in universum scripserunt quippe quos de eins terrae cuius caput postea fuit Alexandria, natura et de incolarum moribus et occasione data etiam de totius Aegypti historia antiquiore dixisse et consentaneum sit et fragmentis haud raro comprobetur. Exclusimus tamen eos qui aut singulorum tantum regum ex Lagidarum genere ortorum historiam prosecuti sunt aut materiam topographicam magis quam historicam tractauerunt; nihil enim hoc ad priscam Aegyptum.

Obiecerit nobis fortasse quispiam quod ab hoc nostro proposito aberrauerimus Berytio Luperco in album relato quem uolgo fanum Arsinoae reginae dicatum descripsisse opinantur. Etenim Vossii sententiam qui in libro De hist. grr. p. 287 (ed. West.) Suidae uerba qui in Luperci libris Κτίσιν τοῦ ἐν Αἰγύπτφ Ἀρσινοήτου commemorat, ita explicauit, ut Ἀρσινόητον pro Ἀρσινόη quod oppidum est Aegypti, dici putaret, merito nouissimus editor reiecit. Bernhardyus ad uerbum Ἀρσινοή-

beiden handschriftenclassen zu einander und 2) die einzelnen codices jeder familie unter einander verhalten soll ebendaselbst gezeigt werden.

sor bacc adnotat .. uoua uox, neque satis liquet quod petissimum inter tot sacra Arsinoës ille descripserit". Ergo Aogirontor neutro genere pro sacro Arsinoës usurpatum esse pro certo habere uidetur uir doctissimus. Cui suffragium meum dare nequeo. Nam uox illa non tantum noua, sed prorsus enormis est. Syllabam derinatinam -etum in Latinorum usu poni, -neor in Graecis non noui. Omnino forma Αρσινόητον portentum est, non substantiuum rite conformatum. Nodos in scirpo quaesiuerunt: quanto enim simplicius Αρσινοήτου a nominatiuo δ Αρσισυήτης, i. e. σομός, derivatur? Continebat autem nomus ille. ut ex Strabone lib. XVII, 1, 35 (p. 509) patet, cum alia mirabilia tum labyrinthum et Moeridis lacum. Itaque Suidae uerba ita potius convertenda sunt "Origines pagi qui in Aegypto est Arsinoëtici". De gentili 'Αρσινοήτης conferendus est Meinekius ad Steph. Byz. s. u. Nirón qui perpetuam in his gentiliciis nominibus narietatem agnoscit, sed in Aegyptiacis formam in -irns unice probat. Ego ut id ex seueriore norma rectum esse concedo, nolui mutare in titulo libri modo dicti, cum Lupercus ille rhetor sit saecli p. C. tertii qui utrum argutias grammaticorum curauerit necne in dubio relinquendum est. Ceterum in stupendis ueteris Aegypti monumentis non pauca sunt quae rhetorum declamationibus autissimam materiam suppeditent; testimonio est Aristaeneti historia Aegyptiaca et qui etiamnunc legitur Aristidis λόγος Αἰγύπτιος. Itaque etiam hac ex parte interpretatio nostra munitur.

Vti Lupercus ille in contubernium eorum qui de uetere Aegypto scripserunt, quasi postliminio reducendus est, ita quinque uiri qui nunc locum inter rerum Aegyptiacarum auctores obtinere solent, ex horum numero eximendi sunt Agatho Samius Christodorus Coptita Leo Byzantius Lynceus Samius Thrasyllus Mendesius.

1) Nam Agatho Samius qui a Pseudoplutarcho Par. min. 38 de morte Busiridis laudatur et quem Müllerus Aegyptiaca scripsisse conicit, ut illud occasione data etiam alio quodam loco (uerbi causa in opere περὶ ποταμῶν quod Pseudoplutarcho de fluu. 18 invotuit) commemorare potuit, ita omnino commenticius est quippe qui totus Plutarchi illius, operis de fluuiis et parallelorum minorum opificis, auctoritate nitatur, quam post Hercheri librum uix quisquam tuebitur. Etenim Agatho ille qui Ponti periplum scripsisse dicitur apud Schol. Ap. II, 1015 cuiusque nomen Müllerus in Fragmm. hist. Gr. II, 349 apud Schol. Ap. 11, 946 in Ardowr (qui ibi Androni Teïo inepte opponitur) delitescens felici coniectura restituit, nihil cum fieto illo Samio commune habet. Quod uero Westermannus ad Voss. de hist. gr. 379, not. 19 ad Agathonem historicum fortasse spectare Eustath. ad Il. ψ, 141 p. 1292 suspicatur, improbandum est, quia manifesta illic uersuum uestigia reperiuntur. Eustathius, uti

- solet, Athenaeum descripsit, qui XII, p. 528, D idem referens Agathonis tragici Thyesten laudat.
- 2) Quem Müllerus in Fragmm. hist. gr. IV, 689 inter rerum Aegyptiacarum scriptores enumerat Christodorus Coptita (in cuius scriptis a Suida referuntur Πάτρια Νάκλης δοτι δε πόλις περί Ἡλιούπολιν, εν η τὰ καλούμενα Ἅφακα) de oppido alique egisse uidetur non prope Aegypti Heliopolin, sed haud procal ab altera illa aeque celebri Syriae urbe sito 1). Nam Ἅφακα oppidum est prope Heliopolin Coeles Syriae Veneris incesto cultu famosum, idem manifesto, quod iam in lib. 1. Regg. 20 Aphek nominatur. Locuples de eo testis est Zosimus qui 1, 58, 2 haec habet: Ἅφακα χωρίον ἐστὶ μέσον Ἡλιουπόλεώς τε καὶ Βύβλον, καθ δ καὸς Ὠφροδίτης Ὠφακίτιδος ἴδρυται. Itaque errauit Müllerus, in errorem fortassis seductus a Mallincrotio, cuius idem de Christodoro iudicium esse uideo in Paralipomenis ad Voss. de hist. gr. p. 15.
- 3) Byzantius ille Leo qui tertio loco a nobis notatus est, a Suida edidisse dicitur cum alia tum opus Περὶ Βησαίον, quam lectionem merito Müllerus contra uaria uirorum doctorum tentamina tuetur, Leonem de Besae, Aegyptiorum deae, oraculo egisse ostendens. Atqui nobis haud dubium relictum esse uidetur quod idem Müllerus haesitans tantum coniecit Suidam errasse et librum illum Leoni Pellaeo cuius de theologia Aegyptiorum scripta saepius laudantur, uindicandum esse.
- 4) Quartum nominauimus Lynceum Samium. Apud Ath. IV, p. 150, B testis adhibetur Lynceus ἐν τοῦς Αἰγυπτιακοῦς de lite quam Ochus uictor et Aegyptiorum rex uictus (non Nectanabis, ut volgo existimatur, sed Taches) de praestantia epularum Persicarum et Aegyptiacarum exercuerint. Müllerus II, 466 haec adnotat "sed patet, opinor, haec 'Α. esse δεῖπτα Αἰγυπτιακὰ de quibus vel in 'Απομτημονεύμασι vel in 'Επιστολαῖς egit. Similiter in Epistolis ad Diagoram Atheniensia et Rhodiaca ἐδώδιμα συγκρίνει', minus apte: quis enim unquam Δεῖπτα Αἰγυπτιακὰ libri alicuius titulum fuisse sibi persuadebit? quis denique eiusmodi titulum eo quod praecipuum erat, verbo δεῖπτα omisso in Αἰγυπτιακὰ abiisse putabit? Ambabus arripienda est altera Mülleri coniectura Lynceum coufusum esse videri cum Lycea Naucratita Αἰγυπτιακῶν auctore. Itaque scribendum est Λυκέας. Id eo certius est quod ne unum quidem Samii illius Lyncei opus

<sup>1)</sup> Cum ex Xanthi fragmentis nota sit uetus inter Asiae minoris (Lydiae potissimum) et Syriae oppida necessitudo, non immerito quis nomen Νάκλη (quod alterum Aphaeorum nomen obsoletum aut minus usitatum fuisse censemus) contulerit cum Phrygiae oppido Νακόλισα quod nomen traxisse refert Stephanus s. u. a Nacolo, Dascyli filio, Xanthi aut Nicolai eius excerptoris, testimonio, ut opinor, usus. Est autem Dascylus auctor gentis Mermasdarum in Lydorum traditionibus famosissimus.

historicum nobis innotuit et historiuncula ista quam Athenaeus asseruauit, in sublestam Lyceae fidem optime quadrat.

5) De Thrasyllo, rerum Aegyptiacarum scriptore, idem quod de Agathone iudicium esto, quamuis primo obtutu res non aeque plana uideatur esse. De Mendesio quidem Thrasyllo qui Aegyptiaca et alia edidisse dicitur, unus ille Pseudoplutarchus loquitur; at notus est Thrasyllus grammaticus et mathematicus, Tiberii contubernalis. lam cum Clemens Alexandrinus (Strom. 1, p. 335 Pott.) in temporum Graecorum antiquissimorum enotatione Thrasyllum suctorem laudet, Müllerus III, 503 recte, uti uidetur, totum caput ex Thrasyllo petitum esse coniecit. initio eius Sothiaca periodus quae Aegyptiorum est, laudatur; ergo ille fragmentum hoc ad Aegyptiaca retulit Pseudoplutarchi auctoritatem inde confirmari ratus. Speciosius quam rectius hoc coniecit. Omnino tota de Thrasyllo quaestio a C. F. Hermanno indice scholarum in academia Gottingensi habendarum a. 1852 absoluta est. Non Mendesius fuit Thrasyllus, sed Rhodius; historici nihil scripsit, Aegyptiaca uero et liber De lapidibus et Tragica a Pseudoplutarcho impudenter ficta sunt. Fragmentum illud chronologicum ad commentarios Democriteos pertinere Hermannus euicit; in illis enim Thrasyllum de temporibus quaesiisse aliunde scimus. Totum Clementis caput Thrasylleum esse Hermannus et ipse concessit, difficultatem uero quae ex usu periodi Sothiacae nascitur, non remouit. At Sotheos mentio non magis ad Thrasyllum pertinet quam Mosis nomen quod a Clemente cum periodo Sothiaca arctissime coniungitur; Thrasyllea tum demum incipiunt ubi Inacho nominato ad Graeca tempora descendit auctor. Etenim Mosen et Inachum aequales fuisse omnis Christiana antiquitas pro certissimo habuit. Ea uero quae praecedunt, aliunde petita sint oportet, fortasse ex Ptolemaco Mendesio quem in narratione de Mosis temporibus saepius laudant beati patres. Is uero Manethonem secutus esse uidetur, cuius cum chronologia Clementina illa mire congruere ostendit Boeckhius, Manetho und die hundssternperiode, p. 193.

His remotis relicui scriptores rerum Aegyptiacarum in certas quasdam classes distribuendi sunt ut facilius de singulis iudicium sit. Qua in re temporum rationem sequemur. Atqui multi sunt quorum aetas ignoratur. Verum quidem hoc est; sed speramus fore ut in plurimis ex his saltem saeclum in quo uixerint, coniectura inueniri possit. Sin minus, scriptores aetatis incertae cum historicis quorum tempus notum est, ita conienximus, ut aut titulorum similitudinem aut eosdem natales patriamque aut denique in scribendo cognationem quandam respiceremus. Utut est, maluimus errare quam farraginem diuersissimorum scriptorum praepostere appouere.

#### Actas prima.

- Aegyptus a Graecis peregrinantibus descripta dominantibus Persis regibusque indigenis (ab a. 525—332 a. C.)<sup>2</sup>).
  - Hecataeus Milesius scripsit Περίοδον γῆς; Aegyptum uisitauit intra annos 513—501 a. C., scripsit non multo post a. 494. cf. Voss. de historicis Graecis p. 15 (ed. Westermann.). Creuzer, die historische kunst der Griechen p. 277 (ed. 2.). Ulrici, charakteristik der antiken historiographie p. 26. Müller, Fragmenta historicorum Graecorum I, p. 1x. 1. Bunsen, Aegyptens stelle in der weltgeschichte I p. 141: cf. sup. p. 525 sqq. Hippys Rheginus scripsit Χρονικά; floruit a. 478. cf. Voss. p. 19. Müller II, 13. Bunsen I, 141.

Hellanicus Mytilenaeus scripsisse fertur Αἰγυπτιακά; natus
 a. 478, † 393, praecipua opera edidit intra annos 421—404. cf. Voss. p. 28. Creuzer p. 290. Müller I, xxIII. 66.

Herodotus Halicarnassensis ser. Ἰστορίας; Aegyptum uisitauit circa annos 440—430, scripsit a. 424. cf. Voss. p. 36. Crenzer, p. 74. 106. 148. Ulrici p. 34. Bunsen I, 141. Lepsius, die chronologie der Aegypter I, p. 245: cf. sup. p. 636 sqq.

Democritus Abderita scr. Περὶ τῶν ἐν Βαβυλῶνι ἱερῶν γραμμάτων et Γεωγραφίην; supposita sunt Ὑπομνήματα Βώλου τοῦ Μενδησίου. Scripsit circa annum 406: cf. Voss. p. 13. Müller II, 24.

 Aristagoras Milesius scr. Αίγυπτιακά; floruit intra annos 395—340. cf. Voss. p. 400. Müller II, 98: cf. sup. p. 686. Eudoxus Cnidius scr. Γης περίοδον; Aegyptum visitavit annis 358—357. cf. Voss. p. 57.

Dionysius Chalcidensis scripsit Κτίσεις; floruit intra annos 350-334. cf. Voss. p. 432. Müller IV, 393.

Ephorus Cumanus scr. 'Iorogias; libros suos edidit a. 334 uel non multo post. cf. Voss. p. 65. Creuzer p. 319. Ulrici p. 51. Müller I, LVII. 234. Bunsen I, 142.

Theopompus Chius scr. Έλληνικὰ et Φιλιππικά; floruit post a. 334 et usque ad Alexandri M. obitum (323). cf. Voss. p. 59. Creuzer p. 331. Ulrici p. 51. Müller I, Lxv. 278. Bunsen I, 142.

#### Aetas secunda.

- Graccerum in Aegypto imperium florens a Magno Alexandro usque ad Ptolemaei Euergetae I obitum (332-221 a. C.).
  - Aristoteles Stagirita scr. Νόμιμα βαρβαρικά; docere coepit
     a. 334, mortuus est a. 322. cf. Voss. p. 71. Müller II,
     180. Bunsen I, 148.
- 2) Enumerauimus eos qui data opera Aegyptiorum res literis mandauerunt: quibus interposuimus etiam eos qui aliud agentes de Aegyptiorum rebus uberius disputauerunt.

- Dicaearchus Messenius scripsit Βίον Ἑλλάδος; flornit intra annos 322—294. cf. Voss. p. 80. Müller II, 235. Bunsen I, 149.
- 7) Leo Pellaeus s. Aegyptius scr. Προς την 'Αλεξάνδρου μητέρα περί των κατ' Αίγυπτον θεων, circa a. 382. cf. Voss. p. 462. Müller II, 331.
- 8) Hecataeus Abderita scr. Αἰγυπτιακὰ; floruit a. 320. cf. Voss. p. 86. Müller II, 388. Bunsen I, 154. Lepsius I, 321. Nicanor Miezaeus ἀλεξάνδρου βίον memoriae mandauit: cum iam Lucii Tarrhaei et Varronis tempore obsoletus auctor fuisse uideatur et a Schol. Ap. IV, 262 post Leonem, sed ante Archemachum et Kenagoram, qui sub primis Ptolemaeis floruerint oportet, nominetur, scriptor fuisse uidetur Alexandro suppar, idem fortasse ac Nicanor qui Ptolemaei Lagidae dux fuit a. 320. cf. Voss. p. 474. Müller, Scriptores rerum Alexandri Magni (ad calcem Arriani) p. 152. Euhemerus Mossenius scr. Ἰερὰν ἀναγραφήν; nixit circa annos 306—297. cf. Voss. p. 105.
- 9) Amometus scr. Ἐκ Μέμφεως ἀνάπλουν; floruit circa a. 284. cf. Voss. p. 383. Müller II, 396. Duris Samius scr. Ἱσνορίας, circa a. 275. cf. Voss. p. 132. Müller II, 466. Veteris testamenti in Graecam linguam connersio iuxta LXX interpretes, facta at fortus, circa a. 269. cf. Russen
- LXX interpretes, facta ut fertur, circa a. 269. cf. Bunsen I, 228. Lepsius I, 314.

  10) Manethos Sebennytes scr. Αίγυπτιακά Ίερὰν βίβλον Φυσι-
- χων επιτομήν Περί δορτών Περί άρχαϊσμοῦ καὶ εὐσεβείας Περὶ κατασκευής κυφίων; floruit potissimum intra annos 285—283. cf. Voss. p. 125. Crenzer p. 398. Müller II, 511. Bunsen I, 88. Lepsius I, 405.
- 11) Petosiris Aegyptius scr. Καθὰ Ελληνες καὶ Αἰγύπτιοι τὰς περὶ θεῶν διετάξαντο φήμας Ἐπιλογὰς ἐκ τῶν ἱερῶν βιβλίων Αστρολογούμενα, Περὶ τῶν παρὶ Αἰγυπτίοις μυστηρίων; uixit ante Antigonum Alexandrinum qui Aratum commentatus est (lo. Lydus de ost. 2, p. 274, 16. ed. Bonn.): propter operum similitudinem Manethoni aptissime subiungitur. cf. Mallincrot, Paralipomena p. 67.
  - Archemachus Euboënsis scr. Μετωννμίας; a schol. Ap. l. c. medio loco inter Nicanorem et Xenagoram collocatur, alioquin cum probae uetustatis scriptoribus componi solet (Theopompo Heraclide Pontico): iam cum multus fuerit de Sarapide, coniectura in promptu est eum uixisse sub Ptolemaeo Philadelpho (284—247). cf. Voss. p. 398. Müller IV, 314.
- 12) Ister Cyrenaeus s. Alexandrinus scr. Αἰγυπείων ἀποικίας et Πτολεμαίδα; floruit annis 247—221. cf. Voss. p. 144. Creuzer p. 358. Müller I, LXXXV. xc. 428.

#### Actas tertia.

Graecorum res collabentes usque ad Cleopatrae interitum (221-30 a. C.).

- 18) Eratosthenes Cyrenaeus scripsit Χρονογραφίας; floruit inde ab a. 240 et mortuus est 194. cf. Voss. p. 146. Creuzer p. 398. Müller, Ctesiae Cnidii et Chronographerum fragmenta (ad calcem Herodoti) p. 182. Buusen I, 155. Lepsius I, 509.
- 14) Palaephatus Aegyptius s. Athenieusis scr. Airvasianir Geoλογίας; uixisse uidetur eodem fere quo Eratosthenes tempore, circa a. 200. cf. Voss. p. 478. Müller II, 338. Xenagoras scr. Xporexà; apud Schol. Ap. l. c. post Archemachum nominatur et in fragmento quod Dionys. Apr. Pou. 1, 72 seruauit, ita de Romanorum originibus hariolatur, ut natent com scripsisse ante quam Alexandrini Romanorum societate contingerentur; itaque nimio internallo infra a. 196 quo primum Romani Aegypti rebus sese immiscuervat, detrudi pen potest. lam uero cum a Plinio N. H. VII. 56. 57 S. 208 una cum Philostephano nominetur qui sub Ptelemaco Philopatore floruit, et uterque similiter ut paullo ante Callimachus de insulis scripserint, fortasse hand errabimus si aequales eos fuisse ponimus. Quid quod in idem tempus alterum opus de temporibus et ipsum egregie quadrat: imitatus fuerit de eadem re Bratosthenis coaetanei opus. Quae cum ita sint, Xenagoram claruisse dicimus circa a. 221-206. cf. Voss. p. 508. Müller IV, 526.

 Callixenus Rhodius scr. Περὶ ἀλεξασδρείας; quod opus edidit inter annos 221—206. cf. Voss. p. 411. Müller III, 55.

Hermippus Smyrnaeus scr. Περὶ νομοθετών; seribendo occupatus erat a. 203 et paullo post. cf. Voss. p. 138. Müller III, 53.

17) Philistus Naucratita scr. Αἰγυπτιακὰ et Περὶ τῆς Αἰγυπτίων θεολογίας; fuit discipulus Eueni poëtae, qui circa a. 228 claruisse fertur: itaque uixerit oportet sub regno Ptolemaei Epiphanis (205—181). cf. Voss. p. 55. Müller IV, 477.

18) Apollonius Rhodius s. Naucratita scripsit uersibus 'Αλεξανδρείας κτίσιν Ναυκράτεως κτίσιν Κάνωπον; praefait bibliothecae Alexandrinae ab a. 194. cf. Voss. p. 137. Müller

IV, 313. Mallincrot p. 7.

19) Charo Naucratita scr. 'Ισρείς τοὺς ἐν 'Αλεξανδρεία καὶ τοὺς ἐν Αἰγύπτος καὶ τὰ ἐπὶ ἐκάστου πραχθέντα Βασιλείς τοὺς ἐκ παλαιοῦ γεγονότας ἐν ἐκάστος ἔθνει Περὶ Ναυκράτεως ἄλλα τινὰ Περὶ Αἰγύπτου; discipulus cum sit Apollonii, floruisse eum oportet sub Ptolemaco Philometore (181—146). cf. Voss. p. 144. 415. Müller IV, 360.

20) Lyceas Naucratita ser. Αἰγνητιακά; licet cum antiquissimis

scriptoribus Hermea Theopompo Dinone componatar aequelis eorum esse nequit, quia fragmenta eius quantumuis pauca inaignem leuitatem et Aegyptiorum antiquitatis ignorantiam produnt: uixit nisi fallor circa annos 200—150 ubi Naucrati scholam quandam historicam floruisse uidemus. cf. Voss. p. 463. Müller IV, 441. Bunsen I, 154.

- Butoridas scr. Αἰγυπτιακὰ ante Antisthenem, i. e. ante medium saeclum secundum a. C.; sed quanto internallo, non liquet. cf. Voss. p. 410. Müller IV, 352.
- Demetrius Callatianus scripsit Περὶ τῶν κατ' Αἴγυπτον; floruit circa a. 120. cf. Voss. p. 426. Müller IV, 383. Bunsen 1, 155.
- 23) Demoteles scr. Αἰγυπτιακά; uixit intra annos 120 a. C.—
  25 p. C. cf. Voss. p. 428. Müller IV, 386.
- 24) Aratus Cnidius scr. Αίγυπτιακὰ ἱστορικὰ συγγράμματα; ex hoc Pseudoplutarchus Aretaden Cnidium finxisse uidetur: si nomen idem est, Aratus ille ab Aretade grammatico fortasse non diversus est cuius opus nouimus historicum περὶ συμπτώσεως quique medio tempore inter Apollodorum et Dionysium Thracem floruit, i. e. circa anuos 144—110. cf. Voss. p. 397. Müller III, 21.

Satyrus Aristarcheus scripsit Περὶ δήμων Ἀλεξανδρέων; floruit sub Ptolemaeo Physcone (146—117). cf. Voss. p. 495. Müller III. 159.

Artemidorus Ephesius scripsit Γεωγραφούμενα; floruit circa a. 104. cf. Voss p. 185.

- 25) Lysimachus Alexandrinus ser. Αἰγυπτιακὰ; uixit post Molonem (qui circa a. 78 floruisse fertur), ante Didymum qui scholiastae Apollonii auctor esse solet et sub Caesare et Augusto clarus habebatur: itaque Lysimachi aetas annis 78—48 circumscribenda est. cf. Voss. p. 464. Müller III, 334. Lepsius 1, 334.
- 26) Castor Rhodius scr. Χρονικά et Περὶ τοῦ Νείλου; illa deduxit ad annum usque 61, scribendo tamen etiam a. 54 occupatus esse uidetur. cf. Voss. p. 202. Müller, Ctesiae et Chronographorum fragmenta, p. 151. Buusen I, 155.
- 27) Apollodorus chronographus, cum cognomini Atheniensi qui a. 144 iambico metro chronica inde a Troiae excidio literis mandauit, perperam confusus, scripsit Χρονικά post interitum regni Mithridatici et ante Alexandrum Polyhistorem, i. e. inter annos 63—60. cf. Voss. p. 175. Müller I, xxxvIII. 428. Bunsen I, 161. Lepsius I, 509.
- Dio Academicus scr. Περὶ Αἰγύπτου; floruit circa a. 56. cf. Müller IV, 391.
- 29) Aristo Chius s. Alexandrinus scr. Περὶ Νείλου et Περὶ 'Αθηναίων ἀποικίας; floruit circa a. 50. cf. Voss. p. 224. Müller III, 324.

- 30) Enterus Peripateticus scr. Ilsei Neilou; floruit circa cundem annum 50. cf. Müller III, 324.
- L. Cornelius Alexander Milesius qui Polyhistor cognominatus est, scr. Αἰγυπτιακά; uixit intra annos 82—60 et postea. cf. Voss. p. 187. Müller III, 287. Bunsen 1, 155.

#### Actas quarta.

Aegyptus iu prouinciae formam redacta sub principibus Romanis usque ad Vespasianum Alexandria accitum (30 a. C. — 69 p. C.).

- Diodorus Siculus scr. Βιβλιοθήκη»; in Aegypto uersatus est
   a. 57, opus suum edidit a. 28. cf. Voss. p. 211. Ulrici
   p. 66. Bunsen I, 176. Lepsius I. 245.
- 38) Aelius Dius ser. Περὶ ᾿Αλεξανδρείας; floruit circa annos 49 a. C. 14 p. C. cf. Voss. p. 377. Müller IV, 397.
- 34) Cosmes scr. Αἰγνπτιακά; cum a scholiasta Apollonii laudetur, infra initium saecli p. C. primi retrudi nequit, propter nomen tamen quod Christianorum demum temporibus frequentius usurpari coepit uix ante Augustum sub quo totus κόσμος Romanorum factus est, nasci potuit: ergo uixisse uidetur circa Christi natales. cf. Voss. p. 420. Müller IV, 369.
- 35) Euagoras Lindius scr. Ἱστορίαν περιέχουσαν τὰς Αἰγυπτίων βασιλείας; discipulus fuisse uidetur Timagenis cuius uitam literis mandauit; uixit igitur post annum 2 p. C. circa quem ille obiit, et floruit sub Tiberio Gaio Claudio (2—54 p. C.). cf. Voss. p. 438. Müller IV. 406.
- 36) Ptolemaeus Mendesius scripsit Χρότους τῶτ Αἰγυπτίων βασιλέων; uixit ante Apionem et si Vossium audimus idem est cum Ptolemaeo quodam qui Herodis regis uitam literis consignauit. Id propterea ueri est simile quod in Chronicis Mosen commemorauit et in eius tempora inquisiuit eaque re se ludaïcarum rerum non ignarum fuisse ostendit. Quod si ita est, floruit inter annos 4 a. C. 25 p. C. cf. Voss. p. 225. Müller IV, 485. Bunsen I, 126. Lepsius I, 335. Asclepiades scr. Αἰγυπτιακά et Μέτδητος θεολογούμετα non multo post annum 14 p. C. cf. Voss. p. 406. Müller III, 306.
- 37) Seleucus Alexandrinus scr. Περὶ τῆς παρ' Αἰγυπτίοις ἀνθρωποθυσίας (caput operis περὶ θεῶν) et Περὶ τῶν παρ' Αλεξανδρεῦσι παροιμιῶν; floruit inde ab a. 14 p. C. et interfectus est circa a. 30. cf. Voss. p. 496. Müller III, 500.
- 38) Strabo Amasenus scr. Γεωγραφούμετα quod opus absolutum est a. 20 p. C. cf. Voss. p. 229. Creuzer p. 423.
- Apio Oasita coguomento Plistonices scr. Αἰγυπτιακά; floruit intra annos 25—50 p. C. cf. Voss. p. 284. Müller III, 506. Bunsen I, 126. Lepsius I, 334.
- 40) Chaeremo Alexandrinus scr. Αίγυπτιακά et Περί τῶν ἱερῶν

γραμμάτων; floruit circa annos 44—54 p. C.: cf. Voss. p. 200. Müller III, 495. Bunsen. I, 128. Lepsius I, 317.

#### Actas quinta.

Aegyptus sub imperatoribus Romanis a Vespasiano usque ad mortem Marci Aurelii (69—180).

losephus Iudaeus scr. κατὰ ᾿Απίωνος et ᾿Αρχαιολυγίαν Ἰου-δαϊκήν; opera sua scripsit intra annos 74—94. cf. Voss. p. 238. Bunsen. I, 229. Lepsius I, 332.

- 41) Hermaeus scr. Περὶ Αἰγυπτίων; si idem est cum Hermae, Nicanoris grammatici qui de Alexandria scripsit, patre, uixit una γενεῷ ante Hadrianum, i. e. circa annos 81—117. Sin minus, id tantum certum est eum scripsisse ante Plutarchum. cf. Müller IV, 427.
- Nicanor Alexandrinus s. Cyrenaeus scr. Περὶ ᾿Αλεξανδρείας;
   uixit intra annos 117—138. cf. Voss. p. 263. Müller III, 632.
- 43) Polyaenus Atheniensis scr. Περὶ Θηβῶν; cum non laudetur nisi a scriptoribus infimae aetatis et multus fuerit in describenda Memnonis statua quae sub Caesaribus maxime usque ad Seuerum inclaruit, non ante secundum p. C. saeclum floruisse indicandus est: fortasse scripsit sub Hadriano qui a. 132 Aegypti miracula nisit, quo regnante magna Graeculorum turba Aegypti res tractanit. cf. Voss. p. 488. Müller III, 522.

44) Plutarchus Chaeronensis scr. Περί Ίσιδος καὶ Ὀσίριδος cum esset aetate iam prouectior, i.e. annis 120-130; cf. Voss.

p. 250. Ulriei p. 78.

Ptolemaeus Alexandrinus scr. Γεωγφαφίαν; floruit a. 160 et multo ante. cf. Voss. p. 274.

46) Aristaenetus Byzantius scr. Ἱστορίαν Αἰγνατίων et Περὶ τῶν τοῦ Νείλου ἀγαθῶν; floruit annis 161—185. cf. Voss. p. 400. Müller IV, 319.

#### Aetas sexta.

Aetas scriptorum ecclesiasticorum et Neoplatonicorum a Commodo usque ad philosophos a lustiniano expulsos (180—529).

Theophilus, Antiochiae episcopus 163—176, scr. Πρὸς Αὐτύλυκον. cf. Voss. p. 275. Bunsen. l, 253.

- 47) Vetus Chronicon scriptum est sub finem saecli secundi p. C. ef. Müller II, 534. Bunsen. I, 260. Lepsius I, 445. Clemens Alexandrinus ser. Στρωματείς; floruit circa annos 191—220. cf. Bunsen. I, 240.
- 48) Iulius Africanus scr. Χρονολογικήν πεντάβιβλον, a. 221. ef. Voss. p. 180. Buusen. I, 245. Lepsius I, 468. Fragmenta collegit Routh, Reliquiae sacrae II, p. 132—149. 253—278.
- Pseudo-Mauethos scr. Σῶθιν s. Τὸν κυνικὸν κύκλον, saecle tertio p. C. cf. Müller II, 512. 529. 607. Bunsen. I, 256. Lepsius I, 413.
- 50) Callinicus Petraeus cogu. Sutorius scr. Περὶ τῶν κατ' 'Αλεξάνδρειαν ἰστοριῶν; floruit intra annos 260-268. cf. Voss. p. 267. Müller III. 663.
- Zeuobia, Palmyrenorum regina ab a. 267—278, scr. 'Ιστορίας 'Αλεξανδρέων καὶ τῆς ἐφας ἐπιτομήν. cf. Voss. p. 289. Müller III, 665.
- 52) Lupercus Berytius scr. Κτίσιν τοῦ ἐν Αἰγύπτφ ᾿Αρσινοήτον; uixit circa a. 265. cf. Voss. p. 287. Müller III, 662.
- 53) Soterichus Oasita scr. Πάτρια Ὀάσεως; floruit annis 284— 305. cf. Voss. p. 293.
- 54) Helladius Besantinoënsis scr. Νείλον Αἰγύπτιον λόγον Πόλω Ατινόου; floruit intra annos 305-323.
- 55) lamblichus Chalcidenus scr. Περὶ μυστηρίων Αἰγυπτίων; teruit annis 330 363. cf. Voss. p. 299.
- 56) Eusebius Caesareensis scr. Xqorixòr quod est deductum ad annum usque 326. cf. Voss. p. 294. Bunseu. 1, 251. Lepsius 1, 333. 461.
- 57) Horapollo Nilous scr. Πάτρια 'Αλεξανδρείας et'Ιερογλυφικά; floruit annis 379—395. cf. Mallincrot. p. 33.
- 58) Anianus Aegyptius scr. Χρονογραφίαν; cuius praeter Syncellum apud Gregorium Barhebraeum in Chronico Syriace scripto plurima supersuut fragmeuta; floruit intra annes 395—408. cf. Voss. p. 307. 386. Bunsen. 1, 253.
- 59) Panodorus Aegyptius scr. Χρονογραφείον; floruit et ipse intra annos 395—408. cf. Voss. p. 308. Bunsen. I, 253.
- 60) Hermias Hermapolita scripsit iambico metro Πάτρια τῆς Έρμουπόλεως; quod scriptorum genus cum post Diocletiani demum tempestatem emerserit, certis finibus Hermiae aetas circumscribitur: porro cam quinto potissimum saeclo Hermiae nomen crebrum sit, uerisimile est Hermiam aequalem fuisse Phoebammonis comitis et Horapollinis grammatici et Cyri poĕtae quibuscum a Photio coniungitur, id est uixisse eum initio saecli quinti p. C. cf. Voss. p. 450.
- 61) Asclepiades Aegyptius scr. Τμνους είς τοὺς Αἰγυπτίων Θεοὸς et Αἰγυπτίων ώγυγίων πράγματα et Συμφωνίαν τῶν Θεολο γιῶν ἀπασῶν (hoc quidem opus non absolutum et ad fines



perdactum est); florait circa annum 468. cf. Voss. p. 187. Müller III, 306.

62) Heraïscus Aegyptius ser. 'Αταγραφήτ τοῦ Αίγυπτίου καθ' ὅλος λόγου; floruit intra annos maxime 468-474. cf. Bunsen. 1, 131.

#### Actas septima.

Tempora scriptorum Byzantinorum a Iustiniano usque ad captam ab Ottomanis Constantinopoliu (529—1453).

- 63) Ioannes Malala Antiochenus acr. Χυονογραφίαν; floruit circa annum 570, uti ostendit George, De Aethiopum imperio in Arabia felice, p. 13. cf. Voss. 458. Bunsen. l, 276.
- 64) Ioannes Antiochenus scr. 'Αρχαιολογίαν; floruit circa annos 610—650. cf. Voss. p. 333. 457. Müller IV, 535.
- 65) Chronicon Paschale scriptum est paullo post annum 640. cf. Voss. p. 332. Bunsen. 1, 276.
- 66) Georgius Syncellus scr. Ἐκλογὴν χρονογραφίας circa a. 792. cf. Voss. p. 339. Bunsen. I, 254. Lepsius I, 410.
- 67) Georgius Cedrenus scr. Σύνοψιν ἱστοριῶν circa a. 1058. cf. Voss. p. 351. Bunsen. l, 276. Lipsiae.
  A. de Gutschmid.

## 31. Zu den griechischen Geographen.

1) Zum Skylax von Karyanda. p. 3 (Hudson), §. 12 (B. Fabricius, dessen ed. im folgenden immer, benutzt wird): Er ravry (Αενκανία) πόλεις είσιν Ελληνίδες αίδε - Τέρινα, Ιππώνιον, Μέσμα, Ρήγιον. Dass Μέδμα zu schreiben ist lehren Plin. N. H. III, 5, 10 (in agro Lucano) - Terina, Hipponium, Medma - Rhegium: Strab. VI p. 256 sq., der zwischen Ιππώνιον und Pήγιον Μέδμα ansetzt und es dreimal se schreibt, wie auch Scymnus Ch. v. 308. Steph. Byz. s. h. v.: Pomp. Mela II, 4, 9 Medema, Hippon. - p. 14, 36: καὶ πόλεις ἐν αὐτη (Αἰτωλία) εἰσὶν αίδε Καλυδών, 'Aλίκυρνα, Molύκρεια. Statt 'Aλίκυρνα hat der vortreffliche, durch E. Miller bekannt gemachte Cod. Paris. Mύχαργα: dass dieses nun blosse verschreibung des richtigen Mαχυτία ist, erhellt aus Plin. N. H. IV, 2, 3: Aetoliae oppidum Calydan - . Dein Macynia, Molycria: cuius a tergo Chalcis mons et Taphiassus: Strab. X p. 451 (in Actolia) ύπλο δέ της Μολυκοείας Ταφιασσόν και Χαλκίδα, δρη ικανώς ύψηλά, εφ' οίς πολίχνια ίδρυτο Maxvria vs xai Xalxig. ibid.: Maxvriar xui Molvxgeiar. Id. p. 459 sq. (post Calydonem) είτα Μακυνία πόλις είτα Μολύκρεια. St. B. v. Μακύτεια πόλις Αίτωλίας. Die ätolische stadt Halikyrna hingegen lag bei Pleuron (Plin. l. s. l. Strab. X. p. 459). -- p. 16, 24: (in Creta) Μετά δε Όσμίδαν Έλευθέρναι

nooc Boosar. Eine kretische stadt Osmida ist sonst völlig mie kannt: ich ändere Augaiar nach Plin. N. H. IV, 12, 20: (m Creta) Lasos (in den Actt. Apost. 27, 8 Auguin genannt) Elethernae. - p. 25, 66 (im thessalischen Magnesia): Eşw de twi κόλπου Παγασητικού Μελίβοια, 'Ριζούς, Εύρυμεναί, Μύραι Für die letzteren beiden namen ist Epuppai, Iliopa n schreiben nach Plin. N. H. IV, 9, 16: Thessaliae adnexa Beonesia est, cuius oppida: - Pyrrha - Meliboea, Rhyzus, Eryman. Strab. IX p. 443, der in der beschreibung der thessalischen Meγρητις bei 'Ριζούς 'Ερυμραί ansetzt: id. IX p. 432 erwährt das thessalische Pyrrha. Eine thessalische stadt Mugau ist mir hingegen nirgends aufgestossen: die stadt Εὐρυμεταί lag in eigentlichen Thessalien unweit von Trikka und Phalaria (Liv. 39, 25. St. B. v. Eυρυμεταί. Didor. Sic. 19, 18, 4 und 6 Didot. Plin. N. H. 31, 2, 20.). - p. 26, 67: (In Macedonia) 'Almρίς πόλις και ποταμός Αυδίας, Πέλλα πόλις και βασίλειον έν αὐτῖι καὶ ἀνάπλους εἰς αὐτὴν ἀνὰ τὸν Λυδία ν. Zunächst ist Alweis (dessen endung durch dittographie aus dem folgenden molis entstanden ist) in Alwoog umzuwandeln, wie der name dieser stadt constant lautet: siehe Plin. N. H. IV, 10, 17 Strab. VII p. 330 frr. 22. 29 alii. Der fluss heisst Aovdías bei Strab. l. m. l. fr. 20: eyet (Hella) d' anpar er liury ty nalovuéry Λουδία εκ ταύτης ὁ Λουδίας εκδίδωσι ποταμός. - p. 31, 71: Καί είσιν έν αὐτοῖς (Σίνδοις) πόλεις Έλληνίδες αίδε. Φασαγόρου πόλις Κηποι, Σωδικός λιμής, Πάτους. Es folgen die völkerschaften Κερχέται und Τορέται. Ich emendire unbedenklich Πιτνοῦς nach Plin. N. H. VI, 5, 5: Corcetae: post eos Serri, Cephalotomi. In intimo ee tractu Pityus oppidum — Toretas, civitas Sindica und Strab. XI, p. 496: ὁ Σινδικός λιμήν καί πόλις είτα έν τετρακοσίαις τὰ καλούμενα Βατά. - ἀπὸ δὲ τῶν Βατών ὁ μὲν 'Αρτεμίδωρος την Κερκετών λέγει παραλίαν elra tor Mitvoveta tor meyar (oder tor limera nach Meineke Vind. Str. p. 183), mit welchem übereinstimmen Arrian Per. P. Eux. c. 18, 1 Didot. und Amm. Marc. 22, 8, 16 Pithyûs. - p. 32, 71: Μετά δε τούτους Κόλγοι έθνος και Διος κουρίς (scr. Διοσχουριάς) πόλις —. Ενταύθά έστι 'Ρίς ποταμός, lois (ser. "lois) ποταμός. Die richtigkeit der ersteren emendation erhellt aus Strab. 1 p. 47. XI p. 497 et saepius, aus Plin. N. H. VI, 5, 5. Steph. Byz. v. Διοσχουριάς. Pompon. Mel. I, 19, 14. Arrian. Per. P. Eux. p. 10, 4. 11, 4 sq. Amm. Marc. XXII, 8, 24. Die richtigkeit der zweiten emendation log beweist, ausser dem Cod. Paris., welcher also liest, Plin. H. N. VI, 4, 4: Flumina: Acampsis, Isis, Mogrus, Bathys. Gentes Colchorum. Der fluss 'lois bingegen floss in Paphlagonien zwischen dem Lykus und Thermodon (Apoll. Rhod. II, 367. Steph. B. v. Xadicia. Strab. XII p. 547. 556. 561. Plin. N. H. V, 14, 3. Xenoph. Anab. V, 6, 9. Amm. Marc. XXII, 8, 17. Arrian. Per.

P. Enx. 15, 3). — p. 34, 78: (in Paphlagonia) Κυτωρὶς πόλις Ελληνίς. Die endung is ist aus den vorhergehenden und folgenden wörtern auf is entstanden: es muss Kurmoos oder Κύτωρον lauten nach Homer. Il. β, 853 et Eust. ad h. l. Strab. XII p. 542 saepius. Plin. N. H. VI, 2, 2. Apoll. Rh. II, 942 cum schol. Theophrast. Hist. Pl. HJ, 15, 5 alii. - p. 40, 85: (in Cilicia) Μυοῦς. Κελέτδερις πόλις καὶ λιμήτ 'Αφροδίσιος καὶ λιμήν έτερος Όλμοι πόλις Έλληνίς, Σαρπηδών πόλις. Bine kilikische stadt Myove ist sonst gänzlich unbekannt, während eine dieses namens bekanntlich in Ionien lag: ich verbessere  $M \dot{v} \lambda \eta$ nach Plin. N. H. V, 22, 27: (in Cilicia) Promontorium Sarpedon. Oppida Holmoe, Myle (so alle Codd. Silligs). Promontorium et oppidum Veneris. Die regio Celenderitis erwähut Plin. im vorbergebenden. - p. 41, 86 wird unter den städten der insel Kypros Kepúrsia angeführt, die ich sonst nirgends erwähnt gefunden habe: es ist Kogirsia (Kogirsior) oder Kirvoeia zu lesen nach Plin. H. N. V, 31, 35: Oppida in ea (Cypro) -Corineum - Cingria. - p. 46, 91: (in Libya) Εσπερίδες πόλις καὶ λιμήν καὶ ποταμός έπὶ τῷ πολει Έκκειος. Letzterer name ist offenbar corrumpirt: ich schreibe Αηθαίος nach Strab. XVII p. 836: bei der libyschen stadt Begering (die, wie wir unten aus Plin. seben werden, auch Hesperides hiess) gozi de xai liurn Έσπερίδων, καὶ ποταμός ἐμβάλλει Λάθων (der von demselben autor XIV p. 647 Andaios genannt wird): Plin. N. H. V, 5, 5 (mit welchem Solin. XXVII, 55 fast wörtlich übereinstimmt): Berenice in Syrtis extimo cornu est, quondam vocata Hesperidum supradictarum, vagantibus Graeciae fabulis. Nec procul, ante oppidum fluvins Lethon etc. Athen. Il p. 71 b: Meoù Βερενίκην της Λιβύης Λήθων ποταμός κτλ. - p. 43, 89 steht unter den Nilmündungen: τὸ Τανικόν στόμα. Es muss Τατιτικός lauten nach Strab. XVII p. 802, wo dreimal τὸ Ταviτικόν στόμα. Plin. N. H. V, 10, 11: Tanitico (ostio Nili), mit dem übereinstimmt Amm. Marc. 22, 15, 10. Wie von Táric (Strab. l. l. Steph. s. v.) Τανίτης (Strab. l. m. l. Herodot. 11, 166. Plin. N. H. V, 9, 9 Tanites) Τανιτικός, so von Σάις Σαίτης (Herodot. II, 165. Steph. B. v. Σαίς Plin. N. H. l. m. 1.), Σαϊτικός (Strab. XVII p. 802. Athen. II c. 87, p. 197 Dindorf. Steph. l. m. l.). -

2) Zu Strabo III p. 140: (in Mauritania) ἦν δὲ καὶ Ζῆ-λις τῆς Τίγγιος ἀστυγείτων, ἀλλὰ μετώκισαν ταύτην εἰς τὴν περαίαν Ῥωμαϊοι, καὶ ἐκ τῆς Τίγγιος προσλαβόντες τινάς ἐπεμψαν δὲ καὶ παρ' ἐαυτῶν ἐποίκους, καὶ ἀνόμασαν Ἰουλίαν Ἰοζαν. So die edd. Cramers und Meinekes, die im folgenden immer zu verstehen sind. Wie das letztere, gänzlich unverständliche und offenbar verdorbene wort zu verbessern ist, lehrt Plin. N. H. V. 1, 1: (in Mauritania) ab eo (Tingi oppido) XXV M. pass. in ora oceani, colonia Augusti Iulia Constantia Zilis cett. Es ist also

Κωνστανζίαν herzustellen, aus dessen abbreviatur Κώ-ζίαν leicht Locar, mit dessen aufang der des vorbergehenden wortes übereinstimmt, entstehen konnte. - V p. 227: (in Umbria) 'Ausρία το και Τούδερ, εὐερκής πόλις, και Είσπελλον και Ίγούιον. ich emendire Ionellor oder Elonellor nach Plin. N. H. 111. 14. 19: Et intus (in Umbria) Hispedum, Tuder. De cetere Amerini etc. und Sil. Ital. 4, 187. 8, 457 der die umbrische stadt Hispellum erwähnt. - VII p. 319: er de ravey eğ mapalia (Chersomesi Thraciae) έστι και ή Τίριζις άκρα, χωρίον έρυμνον, φ ποτε καὶ Δυσίμαγος έγρήσατο γαζοφυλακίω. Das richtige ist chne zweifel Τιμίσεασις: siebe Scylax Car. p. 28, 68 Μετά δε τον Χεφούνησόν έστι Θυάκια τείχη τάδε: πρώτου Λευκή ακτή, Τιρίστασις und Plin. N. H. IV, 11, 18: Cherronesos (Thracia) a Propontide habuit Tiristasin, Crithoten etc. Die abkürzung Tipior - is konnte leicht in Tigitig corrumpirt werden. Einen neuen beleg für die verwechslung von στ und ζ, werden wir unten aus dem nämlichen Strabo beibringen. — VII p. 325: παραβόει δ' αὐτὴν ('Αμβρακίαν) ὁ Αρατθος ποταμός. Schreibe "Αραγθος, wie der vor Ambrakia vorüberfliessende fluss von Polyb. XXII, 9, 4 Didgt. Liv. 43, 21 (Arachthus), in den codd. Barbari bei Sillig zu Plin, N. H. IV, 1, 1 genannt wird. - VII p. 331 fr. 48: (in Thracia) παροικούσι δε τον Εβρον Κορπίλοι και Βρέναι ะีรเ ตัวพระยุดพ, ะไร่ รื่องแรงเ Béosoi. Von einem thrakischen volke der Brenze schweigen die alten sonst: ich emendire Béras. Siehe Plin. N. H. IV, 11, 18: (pachdem in der beschreibung Thraciens im vorhergehenden die Bessi erwähnt sind) Odrysarum gens fundit Hebrum adcolentibus Cabyletis - Benis (ohne variante bei Sillig) und Steph. Byz. v. Βέττα, πόλις Θράκης, καὶ δι ένὸς τ καὶ διὰ δύο — τὸ ἐθτικὸτ Βέτται (καὶ Βέται). Die bei Plin. l. m. l. vorkommenden Cabeletse erinnern mich daran. dass bei Strab. VII p. 320: ὑπέρκειται δὲ τοῦ Βυζαντίου τὸ τῶν ' Αστών έθνος, ἐν ῷ πόλις Καλύβη ,, Καβύλη'' berzustellen ist nach Steph. B. v. Καβύλη πόλες Θράκης ου πόρρω της τών 'Aστών χώρας und Butrop. VI, 8: Oppidum Usondamam, quod Bessi (auch bei Plin. oben nachbarn der Cabyletae) habitabant, eodem die, quo aggressus est, vicit: Cabylen cepit etc. - VII p. 331 fr. 52 (in Chersonesi Thraciae) ακρα μεγάλη Μαζουσία. Vielmehr Μαστουσία, für welche form ausser dem von Meineke Vind. Strabon. p. 96 beigebrachten auch Plin N. Hist. IV, 11, 18: promontorium Cherronesi (Thracine) Mastusia und Pompon. Mel. II, 2, 7: frontem (Chersonesi Thraciae) Mastusiam adpellant sprechen. VIII p. 363, ubi de Laconica agitur: Merà δε Ταίναρον πλέοντι επί την Όνου γνάθον και Μαλέας 'Αμαvous iozi molis. Amathus findet sich sonst nur als kyprische stadt erwähnt: das richtige ist \( \Psi \alpha \psi o \hat{v} \circ, \) welche laconische, Tänaron benachbarte stadt bei Scylax Car. p. 17, 47, Plin. N. H. IV, 5, 8, Artemidor bei Steph. Byz. s. h. v., Pausan. 111, 25,

4 vorkömmt. — XII p. 543: πρόκειται δέ της παραλίας ταύτης (μεταξύ Χαλκηδύρος καὶ Ἡρακλείας) καὶ ή Θυνιά νῆσος ist im namen der insel ; zum schluss ausgefallen und Ovνιάς zu schreiben nach Scyl. Car. p. 34, 75 (in Bithyniae descriptione); xai shoog Overag - oixovoi o avene Hoanleweni. Plin. N. H. V, 32, 44: (Est et) ultra Heracleam adversa Bithynine, Thymias (insula) etc. coll. Steph. B. v. Θυνιάς. Arrian. Per. P. Eux. p. 24, 6. Apoll. Rhod. II, 671 cum schol. — XII p. 576: (ὁ Ῥύνδακος ποταμός) προσλαβών δὲ καὶ ἐκ τῆς ᾿Αβρετιηνῆς Μυσίας άλλους (ποταμούς) τε και Μέκεστον. Cf. Pin. N. H. V. 32, 40: (Rhyndacus fluvius) recipit Maceston (so mit Ma alle codd. Silligs). Biernach ist bei Strab. Máxeozor zu restituiren. - XII p. 577 : (ò Map o va ç norapòs) κατενεγθείς δ' έπὶ τὸ προάστειον (τῶν Κελαινῶν) σφοδρῷ καὶ κατωφερεί τῷ ἡεύματι συμβάλλει πρός τον Μαίανδυον, προσειληφότα και άλλον ποταμον. Όργαν. Dass letzteres wort in Όρβαν oder Όρβαν umzuwandeln ist, erhellt aus Dio Chrysost. Or. 35 Έν Κελαίταις της Φρυγίας, δ. 13 ed. Emper.: των τε ποταμών οἱ μέ γιστοι και πολυωφελέστατοι την άργην ένθένθε έγουσιν, ο τε Μαρσύας ούτος δια μέσης της πόλεως ύμων δέων ο τε Όρβας ο τε Maίανδρος κελ. und Plin. N. H. V, 29, 29; Sita - est (urbs Celgenge) in radice montis Signiae circumfusa Marsya, Obrima, Orba (so fast alle codd. Silligs) fluminibus in Macandrum cadentibus. - XIV p. 637 : (Samos insula) έχαλείτο - 'Ανθεμούς: vielmehr 'Ανθεμοῦσα nach Plin. N. H. V, 31, 37: Partheniam primam adpellatam (Samon insulam) Aristoteles tradit: postea Drynsam, deinde Anthemusam. Schol. Ap. Rh. II, 872: (ή Σάμος) καὶ Άνθεμοῦσα ἐκαλεῖτο: das nämliche hat St. B. v. Σάμος. - XVI p. 764: Τοῦ δ' έμπυρον την χώραν (circa lacum Asphaltitem in Iudaea) είναι καὶ άλλα τεκμήρια φέρουσι πολλά, καὶ γὰρ πέτρας τινάς επικεκαυμένας δεικνύουσι τραγείας περί Μοασάδα x1λ. Es muss Μάσαδα lauten nach Plin. N. H. V, 15, 17: Inde Masada (so sämmtliche Codd. bei Sillig) castellum in rupe et ipsum haud procul Asphaltite. Et hactenus Iudaea est. Solin. 35, 12: Iudaeae terminus Massada und Ioseph. Bell. J. VII, 8, 3 Didot., der das Castell Μάσαδα am Asphaltsee erwähnt. — XVI p. 782 bei der beschreibung der expedition des Aelius Galhus gegen Arabien: εὐθὺς (post Negranam expuguatam) δὲ καὶ τῆν πόλι» είλε καλουμένην 'Ασκά, dann Μαρίαβα. Den nämlichen kriegszug schildert auch Plin. N. H. VI, 28, 32: Gallus oppida (Arabiae) diruit non nominata ab auctoribus, qui aute scripserunt, Negram (bei Strabo Negrana), Amnestrum, Nescam - Ma-Wahrscheinlich ist hiernach bei Strab. Naoxã oder Naoxã herzustellen. Vom ausfallen des anfangsbuchstaben sahen wir bereits oben bei Strabo ein beispiel. — XVII p. 836. ή Βερενίκη (urbs Libyae) την θέσιν έχει παρά λίμνην τινά Τρ ιτωνιάδα, εν ή μάλιστα νησίον έστι και ίερον της 'Αφροδίτης

ἐν αὐτῷ. Das richtige ist vielmehr τῆς 'Αθηνᾶς. Siehe Scyl. Car. p. 49, 93: Er raven zu Zupridi (die bei Berenike lag) ένέστηκεν ή νησος Τρίτωνος καλουμένη και ποταμός Τρίτων xai avroder edrir 'Adnyac Torrwridos iegor. Pomp. Mela I, 7, 4: Super hunc (Syrtim minorem) ingens palus amnem Tritona recipit, ipsa Tritonis: unde et Mineroas coguomen inditum est: coll. Tzetz. in Lycophr. 519. Schol. Ap. Rhod. I, 109: die A 9 y a Totroyern's endlich bei Homer. II. IV, 515. VIII, 39, die Minerva Tritonia bei Virg. Aeu. II, 226. V, 704. Ueber eine abweichende erklärung des epithetons der Athene vergl. die von mir Philol. IX p. 464 beigebrachten stellen, von denen noch mehrere zur bestätigung meiner obigen emendation dienen.

Berlin. R. Stichle.

### Miscellanea Critica.

(V. Philol. X, 2, p. 340).

Plat. Phileb. p. 21 A. Σω. Όρα δή, του φρονείν καὶ νοείν καὶ λογίζεσθαι τὰ δέυντα, καὶ ὅσα τούτων ἀδελφά, μῶν μηδὲ ὁρᾶν τί.

Winckelmannus confecturam a me in Praefatione ad Phaedrum prolatam occupavit, μῶν μηδὰ ὅναρ τι. Male nos ambo: quid enim est όναρ τι? Legendum, pro MHΔEOPANTI MH-ΔΕΟ Ι ΑΝΤΙ. b. e. μῶν μὴ δέοι ἄν τι ).

Ibid. p. 26 B. αὐτή κατιδοῦσα ή σ ή θεὸς -- scribeudum videtur.

- p. 48 E. Πολύ δε πλείστοι γ', οίμαι, περί το τρίτον είδος τούτων έν ταίς ψυχαίς διημαρτήκασι. Pro τούτων legendum τὸ τῶ».
- p. 53 E. Σω. τούτοις τοίσυν δοικότα δυοίν οὖσι δύ' αλλα ζήτει κατά πάντα δοα λέγομεν είναι το τρίτον έτέρφ. Πρ. Λέγε σαφέστερον, & Σώκρατες, ότι λέγεις. Bis iam Protarchus Socratem precatus erat ut planius loqueretur. Rescribe, oca légouse elvai. Ho. rò roiror er eoc, heye camécrepor, x. r. e., et ad vv. δσα λέγομεν είναι confer quod supra posuit, των λεγομένων είναι.

p. 54 B. Lege - Πο. προς θεών, αρ' ουν έπανερωτας με τοιύνδε τι; ,,λέγ', ω Πρώταρχέ, μοι, πότερα κ. τ. έ. Σω. Λέγω

τουτ' αὐτό, ω Πρώταργε.

p. 58 C. οὐδε γαο απεχθήσει Γοργία, εξι μεν εκείνου ύπαογειν τέχνη διδούς πρός χρείαν τοίς άνθρώποις κρατείν, ή δ' είπον έγω εθε πραγματεία, καθάπερ του λευκού πέρι κ. έ. Lege, τη μεν έκείνου ύπε ρέχειν τέχνη διδούς κ. έ., κρατείν δ ή είπον έγω νύν πραγματεία καθάπερ κ. έ.

p. 66. Rescribe, αλλά πρώτον μέν περί μέτρον καί τὸ μέτριον και καίριον και πάντα δποσα τοιαύτα, χρή νομίζειν τήν

άίδιος η ύρησθαι φύσις 2).

1) [In eandem conjecturam Klitschius incidit probavitque eam C. Fr. Hermannus; cf. C. Fr. Herm. Plat. T. II, pracf. p. VIII. — L.].

2) Vid. C. Fr. Hermannum I. c. p. XII. — L.]

Theaetetus p. 171. D. H xai ravry ar páliora io raodai τον λύγον, ή ήμεις υπεγράφαμεν βοηθούντες Πρωταγόρα κ. τ. έ. Pro ίστασθαι legendum ίασθαι, quod a praegresso φώμεν peudet, ubi obiter moneo legendum esse xai di xai rarviv.

Ibid. 172. B. ώς οὐχ έστι φύσει αὐτῶν οὐδεν οὐσίαν έαυτοῦ έχον - imo έφ' έαυτου. cf. 152, B, πότερον ούν τότε αυτό έφ' έαυτο το πρεύμα ψυγρον ή ου ψυγρον φήσομες; Sic libri. Lege ล์ดบรองี.

Ibid. 173, D. εὖ δὲ ἢ κακῶς τις γέγονεν ἐν πόλει, ἢ τί τφ κακόν έστιν έκ προγόνων γεγονός — μαλλον αὐτὸν λέληθεν ή οἰ της θαλάττης λεγόμεσοι γόες. Lege, εί δ' ή κακώς κ. τ. έ.

lbid. 177, Ε. Μη λεγέτω τὸ ὅνομα άλλὰ τὸ πρᾶγμα δ ὀνομαζόμενον θεωρείται. Lege, μη γαρ (sic X) λ. τ. ά. τ. π. δ όνομάζομεν θεωρείτω. Vel, quod melius, άλλα το όνομαζόμενον θεωρείτω. Mox pro που legendum πόλις.

Ibid. 190. C. ἐατέον δε καὶ σοὶ τὸ όημα περὶ τοῦ ἐτέρου. Lege, cum Bodleiano et aliis codicibus, έατέον δε και σοί τὸ ρημα έπὶ τῶν ἐν μέρει, ἐπειδή τὸ ἔτερον τῷ κατὰ ρημα ταὐτόν ἐστι.

209. D. είπε δε, τί σῦν δη ώς ερών ἐπύθου; Duplicem conditionem positurus erat Socrates: altera profertur in vv. ei pièr γάρ προσδυξάσαι x. τ. έ., altera etiamnum requiritur. Itaque hanc Theaetetus, qui Socratem interpellaverat, nunc se audire velle significat. Pro είπε A et Π είγε, Δ εί δε. Legendum, Εί δε γε — τί νῦν δη ώς ετερον ὑπεθου; Ευτhydem. 285. Β. Οῦκουν σύ γ ὰν, ἔφη, ἀποδείζαις πώποτε ἀκούσας ἀντιλέγοντος ἐτέρου ἐτέρο. Δληθη λέγεις, ἔφη, ἀλλὰ

ακούωμεν νύν εί σοι αποδείκνυμι αντιλέγοντος Κτησίππου Διονυσοδώρφ. Lege, άλλ' άκούων μέν νυνί σοι άποδείκνυμι ά. κ. Δ.

Ibid. 286. B. Kai o uèr Krhoinnog eleyer er. sic Bodleia. nus: recentiores ex coniectura, ut suspicor, Κτήσιππος ἐσίγησεν. Mihi eleyer er corruptum videtur ex eyél er h. e. eyélacer.

lbid. 286, B Οὐδ ἄρα ἐκέλευον, ἔφη, ἐγώ νῦν δὴ, ὁ Δ., έξελέγξαι, τὸ γὰρ μη δο πῶς ἄο τις κελεύσαι; 3Ω Εὐθύδημε, ήο δ' έγω τὰ σοφὰ ταῦτα καὶ τὰ εὐ έγοντα οὐ πάνυ τι μανθάνω άλλα παγέως πως έργοω. In Bodleiano legitur: κελεύσαι οὐδε xeleveis ότι et mox omittitur ov. Lege, ονδέ κεlevoθείς τοι.... πάγυ τι μανθάνω κ. τ. έ.

lbid. 290 Β. ἀλλ' ἀψ', οὐ πψὸς Διὸς, μὴ ὁ Κτήσιππος ἦν ὁ ταῦτ' εἰπών — Malim, ἀλλ' ὅρα, π. Δ., μὴ κ.τ. έ. cf. Theaetet.

145: δυα μη παίζων έλεγεν.

Gorgias. 490. A. καὶ οὐ ὁμματα θηρεύω. Libri optimi habent φήματι. Sic iu Theaet. 166 E: τον δε λόγον αθ μή τῷ φήματί μου δίωχε. In utroque δημάτιος latere suspicor.

Ihid. 492. D. άλλα μεν δή ως γε σύ λέγεις δεινός ό βίος. Imo ών. Mox infra, ὅπευ ήδη κ. τ. έ. Bodleianus em. ὅπεο. Itaque ήδη in ή δη mutandum.

lbid. 493 B. ταθτ' ἐπιωκώς μέν ἐστω ὑπό τι ἄτοπα. Ν

fallor έπιεικώς μέν corrupts sunt ab απεικασμέν.

lbid. 497. A. τοης harbarum est. Lege φης; quod sequenti φημὶ confirmatur. Mox prodigiosa sequitur corruptela. Οἶσθα, άλλὰ ἀκκίζει, ὁ Καλλίκλεις. καὶ πρόϊθί γε ἔτι εἰς τοῦμπροσθεν, ὅτι ἔχων ληρεῖς, ἴνα εἰδῆς ὡς σοφὸς ὧν με νουθετεῖς. Lege τί ἔχων ληρεῖς; quod Callicli tribuendum.

lbid. 500, E. Lege et interpunge, post ἀγαθοῦ aposiopeseos nota posita, αὐτὸ δέ μοι τοῦτο π. ἡ ξύμφαθι ἡ μή —

ξυμφής;

Birmingham.

Ch. Badham.

#### 33. Zu Libanios.

Libanius vol. II p. 20, 2 ed. Reisk. In der lobrede auf den wackern präfecten von Antiochien, Hellebichos, erzählt Libanius, wie der zur untersuchungshaft verurtheilte rath der stadt in einem so engen, obenein nicht überdachten gefängnisse gesessen habe, dass zu befürchten gewesen, der tod werde eine anzahl rechtsglieder früher abrufen, ehe von Constantinopel aus die kaiserliche entschliessung über ihr schicksal zurück wäre. wenn nicht Hellebichos erlaubniss gabe, die raume des ans gefängniss gränzenden stadthauses mit als prison zu benutzen. Und - der edle richter drückt ein auge zu, ohne grade zu das urtheil umzustossen, seinen ersten besehl zurückzunehmen. Eiπών οὖν αὐτὸς ἐπὶ τῶν αὐτῶν μένειν (nachdem er eröffnet, es müsse bei der getroffnen bestimmung sein verbleiben baben), ei παρά των ταυτα υπημετούντων έτερον τι γένοιτο, έφη καὶ είδη σου So A. B. eidei σου κείσθαι Morelli. Reiske sagt: "Nibil prorsus hic intelligo. Sanabit hunc locum si qui post me veniet melioribus seu libris seu ingenio instructus". stehen mir keine MSS des autors zu gebote und besitze ich Reiskes critisches ingenium nicht, aber diese stelle glaube ich heilen zu können. Ich lese, έφη, καν είδειη, ουκ είσεσθαι. Der präfect sagte, er könne nichts thun, aber wenn die gefängnisswärter es auf ihre kappe nehmen wollten, so wolle er nichts gesehen haben, er werde nichts wissen, selbst wenn er es wüsste.

Im ganzen leidet diese rede an keinen erheblichen verderbnissen des textes. S. 11, 5 verstehe ich nicht καὶ παρεκάλει δὴ πρὸς τὴν ὡς ἡμᾶς ὁδόν, προςτιθεὶς τῷ πόλει τὴν δάφνην κ.τ.λ. Hellebichos macht dem Theodosius lust, Antiochien zu besucheu. Diese schilderung der vorzüge Antiochiens nennt Libanius in seinem gesuchteren stil, wie ich glaube, ἐπφδή, und möchte ich daher προςτιθεὶς τῷ ἐπφδῷ τὴν δάφνην lesen. S. 15, 13 liest Reiske mit AB ἡγνοεῖτο γὰρ ἐφ' ὅτορ ταῦτα, Morelli giebt ἐφ ἡς, woraus R. früher ἐφ' οἰς machte. Vielleicht ist herzustel-

len: ηγροείτο γάρ σφίσιν (CΦIC), έφ' ὅτφ ταῦτα. 8.17, 6 würde ich statt στάσιν bis auf weiteres άντησιν vorschlagen. Die schlimmste stelle bleibt der anfang der rede s. 2, 1 ff.: we era τούτον (so R. richtig) είδως τον θαυμαστόν Ελλέβιγον, νύν οψκ αίτουτι τουτο παρέξω, πρότερον ήτηκότι δεδωκώς (Morell. δε κακώς). οίμαι γάρ αὐτὸν καὶ διά τὸ πεπείσθαί με τὰ παρόντα έπαινέσαι, σεσιγηχέναι τε καὶ μὴ τὸ (Morell. falsch τὸ μὴ) πρότερον προς έμε πεποιηκέναι. Was dazu Reiske in anm. 8. 9. bemerkt trifft weit ab vom ziele. Ich halte folgendes für den herzustellenden gedanken: hätte Hellebiches mich früher zu einer verherrlichung seiner amtsführung aufgefordert, würde ich ihm gewillfahrt haben. Aber ich meine, er hielt die lobpreisung eines anwesenden präfecten für etwas hochzuveranschlagendes, und stellte mir daher, abweichend von dem verfahren früherer amtsvorgänger, dieses ansinnen nicht. So will ich ihm denn jetzt sein lob spenden, ohne von ihm aufgefordert zu sein. Danach schiebe ich zunächst αν vor ητηχότι ein, und verwandle das zweite πρότερον in πυοτέρων, "sc. άρχόντων praesectorum". So weit halte ich die emendation für sicher: auch με τα in μέγα (71) zu verwandeln erscheint mir nothwendig. Ob ich nun aber διά το πεπείσθαι μέγα τι είναι π. oder διά το ποιείσθαι μέγα το παρόντα (accus. sing.) έπαιτεσθήναι den vorzug geben soll, schwanke ich. Das letzte gäbe den besten sinn, und würde noch durch einschaltung eines τι nach μέγα gewinnen. - Warum s. 23, 7 Reiske an der homerischen reminiscenz austoss nimut έπελθεῖν τὴν ἐσπέραν gestehe ich nicht zu begreifen.

Oels. Moriz Schmidt.

### 34. Didymos.

Als curiosität hat Lehrs angeführt, dass im Velleius Paterculus sich spuren Aristarchischer doctrin finden. Nicht minder interessant dürfte sein, dass der dichter C. Sollius Apollinaris Sidonius carm. XV p. 319 ed. Io. Savaro Paris. 1598 kenntniss und studium der symposiaca des Didymus verräth, wenn er singt:

Thales Mileto genitus vadimonia damnat.
Lindie tu Cleobule iubes modus optimus ut sit.
Tu meditans totum decoras Periaudre Corinthum.
Atticus inde Solon, Ne quid nimis, approbat unum.
Prienaee Bia plureis ais esse malignos.
Tu Mitylene satus cognoscis Pittace tempus.
Noscere se ipsum Chilon Spartane docebas.—

Bei der gelegenheit sei zugleich bemerkt, dass der Boissonadsche anonymus Anecd. IV p. 458 E doch dem Didymus in der chronologie der Lyriker folgte, ja dass nach ihm sogar die Didym. p. 393 gegebene chronologische tafel eine kleine abänderung erfahren muss: nämlich rð Ibycus rs Anacreo Teius (rβ). Nach dieser kleinen änderung zu der wir durch die angaben des Suidas vollständig berechtigt siud, stimmt der anonymus in seiner reihenfolge mit Suidas aufs genaueste überein. — Ueber die form άλι für άλις, welche ich s. 206 in vorschlag gebracht habe, vgl. Hesych. γάλι· ἰκανόν, und Pohl de digamm. Vratisl. 1854 p. 23. Denn dass γ' άλις aus Aristophaues dem komiker glossirt worden sein sollte ist schwer zu glauben. — In seiner abhandlung περὶ παθῶν hatte Didymos auch über ἀρτεμής gesprochen, wie aus Et. M. 150, 9 zu ersehen ist, wo Herodian ἐν τῷ ὑπορινήματι τῷ περὶ παθῶν (sc. Διδύμον) citirt wird. Die stelle ist s. 345 als bruchst. 4 nachzutragen.

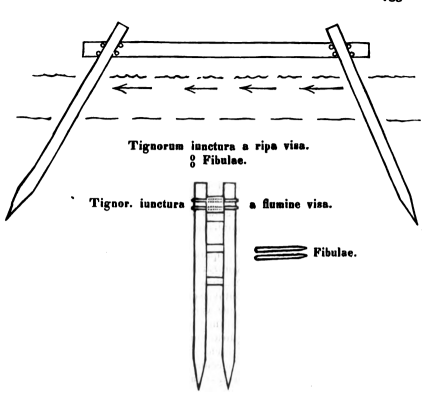
Oels.

Moris Schmidt.

### 35. Nova explicatio Caes. B. G. IV, 17.

Ju descripta ratione pontis in Rheno instituti quum omnia planissima sint, difficultas tamen in eo remanere videtur, quod non satis liquet, qui factum sit, ut, quo maior vis fluminis se incitavisset, tigua pontis eo arctius illigata tenereutur. Quod quum Caesar fibularum ope se effecisse dicat, necesse est videamus, quomodo illae fibulae contignationi pontis fuerint adaptatae. Id, ni fallor, optime Caesar ipse explicabit, modo verba eius diligenter excutiamus.

Ait igitur: "Haec utraque (tigna duorum pedum intervalle iuncta et a superiore et ab inferiore parte fluminis posita; pam et a superiore et ab inferiore parte posita tigna significari plaralis "utraque" monstrat) haec utraque insuper bipedalibus trabibus immissis, quantum corum tignorum iunctura distabat, binis utrimque fibulis ab extrema parte distinebantur." Ubi cave credas voce "utrimque" idem contineri, quod iam voce "utraque" erat dictum; neque enim sic inculcare assolet voces supervacuas Caesar; sed utrimque significat et intra et extra tigna iuncta; binas vero fibulas utroque loco adhibuisse censendus est propter maiorem firmitatem. Quod vero "ab extrema parte" addit, id necesse habuit quod eiusmodi fibulae vulgo per media tigna trabemque intermediam adigi solebant. Itaque tigna quaternis erant fibulis confixa (binae enim utrimque sunt quaternae) ita quemadmodum in apposita imagine delineavi, fibulis hoc signo o adumbratis.



Interioribus igitur fibulis distinebantur vel discludebantur utraque tigna iuncta, ita ut procumbere sive altera alteris appropinquare non possent amplius quam fibulae patiebantur; eadem vero revinciebantur, quum vi fluminis impulsa ne erigi quidem possent in contrariam partem longius quam externae fibulae sinebant, vel quum impedirentur, quominus longius altera ab alteris recederent. Atqui et discludebantur et revinciebantur fibulis. Quae quum ita sint, in illis verbis seqq. "quibus disclusis et in contrariam partem revinctis", relativum "quibus" non cum "disclusis et revinctis" construendum, sed ad vocem "fibulis" in antecedentibus esse referendum apparet; ad quam rem etiam id facit, quod fibulis postremum nomen est quod relativum praecedit; voces vero "disclusis et revinctis" ad tigna esse referendas, ex illis seqq. patet ,,ut hoc arctius illigata tenerentur", in quibus et ipsa vox "illigata" ad tigna pertinet; ita ut locus hoc modo sit supplendus: quibus fibulis quum illa tigna discluderentur et in contrariam partem reviucirentur. Nec in his ablativis iuxta positis et tamen structura sententiae separandis offendendum; nam ita etiam alias Caesar: his compluribus proeliis victis cett.

Verum etiam si quibus cum disclusis et revinctis iungere mavis, tamen fibulas eo quo dixi modo institutas fuisse censendum.

Atque ita illis verbis explicatis iam verissima ea evadunt, quae de firmitate pontis Caesar praedicat: fuisse eam naturam rerum, ut, quo maior vis aquae se incitavisset, hoc artius tigna illigata tenerentur. Nam sive fluminis impetu tigna superiora paullulum secundum uaturam aquae deprimebantur et inferiora eodem impetu paullulum erigebantur, — eam enim potissimum vim fluminis fuisse maxime credibile est; — sive in contrariam partem commovebantur, sive denique utraque simul vel deprimebantur vel erigebantur, tigna utique illa, quo magis vel in hanc vel in illam partem aquae vi urgerentur, eo arctius in fibulas incubuisse facile apparet; et si in ipsa constructione fibulis adhuc laxius et parum firme ad trabes intermedias fuissent-adacta, ubi fluminis impetu aliquo versus inclinarentur, iam firmissime cum illis cohaesisse ac ne minimam quidem pontis vacillationem fieri potuisse constat.

Quum omnes interpretes, quos equidem inspexeram, et voces quibus disclusis et in contrariam partem revinctis aliter ac debebant innxissent, ac praesertim fibularum rationem aliam, atque ego, institutam fuisse putavissent, quin etiam plerique fibulas confudissent cum uncis, nec vero eo modo, quo locum intellegerent, rem satis expedivissent, operae pretium facturus mihi videbar, si hanc novam explicationem, quam unice veram arbitror, iudicio doctorum subiicerem. Certe artis pontium faciendorum nonnihil tamen periti mecum fateantur necesse est, fibulis illis ea ratione qua interpretes eas adhibitas fuisse censuerint applicatis, grande fuisse periculum, ne, legionibus transcuntibus, omnis pons in semet ipsum collaberetur, quippe sola fere tignorum frictione adstrictus. lidem etiam putaverunt, tigna iuncta fibulis fuisse revincienda; quae quum, iam iuncta, fistucis fuissent adacta, firmiter inter sese baesisse etiam sine fibulis, ea re satis constabat: nec denique vis aquae ab altera ripa ad alteram urgebat, sed secundum flumen. Imo tigna superiora et inferiora quippe quae fluminis impetu impellerentur quaeque ut firmiter consisterent summa opera esset adhibenda, fibulis et distinenda et revincienda erant: ad quam rem conficiendam si praeter fibulas et fistucas etiam insuper sublicis ab inferiore et superiore parte pro pariete obiectis et cum omni opere iunctis usus erat Caesar, non nimis quam par esset firmitati poutis eum providisse harum rerum periti facile intelligent.

Berolini. Heller.

### 36. Zu Sallustius.

Sall. Catil. III, 2: Ac mihi quidem, tametsi haudquaquam

par gloria sequitur scriptorem et actorem rerum, tamen inprimis arduum videtur, res gestas scribere; primum cett.

Die handschriften schwanken zwischen auctorem und actorem. Sallust schrieb auctorem et actorem; scriptorem ist glosse zu dem ersten worte. Um so leichter kam auctorem, durch scriptorem verdrängt, an die stelle von actorem in manchen codices. Aehnlich verbindet Cic. p. Sest. 28, 61. dux, auctor, actor rerum, wenn auch auctor hier in anderer bedeutung steht. Indessen ist auctor in der bedeutung von "schriftsteller" auch bei Cicero nicht selten. Sallust liebt es ähnlichklingende wörter zusammenzustellen, worauf noch nicht genügend geachtet zu sein scheint. Hier einige beispiele: Cat. 11, 3 copia - inopia. 11, 4: 38, 4: lug. 41, 9: modus - modestia. C. 12, 5 viri victores. 20, 13: 21, 1 res - spes. 33, 2 inopiae opitulari. 35, 3: honore honestatus. 40, 2 notus - noverat. 41, 2 incerta certa. 48, 4 diceret — indicaturum — edicere. 49, 1 pretio precibus. 52, 27 misericordia — miseria. 61, 3 diversius — adversis. lug. 31, 17 parta — paravisse. 33, 2: 14, 16, ius — iniuriae. 44, 1 praedator — praeda. 63, 3 faciundis — facundia. 70, 1 suspectus - suspiciens. 74, 1 fides - perfidia 107, 4: 114, 4: 10, 1. Ep. Pomp. 2. spes - opes. Manches mag zufällig sein, andres gewis beabsichtigt. Das verzeichnis lässt sich leicht vermehren.

Göttingen.

G. Schmidt.

#### 37. Zu Catullus.

Zu den lieblichsten und mit ganz besondrer sorgfalt ausgearbeiteten gedichten Catull's gehört ohne allen zweifel auch das dritte, in welchem er den tod des sperlings seiner Lesbia beklagt. Schon die alten haben dies erkannt: noch Juvenal spielt auf c. III als eins der bekanntesten an: Sat. VI, 8:

. . . nec tibi cuius

turbavit nitidos exstinctus passer ocellos, wo ein theil der scholien den beweis liefert, wie unbekannt den spätern Catull und seine verhältnisse allmählig geworden waren: man lies't nämlich zu der stelle in ihnen: "matrona quaedam passerem plangens coeca facta est": am häufigsten aber berücksichtigt Martial dies gedicht in verbindung mit c. II: so Epigr. IV, 14 und da auf eine weise, welche zeigt, wie cc. II. III in Martial's codex dieselbe stelle gehabt, wie in unsern: er betrachtete sie als die ersten gedichte und benennt nach ihnen demgemäss die ganze sammlung: IV, 14, 14:

sic forsan tener ausus est Catullus
magno mittere passerem Maroni:

denn vs. 12 spricht Martial von libellis: anders dagegen ist Mart.

Ep. 1, 7 zu nehmen, wo passer nur dies eine gedicht Catulls—c. III — bezeichnet: es wird dadurch wahrscheinlich, dass Catull. II b überbleibsel sind aus einem gedicht auf denselben sperling. Aber diese anführungen Martial's und nebenbei auch das wort passer haben Politian (Gruter. Lamp. crit. T. 1, p. 16) und nach ihm Is. Vossius, Verburg und andre und unter ihnen selbst Forcellini (Tot. Latiu. Lex. s. v. passer) veranlasst, in diesem c. III einen obscönen sinn zu finden: sie nehmen passer als bezeichnung für φαλλός: haben auch Muret, Ramires de Prado (ad Mart. Ep. I, 8 fin.), Huschke (Anal. Lit. p. 27. 68.), andre das verkehrte dieser auffassung eingesehen, man hat doch nicht bemerkt, dass grade Martial eine der sichersten waffen gegen Politian liefert. Denn Ep. VII, 14 sagt er, dass sein — Martial's — mädchen lusus deliciasque suas verloren habe: aber, fährt er vs. 3 fort:

non quales teneri ploravit amica Catulli
Lesbia, nequitiis passeris orba sui,
vel Stellae cantata meo quas flevit lanthis,
cuius in Elysio nigra columba volat:
lux mea non capitur nugis neque moribus istis,
nec dominae pectus talia damna movent:

sie beklagt vielmehr ihren liederlichen liebhaber. Also hat Martial den passer der Lesbia für einen wirklichen sperling gehalten: darnach ist auch Epigr. XI, 6, 16 ganz einfach zu erklären:

quae si tot fuerint, quot ille dixit, donabo tibi passerem Catulli:

nämlich, wie Ramirez de Prado (ad Ep. 1, 8) sagt: donabo tibi poema, quod Catulli passerem possit vel aequare vel superare: es ist bekannt, wie grade an den saturnalieu man mit büchern und ähnlichem sich beschenkte: Catull. c. XIV. Wie also Martial zur entfernung alles obscönen aus Catull. c. III zwingt, so ferner auch die bei genauerer betrachtung hervortretende nachahmung solcher griechischer dichter, die von dergleichen zweideutigkeiten ganz entferut sind. Zeigen wir dies etwas genauer. Zuerst giebt Catull seiner weise gemäss die veranlassung und den grundgedanken des gedichts au: vss. 1—5:

Lugete, o Veneres Cupidinesque et quantum st hominum venustiorum: passer mortuus est meae puellae, passer, deliciae meae puellae, quem plus illa oculis suis amabat:

schon lugete zeigt, dass hier von keinem tiefen, innerlichen schmerze die rede sei, sondern dass schon die annahme der äussern zeichen der trauer genüge: es passt daher trefflich zu vss. 3. 4 und namentlich vs. 4 bringt das lächeln des lesers, das heitere neben der trauer, was Catull erregen will, hervor:

es ist vs. 4 also nicht mit Ach. Statius ad h. l., nach dessen vorgang Sillig den vers einklammert, auszumerzen: denn einmal ist die wiederholung des worts passer als in re memorabili vortrefflich: sie war in klagender weise namentlich den Bukolikern (vrgl. z. b. Bion. Id. I, 36. 38. 83. X, 1. XVII, 12.) geläufig und daher stammt sie hier, worauf wir noch einmal zurückkommen: schon Homer machte die gelehrten (Scholl. Ven. ad Hom. Il. Z, 154) auf solche palillogien aufmerksam: - zweitens ist vs. 4 hinweisung auf c. II: er steht da auch schon vs. 1: aber Catull scheut so wenig wie andre dichter einen schon gebrauchten vers von neuem anzuwenden, wenn durch ihn ganze reiben von gedanken aus frühern gedichten hervorgerufen werden: auch VIII, 5, den Hand. Observy. in Catull. p. 92 bezweifelte, ist dadurch vertheidigt: s. meine bemerkungen in Näke u. Welck. rb. mus. II, p. 362 und Haupt. Observy. crit. p. 7: schon in der alten attischen komödie, welche Catull genau kennt, kommen auffallende beispiele davon vor. Es schliesst das procemium mit wiederholung des gedankens von vs. 4: es scheint dieser vs. 5 seine entstehung Theocr. Id. XI, 53 zu verdanken:

καὶ τὸν ἔν' ὀφθαλμόν, τῷ μοι χλυκυρώτερον οὐδέν:

denn dass Theokrit von Catull studirt und nachgeahmt, sagt Plin. N. H. XXVIII, 2, 4 grade su, Catull. fr. 10 Lachm.: freilich will da Unger (de Valg. Ruf. poem. Comm. p. 285 sqq.) den freund Catulls, Calvus, substituiren: aber wie mir scheint ohne hinlänglichen beweis: richtiger urtheilt Merkel (ad Ovid. Trist. cett. p. 359 sq.). Dies das procemium: es folgt nun die nähere beschreibung des sperlings selbst:

nam mellitus erat suamque norat ipsa tam bene quam puella matrem nec sese a gremio illius movebat, sed circumsiliens modo huc modo illuc 10 ad solam dominam usque pipilabat:

diese ist ganz nach Sappho gearbeitet: nämlich Sapph. fr. 75 Neu. heisst es: ώς δε παῖς πεδά μάτερα πεπτερύγωμαι: freilich ist im Etym. M. der name des verfassers nicht angegeben: aber seit Koene (ad Greg. Corinth. p. 638: vrgl. Ahrens in Ritschl w. Welck. rh. mus. I, p. 394) hat man an Sappho als verfasserin nicht gezweifelt, da inhalt, dialekt und vor allem diese unsere stelle Catulls auf sie als solche hinweisen: Catull hat Sappho bekanntlich sehr hoch (c. 35, 16) gestellt und sie vielfach auf seine, d. h. freie weise nachgeahmt, wie nach andern ich anderwärts (Gött. gel. anz. 1855, n. 200) gezeigt habe: sie, Sappho, ist nun über obscönitäten, wie Politian hier fand, weit erhaben. Uebrigens ist Neue's vermuthung, πεπτερύγωται, die Bergk gar nicht erwähnt, meines erachtens grade Catull's we-gen nicht abzuweisen: dann ist ad dominam weder für dominae

Digitized by Google

noch für apud dominam mit den interpreten zu nehmen, soudern es zeigt ad, wie c. LXI, 218 sqq.:

matris e gremio suae . . . dulce rideat ad patrem,

die richtung an: der sperling behielt die herrin wenn er piepte, er mochte hinhüpfen, wohin er wollte, immer im ange: so erst schildert die stelle plastisch. Endlich ist pipilabat mit Lachmann beizubehalten: Heyse schreibt pipiabat: aber das piplabat des Sangermanensis und andrer codd. führt auf pipilabat, was auch sonst (Huschk. l. c. p. 25) vorkommt und hier darum mir als das beste gilt, weil es die töne des spatzes auf das erhabenste zu bezeichnen scheint und somit zu dem tone der stelle am besten passt. Somit ist also die lieblichkeit des vögelchens geschildert: so fühlt man nun, was Lesbia verloren: denn dieser schöne sperling muss jetzt in die unterwelt wandeln:

qui nunc it per iter tenebricosum illuc, unde negant redire quemquam,

wine stelle, die so allgemein im ausdruck ist, dass es eine vergebliche mühe zu sein scheint nach einem muster für sie zu suchen: dech ist es vorbanden: zwar nicht Eurip. Herc. fur. 426 sqq.:

τόν τε πολυδάκουον ἔπλευσ' ές Άιδαν, πόνων τελευτάν, ἵν' ἐκπεραίνει τάλας βίστον οὐδ' ἔβα πάλιν:

auch nicht, wie mir eine zeitlang sehr wahrscheinlich war, Antiph. ap. Steb. Flor. CXXIV, 27, Aphrod. fr. II, 2, T. III p. 29 Mein.:

ού γὰς τεθνᾶσιν, ἀλλὰ τὴν αὐτὴν ὁδόν, ἦν πᾶσιν ἐλθεῖν ἔστ' ἀναγκαίως ἔχον προεληλύθασιν,

da, dass Antiphanes zu den von Catull benutzten dichtern gehört, c. LXXVI sq. beweis't, dessen anfang ohne alle frage durch Antiph. ap. Steb. Flor. XXIV, 7, fr. incert. XLII, b Mein. veranlasst ist:

τὸ μὴ συνειδέναι γὰς αύτοῦ τῷ βίφ ἀδίκημα μηδέν ἡδονὴν πολλὴν ἔχει:

denn es ist überhaupt festzuhalten, dass Catull die attische komödie genau kennt: schon Catull. IX, 2. XIII, 8 liefern genügende belege: — sondern Philetas, auf den Jan. Dousa aufmerksam gemacht, ist das vorbild: nicht also erst Propertius und Ovidius, sondern schon Catull, der auch hierin als vorläufer der Augusteischen zeit erscheint, hat die wichtigkeit dieses dichters für die lateinische poesie erkannt: Philet. ap. Stob. Flor. CXVIII, 8, fr. 4 Schneidew.:

. . άτραπόν εἰς 'Δίδεω ήνυσα, εὴν ούπω τις ἐναντίον ἦλθεν ὁδίτης: es ist von hier auch wohl tenebricosum entlehat. In die unterwelt also muss der sperling, die deshalb zu verwünschen:

> at vobis male sit, malae tenebrae Orci, quae omnia bella devoratis:

15 tam bellum mihi passerem abstulistis: auch hier liegt das muster, was Catull im sinne hat, klar vor: Bion Idyll. I, 55 (51): τὸ δὲ πᾶν καλὸν ἐς σὲ καταψές: ein neuer beleg also für die schon oben berührte bekanntschaft unsres dichters mit den Bukolikern. Daran schliesst sich dann als schluss aufklärung darüber, warum den Catull speciell dieser verlust so schmerzlich berühren muss:

o factum male! io miselle passer, tua nunc opera meae puellae flendo turgiduli rubent ocelli:

womit das gedicht seinen vollen abschluss enthält. Man sieht, es passt alles auf den sperling als vogel: dass Lesbia - die für die famose Clodia zu halten ich mich trotz Haupt immer noch nicht entschliessen kann - aber einen sperling zu ihren deliciae sich ausersehen, kann nicht auffallen: schon bei den Griechen war die sitte, dass mädchen, knaben, auch erwachsene lieblingsvögel hatten, weit verbreitet, wie z. b. in Akragas für solche gar grosse denkmäler errichtet worden waren, die noch Timaios sah: Diod. XIII, 82: dieselbe sitte fand sich auch früh bei den Römern, wie Plaut. Captiv. V, 4, 4 sq. zeigt: ist da auch der sperling nicht erwähnt - dass ihn zum liebling ein die Aphrodite verebrendes mädchen sich erkor, war nur natürlich, da er der Aphrodite heilig (Scholl. Ven. ad Hom. Il. B, 305) und deshalb bei Sappho (fr. 1, 9) dieser göttin wagen von sperlingen gezogen vorkommt: J. H. Voss (Mythol. Br. II, p. 103) meinte ohne grund, dass Sappho dies von bildnern entlehnt habe : es war vielmehr alte ansicht, da alle fruchtbaren thiere und somit auch die sperlinge als dieser göttin heilig angeseheu wurden: cf. Terpsicl. ap. Athen. IX, p. 391 E.: dazu kam, dass diese thierchen sehr kregel sind, wie vs. 7 sqq. und II, 2 sqq. geschildert ist: darauf bezieht sich nequitiae bei Mart. Ep. VII. 14, 4, nequior ib. I, 109, 1. Aus dieser sitte erklärt sich, dass dichter, namentlich epigrammatiker, im alterthume solche vögel oft zum gegenstande ihrer poesie gewählt haben: Anthol. Palat. VII, 364: Huschk. l. c. p. 25. 64: es haben sonach auch zu der conception unseres gedichts Griechen mitgewirkt, so dass dienes so originell und lateinisch aussehende gedicht doch als ein in ieder hinsicht von den Hellenen abhängendes erscheint. sieht somit recht deutlich die art, wie Catull arbeitete: das. was Martial. Ep. XI, 6, 13 von sich sagt: succurrent mihi quindecim poetne, gilt auch von Catull: einen stoff, den ihm das leben gegeben, behandelt er poetisch mit hülfe einer reihe ihm sofort gegenwärtiger griechischer muster, die er auf eigenthümliche weise

sowohl in form und ausdruck behandelt als auch neu unter sich verbindet und in einen zusammenhang bringt, der mit dem, in welchem sie im original gestanden, nicht die entfernteste verwandtschaft zu haben braucht.

Zeigt dies nun hinlänglich, mit welcher liebe Catull dieses gedicht behandelt, so tritt dies wie auch die darauf verwandte sorgfalt recht deutlich bei genauerer betrachtung des metrum uns entgegen. Denn der hendecasyllabus oder phalaeceus, ist, wie die behandlung der casur zeigt, hier sehr fein ausgeführt: ehe im einzelnen ich dies ausführe, will ich bemerken, dass Catull auf dies versmass, sollte es auch schon vor ihm von Varre im latein angewandt sein, zunächst durch Sappho, die nach Atjlius Fortunatianus (s. grundr. d. metrik p. 243) in ihrem fünften buche es angewandt, gebracht zu sein scheint: da sie aber wegen der musicalischen begleitung weniger auf cäsuren und sonstige verbindung der füsse geachtet haben dürfte — dasselbe geschieht in der ältern griechischen poesie überhaupt bei den logaoden -, so hat Catull mit richtigem takte auch hier an Kallimachos sich angeschlossen, der wohl zuerst so wie bei Catull wir es finden die einzelnen füsse des verses eng verbunden, den vers durch cäsuren gekräftigt und dadurch dem character der stichischen composition gemäss behandelt zu haben scheint: wie eigenthümlich er darin gewesen lässt noch das kurze gedicht in Anth. Palat. XIII, 24 erkennen, namentlich wenn man es mit Theorr. Epigr. VI (20), dem ein Anon. in Anth. Pal. XIII, 6 verwandt, vergleicht: an Kallimachos erinnern noch Antip. Thessal. in Auth. Pal. VI, 390, Alpheios ibid. IX, 110: Catull hat also fein und taktvoll gefühlt, dass in stichischer composition und im latein der vers ohne casur prosaisch und holperig klänge. und hat deshalb, obgleich die arbeit dadurch viel schwieriger wurde, verse vermieden, in denen jedem versfusse ein wortfuss genau entspricht oder was gleichbedeutend, in denen vier diaresen sind: nur einmal hat er das so, dass es gar nicht vertuscht ist, nämlich XLII, 2:

omnes undique, quotquot estis omnes: auch bei Martial sind verse wie Ep. V, 20, 9:

campus, porticus, umbra, virgo, thermae, höchst selten, und jeder fühlt, dass z. b. Ep. VII, 97, 12:

aedes, compita, porticus, tabernae,

viel besser klingt: es fehlte nämlich im ersten falle den einzelnen versfüssen an der erforderlichen verbindung unter einander. Eine art von verbindung kann nun ohne cäsuren schon dadurch erreicht werden, dass je zwei der trochäen durch einen viersilbner dargestellt werden: also entweder schliesst der vers mit einem viersilbner: X, 15. XLIII, 7. XLII, 11 (12. 19. 20). LIII, 3:

natum dicitur esse comparasti: tecum Lesbia nostra comparatur; moecha putida, redde codicilles:

meus crimina Calvos explicasset:

Mart. Ep. XI, 40, 4. XII, 49, 4. 93, 3: oder ein solcher folgt unmittelbar auf den dactylus: V, 8. XXIII, 12. XXXV, 4:

ompes unius aestimemus assis:

atqui corpora sicciora cornu:

Comi moenia Lariumque littus:

oder ein sechssilbner schliesst: XXIII, 14. XLV, 9. 18:

sole et frigore et esuritione:

dextra sternuit approbationem:

dech sind diese verse weich: kräftiger werden sie auch bei den diäresen, wenn in irgend einem der füsse einsilbner auftreten, wedurch ein dem eindruck der cäsur verwandter klang entsteht: grade in der anwendung solcher einsilbner zeigt sich die kunst des Catull, die auch Martial nicht verkannt hat; so wird ein vers, in dem nur diäresen, schon kräftiger, wenn nur die basis aus zwei einsilbnern besteht: V, 7:

da mi basia mille, deinde centum:

noch besser, wenn dabei den vers ein viersilbner schliesst: XVI, 12. XXXII, 4:

vos, quei milia multa basiorum:

et si iusseris illud, adiuvato:

V, 10. VII, 9. XXXV, 13: oder den ersten und zweiten trochäus ein viersilbner bildet: X, 5. XVI, 9. LIV, 4:

hue ut venimus, incidere nobis:

et quod pruriat incitare possunt:

si non omnia displicere vellem:

oder auf einen sechssilbner der vers ausgeht: XIII, 10, vrgl. XXXV, 12:

seu quid suavius elegantiusve est:

illum deperit inpotente amore.

Achnlich wirken zwei einsilbner im vierten fusse: XXVI, 1:

Furi, villula nostra non ad Austri:

Mart. Ep. XI, 75, 2: vrgl. ibid. VII, 86, 4: es wird dadurch die übereinstimmung der vers- und wortfüsse dem ohre etwas entzogen: dies geschieht in diesem falle — dem vorherrschen der diäresen — noch schöner und kräftiger, wenn auf den durch einen dreisilbner gebildeten dactylus ein einsilbner folgt, wedurch beinah der eindruck einer cäsur entsteht: VI, 3. XXIII, 25. LVIII, 2: Mart. Ep. IX, 52, 4:

velles dicere nec tacere posses:

noli spernere nec putare parvi:

illa Lesbia quam Catallus unam:

felix utraque lux diesque nobis:

welche art verse noch glatter werden, wenn auf den einsilbner entweder nur ein wort folgt oder zwei durch elision susammenhängende: I, 7. VI, 4. X, 2. XIII, 8: doctis, luppiter, et laboriosis: verum nescio quid febriculosi: risum duxerat e foro otiosum: plenus sacculus est aranearum:

c. XXXIII, 4. LIII, 1: kräftiger, wenn daneben die basis aus zwei einsilbnern besteht: XXIII, 24. XXXVI, 9:

haec tu commoda tam beata Furi: et haes pessima se puella vidit.

Aber von allen diesen so gebauten versen ist in unserm dritten gedichte keiner mit ausnahme eines einzigen zugelassen, sondern aur verse, in denen cäsuren sind: jeder hendecasyllabus aber, in dem nur irgend eine cäsur sich findet, ist kräftiger, poetischer und in seinem innern fester verbunden als die oben besprechenen und mit diäresen versehenen: daher ist also der vers hier sehr elegant behandelt. Nur zwei verse verlangen des metrum wegen noch eine bemerkung: einmal vs. 7: es scheint in ihm keine cäsur zu sein: allein sie wird durch die einsilbner bewirkt: in tam bene hört man die männliche cäsur des dactylus: XXI, 8: tangam te prior irrumatione:

XXXIII, 8. XXXVII, 7. XLII, 3: Mart. Ep. XI, 1, 10: dies wird noch kräftiger, wenn vor diesem einsilbner swei desgleichen vorangehen: V, 12. IX, 8. X, 34. XII, 12:

aut ne quis malus invidere possit: ut mos est tuus applicansque collum: per quam non licet esse negligentem: quod me non movet aestimatione:

so dass man also auch hier sieht, wie Catull erkannt hat, was die einailbner in der lateinischen sprache vermögen. Dies der eine vers: der andre, welcher noch besprochen werden soll und schon als ausnahme bezeichnet worden, ist vs. 14: in ihm findet sich keine casur und ist er also mit versen wie: natum dicitur esse comparasti susammenzustellen: ganz gleich ist er diesen freilich nicht, indem der dactylus durch quae omnia gebildet and also in ihm ein durch elision mit einem dreisilbner verbundener einsilbner die arsis bildet, um einen anklang an die männliche cäsur des dactylus hervoranbringen: allein es ist diese nüance keine glückliche: Catuli hat dies gefühlt, indem er einen gleichen vers nie wieder zugelassen hat: auch Martial hat keinen derartigen. Darin liegt aber ein beweis, dass dies gedicht zu den frübern des Catull gehört: denn in diesen pflegt man auf dergleichen kleine unebenheiten zu stossen. Dasselbe lässt sich auch in c. Il aus vs. 9 nachweisen:

tecum ludere sicut ipsa possem, in welchem nur diäresen sich finden, also wie omnes undique quetquot estis omnes: jedoch ist diese schwache form dadurch zu entfernen, dass sie ut geschrieben wird: so XII, 5:

quamvis sordida res et invenusta st:

allein wenn schon hierdurch der vers gehoben wird, zu einem wirklich guten wird er doch nicht: denn wie Catull nur an diesen zwei stellen diese form hat, so hat Martial sie nur einmal in einem seiner frühern gedichte und auch da ist durch den viersilbner am ende noch eine bessere verbindung als in Catull c. II hervorgebracht: Mart. Ep. II, 6, 11:

nullo crassior ut sit umbilico:

nahe kommen ihm folgende: Ep. VIII, 76,7. VII, 95, 8. X, 83, 1:

vero verius ergo quid sit, andi:
omnes obvius binc et binc tenere:

raros colligis hine et hine capillos:

viel besser ist dagegen Mart. Ep. VII, 97, 4:

illi te dabis haec vel occupato:

oder ibid. I, 104, 16:

et securior est in ove praeda.

Dies die einsilbner in versen, in denen nur diäresen und keine cäsuren sind: stoff zu ähnlichen beobachtungen über diese wörterelasse geben auch die verse mit cäsuren: III, 11: II, 6: VI, 6: 14: VII, 2: 7: 10:

carum nescio quid libet iocari:
nam te non viduas iacere noctes:
nei tu quid facias ineptiarum:
tuae, Lesbia sint satis superque:
aut quam sidera multa cum tacet nox:
vesano satis et super Catullo est:

beachtet man dies, so ergiebt sich, dass Catull auch von hier aus als vorläufer des Horaz zu betrachten, da z. b. in den lesbischen strophen dieser dieselben principien befolgt hat: Catull's einfluss auf diesen meister ist also nicht zu bezweifeln. die trefflichkeit der verse in Cat. c. III hat auch derin noch ihren grund, dass in ihm kein wort und keine wortform zu finden, die lediglich metri causa gesetzt wäre, was bei weitem nicht von allen gedichten Catulls gesagt werden kann: hier passen sie alle zu dem sinne und dem erstrebten eindrucke des ganzen: von c. Il ist dasselbe nicht zu behaupten, da das deminutivum solatiolum vs. 7 hier wie andre deminutive an andern stellen nur um des metrums willen gesetzt ist, und vom sinne nicht verlangt war: dagegen in c. Ill sind vs. 18 diese formen durchaus passend: eben so ist tenebricosum vs. 11, venustiorum vs. 2 dem sinne entsprechend, formen, die sonst eben nur des verses wegen Catull sugelassen: die prosodie von illius vs. 8 ist nicht störend: und so ist das gedicht für ein gelungenes auch vom standpunkte der sprache aus zu halten: andeutungen, welche im nächsten hefte weiter ausgeführt werden sollen.

Brast von Leutsch.

# 38. Zu Virgilius.

Als Aristäus seine mutter Cyrene um beistand in seinem leide anrief, sassen in deren thalamus grade die nymphen und spannen:

inter quas curam Clymene narrabat inanem Volcani Martisque dolos et dulcia furta aque Chao densos divom numerabat amores,

wie Virg. Georg. IV, 345 dichtet. Natürlich, dass Clymene erzählt: wie Kalypso, Kirke, Minerva, wenn sie spannen, dasn sich etwas vorsangen (Hom. Od. e, 61. x, 221. Tibull. II, 1, 65 ibiq. Dissen.), so auch erzählt, wo mehre spinnerinnen sasammen sind, eine (Ovid. Metam. IV, 34 sqq.): weit wichtiger ist aber bei Virgil für den erklärer zu fragen, was denn Clymene gesungen? Und in den ersten beiden versen findet man einstimmig anspielung auf Hom. Od. &: allein es ist doch su klar, dass Virgil daran nicht gedacht haben kann, da Homer von Volcani dolis dichtet, aber Martis dolos nicht erwähnt: auch waren nach Homer die furta Martis doch wahrhaftig nicht dulcia und eben so wenig die cura Volcani eine inanis! Daher ist denn alles so von Virgil gesagt, dass an Homer nicht gedacht werden kann. An wen nun aber? Um den zu bezeichnen, setzt Virgil den dritten vers hinzu: man sieht, Clymene sang von θεογαμία: damit spielt also Virgil nicht auf Homer soudern auf ein andres, aber bekanntes, bestimmtes gedicht an. Auf welches? Nun, es kann nur eins sein, da es nur eins dieses inhalts zu seiner zeit gab, nämlich das des Aristeas oder des segenannten Pisander, worüber Macrob. Saturn. V, 2 uns ungenaue notizen überliefert, die Welcker (ep. kykl. 1, p. 97) erst gesichtet hat. Aristeas hatte also die amores der götter in besiodeischer form zusammengestellt, dabei aber einzelne stoffe, wie die einnahme von Troia, ausführlich beschrieben: zu diesen gehörte auch das verhältniss des Mars zur Venus, welches er nach entlegenern quellen auf Alexandrinische weise gelehrt behandelt und so beschrieben hatte, dass lange zeit Ares durch seine list ungestört mit der geliebten liebe pflog, ehe der eifersüchtige gatte ihn strafte: diese strafe selbst scheint Aristeas dann nur kurz behandelt zu haben. So hatte denn Aristeas, hierin dem epiker Virgil verwandt, lyrische stoffe im epos wohl mit vorliebe behandelt.

Ernst von Leutsch.

# Nekrolog.

Rs war so eben der 22ste bogen dieses handen gedruckt, als wider alles erwarten der rastlesen thätigkeit des verdienstvellen gründers und bisberigen berausgebers dieser zeitschrift zum grössten schmerze seiner angehörigen und aller, die es mit der wissenschaft gut meinen, am 11ten januar dieses jahrs durch den ted ein ziel gesetzt ward: er hat es um diese zeitschrift, er hat es um die wissenschaft verdient, dass wir grade hier seines

lebens und strebens ausführlicher gedenken.

Friedrick Wilhelm Schneidewin ist am 6ten juni 1810 zu Helm. städt geboren: sein vater, August Friedrich Lambrecht, ein tüchtiger, seinem geschäfte vollkommen gewachsner kaufmann, dubei wogen seines froundlichen und dienstfertigen benehmens allgemein beliebt, galt für reich und machte während der westphälischen zeit bedeutende geschäfte: allein zeit ungefähr 1816 ging des geschäft rückwärts und dies wie die angeborne neigung zur speculation, and ein bang zum wohlleben und die meinung des im hanse einmal eingeführten luxus beihebalten zu müssen, verführten ihn zu schwindeladen unternehmungen, die nicht nur sein eignes wirklich bedeutendes vermögen vernichteten, sondern auch den verlust des vermögens seiner fran, seines bryders und ander verwandten, die seine lage für günstiger als sie war gebalten hatten, rasch berbeiführten. Er selbet ertrug den min seines glücks nicht lange: 50 jahr 6 mouate alt starb er am 21sten april 1825 zu Helmstädt an der brustwassersucht und binterliess seine familie in der drückendsten armuth. Es war nun aufgabe der mutter, einer frau von ungemeiner herzensgüte, sich und ihre kinder - zwei töchter und zwei söhne, von deuen der jüngere aber bald nach dem vater starb + zu erhalten: vom besten willen beseelt fing sie auch, dabei von: wohlwollenden verwandten, namentlich dem kreiseinnehmer Jürgens in Wolfenbüttel, unterstützt, einen kleinen handel an: aber nicht fähig, sich in dan kaufende publicum gehörig zu schicken, auch nicht kräftig genug, einmal lieb gewordenen gewohnheiten ganz

zu entsagen, konnte sie ihren willen um so weniger zur that erbeben, als ihre traurige lage und die schmerzliche erinnerung au ihr früheres nun so ganz entschwundenes glück ihr wiederholt für längere zeit die kräfte des verstandes raubte. Wie unter solchen umständen die ersten lebensabschnitte unser Schneidewin verlebt, ergiebt sich wohl von selbst: im anfange aller vortheile der kinder reicher eltern theilhaftig lernte er am ende derselben noth und armuth kennen. Früh schon verzug der eltern war er ein leichtsinniger, flatterhafter knabe, stets aufgelegt zu muthwilligen streichen; wie er denn eines frühjahrs dem onkel Jürgens, einem passionirten blumisten, die hervorragendsten der im garten blühenden tulpen abschlug: war man ihm dann auch bose, man konnte ihm doch nicht auf die dauer bose sein, weil eine eigne art treuberzigkeit und überhanpt ein höchst liebenswürdiger wesen den unwillen über seine thorheiten nicht recht zum durchbruch kommen liess. Auch wach der aufwahme in das Relautädter gympasium (1818) blieb uich dies glaich: waaufmerkrankeit in den stunden, neckereien gegen reine-nachbarn und anderes der art gab zu klagen anlass: es warden uber die so oft unwilligen fehrer durch einzelne gelungene telstungen wieder verschnt, namentlich durch deelsmiren, das dem von blödigkeit ganz freien knaben meist trefflich gelung: se ärndiete er als quintumer auf einem redesctus durch des reizend bergesagte gedicht: "ein feltimus und stadtmaunt den beifull aller auwecenden damen: in quarte glänste er durch die urt, wie er den Luther in dem drama: "die weihe der kraft" vertrug: liebe sur poesie and verständniss für sie tritt hier une schon entgegen. Als aber bei dem älter gewordenen weder fleiss noch ernst eich mehrten, wuchs bei aller anerkennung der treslichen anlagen die unsufriedenheit der lehrer: Schneidewin galt mit recht für einen flüchtigen und faulen schüler. So war er affmählig bis zur versetzung nuch seeunda vorgerückt, alt der vater atarb: war er nuch alt genug die bedeutung dieser schi-ekung za begreifen, sie wäre vielleicht spurles au ihm verübergegangen, hitte nicht ein trefflicher lebrer, der den werth tes fünglings mit nicherm blicke erkunnt hatte, das an und für bieh so traurige ereigniss zu einem für dienen segenereichen zu und chen verstunden. Das gymnasium zu Helmstädt batte sich nach längerm verfall seit der 1820 erfolgten berufung G. Pr. Ganther's zum director merkwürdig gehoben: Günther, einer der bedeutenderen schüler Fr. Aug. Wolf's ist als schriftsteller 1) wenig bekannt, war aber als lehrer emisent: ihn vor seinen schilllera den flomer, der in unserm norden auf schuten damuls noch

<sup>1)</sup> Weitere notizen über Günther finden sich in Meusel gel. Dentschl. bd. X lief. 2, v. j. 1831, p. 492 sq.: es fehlt unter seinen schriften de folgendes programm: de usa praepositionum apod fromeium. Epistola ad &r. Aug. Wolftwa. 4. Hal. Saxon. 1844.

selten getriebes ward, behandeln zu hören, machte auf alle zuhörer stats den erfreudichsten eindruckt er war ferner ein trefflicher rektor und wusste bei seinen meint jüngern collegen eine wahrei begeinterung für das in der grant des publicum immer miehr steigende, an frequenz fortwährend zunehmende gymatsium zu erwecken. Unter diesen collegen glängte besonders der conrector Jah. Georg Schedeli der, nachdem er theologie studiert und den zweiten freiheitskrieg mitgekämpft, sieh dem schalfache zugewandt hatte und in Helmstädt, von den schälern ausserordentlich gauchtet und von Günther, der in ihm einen geistesverwandten orkaant; bei jeder für die schule wichtigen maassregel in rath genommen, mit dem glücklichaten erfolge lehrte. Sehedel nun war es, der, sie der tertianer Schneidewin ernst und tribe zumi ersten male nach des vaters tode wieder in der schule war, diese gelegenheft auf ihn zu wirken nicht unbezutzt glaubte resibergehen lassen mu dürfen: er rief ihn also zu sich auf sein simmer und richtete mit lieberollem arnst die dringendsten ermahnungen an ihn: er wies ihn auf die lage und den schmerz der matter bin, an welcher er nich versündigen würde, wenn ar durch seine leichtfertigkeit den kummer und gram derselben nach vermehre. De fasste Schneidswin plötzlich in bittre thräuen ausbrechend des biedere lehrers hand, that tief bewegt um verseihung für meine fehler und gelobte besedrung. Selten mag wohl ein versprechen trouer und gewissenliefter enfällt sein! Denn von andrer: er, vor dem man die sebüler botte wasnen müssen, diente von aus an zum mestate. Bald dansuf nach secunda vansetat und dadurch mit Schedel ...dem : glasspolehrer 'duselbat .... in tertia, versah es nur den genehichtsunternicht - in noch ankere berührung gekommen, entwickelte sich die schoo in tertin für das classische alterthum gefasate neigung weiter und zeigtende solche beharrlichkeit im asheiten, so pünktlichen gehoranm: und dabei teine so strenge nittlichkeit, dass die lehrer von tage zu tage ihm gewogener .warden. Um von seinem gar nicht zu zügelnden und für seine geaundheit besorgnies erregenden feine ein beispiel anzeführen: es war in seconda brauch, dass die schüler während der ankläsummy eiden achristatellers nichts miedenschrieben, sondern ein jeder sich mit bleistift die worte und stellen anstrich, über welche der lebrer sich verbreitet hatte: zu hause urbeiteten sie dann die erklärung in form eines commentara aus. den sie wächentiläch matzeigten. Da überragten Schneidewins arbeiten die seihen misschäler gar bald, nicht allein dass sie sehr umfangereich maren, sie fingen auch an den typus von gelehrten arbeiten zu bekonden, indem ihr verfasser auf reichliche von ihm selbet sentige gesemmelts citate shedacht war, ventchiedese meinungen prüfte und selbstständig das richtige zu finden suchte. Auch fiel schon jetzt gein atankes godächtniss auf; Schodel hielt sehr

auf das segenaunte revertiren: hierein erlangte Schneiden in eine solche fertigkeit, dass er aus seiner übersetzung ohne ansten hundert verse aus Homer, gause capitel aus den leichten schriften Cicere's u. a. geneu dem original entsprechend wiederneb. Als Schodel einst äusserte, es sei störend, dass während die schüler die lateinischen unregelmässigen verba ohne weiteres s verbe machen könnten; die griechischen aber nicht, fertigte Schneidewie zu bause flugs eine tabelle an, welche die griechischop verba anomala auf diese weise behandelt enthielt: sie prägte er sich bald so ein, dass alle formen ihm vollkommen geläufig waren. Eigen ist aber, dass bei dieser liebe zu den elustikern eine entschiedene abneigung gegen andre disciplinen bei ihm platz griff; selbst in der geschichte blieb er spriick. Unter solchem streben erreichte er prima: hier fand ihn dr Phil. Hess vor, der machdem am 29sten nov. 1825 Güsther graatorben. an michaelis 1826 als director angestellt werden. Auch dieser vählte sofort Schneidewin zu den besten schülern, gewann ihr lieb und lieh ihm gern aus seiner bedeutenden bibliothek bücher, ward nie der vielfachen anfragen überdrüssig, benutzte sie vielmehr, um den schon deutlich hervortretenden kritischen scharfsinn des schülers in die sochte bahn zu lenken, die entschiedene antage aum lateinschreiben weiter zu bilden und ihn auch durch anleitung zum vergleichen alter ausgaben der classiker allmählig in das gelehrte philologische studium einzuführen. Schneidewin hat dies nie verkannt: ober die verehrung und liebe sa Schedel ward darum nicht schwägher: nagb manchen andern beweisen zeigte sich dies rührend bei einer fackelangik, welche die schüler dem nach Wolfenbüttel 1828 vernetzten brachten, wo Schneidewin als primus der schule eine ansprache za halten hatte: kaum war sie beendet, so sank er von dem gedanken, wie dieser mann allein ihn auf den rechten weg geleitet, überwältigt mit heftigen weinen dem thenern lehrer in die arme, wine art des ausdrucks, die dieser vollkommen verstanden und bis auf den heutigen tag 2) in liebevollem andenken bewahrt. Schedel's nachfolger ward Schösemann, später bibliothekar in Wolfenbüttel: ihn hatte Schneidewin schon auf einer ferieureine in Wolfenbüttel kennen gelerat und war, von natur höchst lebendig und leicht für nene und ihm gegenüber mit energie ausgesprochene ensishten gewonnen, für ihn von begeisterung voll. da er bei ihm seiner meinung nach sowohl ganz pugewöhnliche kenntnisse der griechischen poesie gefunden, als auch durch ihn suerst einschen gelernt, welchen nutzen handschriften der kritik Als daher Schönemann nach Helmstädt kam, schlose eich Schneidewin eng an ihn an, benutzte seine eshöne bibliothek und liess sich anleiten handschriften zu collationirent er kam

<sup>2)</sup> Jetzt superintendent in Ahlum bei Wolfenbuttel.

noch als schüler se weit, dass er sich an der entzifferung von

palimposeten mit erfolg versuchte.

So bildete Schneidewin eifrigst sich aus und sammelte auch konntnisse, wie sie selten auf schulen erworben werden: dabei erlangte er immer grössere selbstetändigkeit und begann als primaner allein 5) durch Schillers bekanntes gedicht angeregt, die fragmente des lbykos su sammeln und des wesen von dessen poesie su erforschen: er gewann dadurch einen mittelpunkt für seine studien. Freitich einseitig --- kein fehler bei einem schüler! --- war er geblieben: denn auch von deu classikern interessirte ihn etwa mit ausnahme der griechischen literatur-geschichte aur die grammatische seite: in geschichte, im französischen und deutschen befriedigte er wenig, in der mathematik, für die er wie hat suneigung gewinnen können, gar nicht: doch ward er auf antrag des director wegen seiner leistungen in den alten sprachen mit dem zeugnisse lb == sehr gut, im ostober 1829 entlassen. So war die schulzeit vollendet: sie scheint, da wie die lebrer so auch die schüler ihn gern hatten, eine beitre: allein die schwierigkeit die mittel für seine ausbildung herbeizuschaffen trübte sie zu oft gar sehr. Er gab deshalb privatstunden, las correcturen: kounte er dadurch doch zuweilen mutter and schwesters unterstätzen! Daneben erfreute er sich mancher unterstiltzung von seiten der bewohner Helmstädt's: nie hat er das vergessen. Noch fühlbarer ward die armuth, als die universität bezogen werden sollte: doch kam auch da hülfe: ein freitisch ward in aussicht gestellt; auf die verwendung des directer erfreute ihn der gutsbesitzer Nathusius bei Magdeburg mit einem stipendium: ein kaufmann in Hamburg, der bei Schweidewin's vater gelernt hatte, sieherte, durch fleiss und geschiek wohlhabend geworden, dem sehne für die universitätszeit eine jährliche moterstützung zu, unterstützte auch die übrige familie: Theodor Dill int der name dieses edlen, der durch hochherziges beuchmen bei dem brande in Hamburg 1842 auch weitern kreisen bekannt geworden. So sog denn Schneidewin guten muths unch Göttingen: er hoffte auch in Nordheim an seinem onkel Gödeke, dem rektor des dortigen gymnasium, eine stütze zu fisden wid kehrte deshalb auf der reise bei ihm vor: doch diese hoffnung sehlug fehl: Gödeke, obgleich selbst ein tüchtiger philolog, der nuch gute philologen, wie die gebrüder Bauermeister 4), was 1812 nächst Lachmann und Bunsen die besten mitglieder den Heyne'schen seminars, gebildet - Gödeke war nusufrieden, dass sein neffe ausschlieszlich philologie studiren wollte: er hat ihm später wohl bücher geliehen, sonst aber sich nicht pm ihn bekümmert.

3) Cf. Schneidew. ad Ibyc. Relig. praef. p. xxi.

<sup>4)</sup> Der eine früh in Cassel, der andre als professor der theologie in Rostock gestorben.

. . Am 17ten colober abende case ich mit fremul Abrons --wir wohnten in demselben bause --- auf meiner stube und durchblätterten wir die uns zufällig in die bände gezathenen Analocis litteterie von Hunchke; ale sin mir frander eintrat, den Abress sefort als seinen landsmann Schneidewin hegrüsste: er hatte each Ahrens gafpagt and war out mein simmer gowieses, Eingeladen bei mir den abend zu bleiben, blibb er: wir fanden gegenseitig gefallen en einander nud an ward schon an diesem abond der grund zu einer freundschaft gelegt, die zur der ted bat trennen kännen. Das studentonleben Schneidewins war und blick seiner lage gemäss, ohne dass ics ihm überwindung mekeutet hätte, ein einfaches, surückgezogenes: er konete durben, konnte er nur studiren. Mächtig ergriffen ibn hald die vorlesungen.K. Oi Müllers und je weiter er kam, dente enger achleas er anndlesen sich an, ward im vollsten ninne des worts Müllers wehitler: ea. war das un so natüslicher, da Diseen selten und nur sor wonigen, die et sich ausenchte, auf der stebe las: enter diesen: war apäter Schneidogin immer, da Diagen, der vontrefflich die studirendes zu beurtheilen verstaud, die fähigkeiten Schneidowins durch die im geminar, in das Schneidemin achon in seinam : ersten .acmenter aufgenommen worden ... geliefesten arbeitan leicht erkannt hatte. Zu dieneh arbeiten gab lbylees, su dem er gern zurückkehrte, meistene der staffs doch wurde sein atudium vielheitiger; und bei genaper durchgebeitung, der lateiner auf den ganzen umfang der hellenischen poesie gerichtet. terstützt darie von Müller, Dimen, Höck, fand er auch commilitenen, dir für denselben gegenstand schriftraten: Abrens,: Bessler, ich standen im enfance, später Weland, Rethmann ihm am nächsten: sie alle waren mitglieder der philologischen societät, in die Schneidewin auch im greten gemester, wo Ahrens in ihr naasea, ich scriba war, sich bette aufnehmen lassen: grade dien zusammendebes galt ihm für die schönste würze des lebens. Auch trat' er in die segenaante fragmentes-speintät ein, einer sectios idnen philologischen, in welcher die mitglieder seit jahren sich auf antrieb K. O. Müllers mit dem sommeln der fragmente der kykliken und der Healedeischen gediehte beschäftigten: jeden memoster hielt nie ein paar sitzungen, in denen unter K. Q. Müllers persönlicher keitung die excerpte der mitglieder - jeder hatte bestimmte schriftsteller zu lesen - geprüft und geordnet wurden: sus ihr ist Ahrens vortreffliche recention von Henrichaen's Kyprian, meine verkrühte Thehnis und einige andra arbei; ten hervorgagangen: Schneidewin hat die de gehaltene richtung auf dag anghhamerische opes sein leben hindurch - die einleitungen zu Sophokles beweisen es - mit liebe verfolgt. Unter den mitgliedern herrschte aber innige freundschaft, der schönste wetteifer: in ihr ward auch, obschon sie dem namen nach unter Dissen's und Müller's obhut stand, nicht nach jetziger art unter

beitung den professor disputitt, wo schwerlich eine disputation entsteht und allo eigentliche gymnastik des geistes aufwist; som dern uns aussahmsweise, vielleicht einmal im semestet; beinchte sie Müller: etschien er, se gab das grosse freude und tiel wab die prapasation sergfältiger, sie die disputation, die manis jugendlichem übermuth gegen den von allen gleich stank wet liebten lehrer: sun richten suchte, eifriger: war man dagegen, wie die regel, aich selbst überlassen, so hatte der selbatige wählte präsen; die leitung der stets lateinisch geführten debatte und mit hülfe der andern dahin zu streben, dass ein endgildiges resultat erzielt werde, welches dann der sariba in der nächsteil zusammenknoft inteinisch abgefasst vorzulesen hatte. Hier wan nun Schneidewin ganz an seinem platze: die verschiedenen bur aprache kommenden: gegenstände - jeder hatte sein liebbings-fach -, die verschiedene behaatlungsweins; theils durchedie ins dividualität dar einselnen, theils daderob herbeigeführt, dust stets nater uns waren, die schon auf andern aniversitäten studiert hatten, der repensifer, die jugendliche begeisterung alleb regter ibn auf, das tiefste un und nie hat er wie wir alle angestanden zu bekonnen, welche fürderung diesen unser verein uns gebracht: Geffers hisselbst, Grotefend und Ahrens in Bannevan Bessler in Darmetadt, Wunderlich in Lübeck, Bethmann in Welfonbüttel und manche andre werden, wenn ihnen diese meilen zu gesicht kommen, eich gern an die societät erinnern lassen und mit wehmath derer von den durch sie gewonnenen freunden getdenken, die nehon in jene welt binübergegangen!

In angestrengtem fleisse gingen die semester zu ende s war eins verflessen, ging Schneidewin nach Helmstädt und von da oft nach Wolfenbüttel, we auf der bibliothek oft enflationen, öfter auch für auswärtige gelehrte 5) angefentigt wurdent: auch sab er dart seinen lieben Schedel, seine treue taute Jürgens; die sich: seiner mütterlich annahm und auf seine aftsiche richtone tiefen einfluss übte. Dabei hatte er den trest zu sehen, wie ihm immer leichten ward subsistensmittel sich zu verschaffen. Durch Müller in der familie Hugu's und anderer bekannt gewatten fier len ihm vortheithaftere als die vordem in Helmstädt gegebestet privatetanden nut dann machte er noch als atudent seinen erstell literarischen versuch: der buchhändler Fiedlet in Belmetidt lud ibn, um ihm zu helfen, ein, eine neue auflege von Henke's Quint. Instit. Orat. 1. Xus zu besorgen: Schneidewin edirte sie 1931 und widmete sie, was seinem herzen die grösete ehre macht. seinem lehrer Schedel. Das büchlein ward von Bonnell 6) scharf kritisirt: woeh ging dies an dem jangen schriftsteller ohne tiefen eindruck vorüber, da er von dem ihm angethanen unrecht

<sup>5)</sup> So für Moser: of Moser. ad Cio. Tuscul. Q. I, preef. p. XIV. 6) Jahns jahrb. 1632, T. VI, p.78. Uebrigens hat Schneidewin sicht Augusti auf dem titel genaent.



übersengt war - nicht mit unrecht: spätene bereusgeber bebei gar manches von ihm untlehnt -, auch um so weniger werth auf die arbeit legte, je sicherer er hoffte, durch die benrheitung des lbykos sich einen guten namen unter den philologen zu erwerben. Gern wäre er länger als die bestimmten dei jahre in Göttingen geblieben: da die umstände es ihm nicht erlanbten, ging er, nachdem er zur erlangung der dectorwärde eine abhandlung ?) geschrieben, am 15 september 1832 gegen Ahrens, Gieren 8) und mich thesen vertheidigt hatte und promovirt was, sunächst nach Helmstädt, um dort eine stelle zu erhalten und des lbykos für den druck fertig zu machen; das letztere wurde ausgeführt und im mai 1833 erschien das buch: das erstere wellte nicht gelingen. Daher entschloss er sich mit empfehlungen seines vetters 9) Karl Jürgens verseben nach Brannschweig zu gehen: dort war er glücklicher. Denn da de Assmann im sommer 1888 als landtagedeputirter einen theil seiner schulstunden aufgoben musste, trat er als sein vertreter in untersecunda ein: da ferner in demselben sommer de Schütte und de Blater versetzt wurden, die nachfolger aber nicht gleich zur stelle waren, auch ein älterer lehrer am braunschweiger progymassium seinen unterricht zeitweilig einstellen musste, gelang es der wohlwellenden fürsorge des direktor Krüger auch nachdem dr Assmann wieder eingetreten, den jungen lehrer provisorisch am gymnasium zu beschäftigen: dann erfolgte im aufunge von 1835 die definitive austelling als collaborator mit 250 rthir. gehalt, als welcher er in den untern classen deutsch, geschichte und griechisch, in untersecunda auch latein lehrte. Daneben übernahm er seit 1838 den unterricht in der jetzt nicht mehr bestehenden töchterschule der frünlein Delolme, fand ausserdem auch noch seit für privatstunden: dadurch war nach seiner meinung seine äussere stellung eine so sichere geworden, dass er unmittelbar nach seiner definitiven anstellung einen längst gehogten wansch auszuführen wagte, nämlich seine mutter und schwestern - man sieht von neuem den guten sehn und bruder - zu sich zu weh-Das wagniss gelang: denn als Wilhelm Leist 10), des Schneidewin schon in Göttingen unterrichtet batte, nach K. G. Müllers rath auf das gymnasium zu Braunschweig geschickt ward, kam er zu Schneidewin in pension, für diesen in seiner lage eine bedeutende hülfe: der zögling ist später sam freunde geworden, der nach dem tode des lehrers dessen familie seine treue freundschaft auf das edelmüthigste bewährt hat. Des

10) Jetzt hofrath und professor der jurisprudenz in Jena.

<sup>7)</sup> Diana Phacelitis et Oresten apud Rheginos et Siculos. Dissert inauguralis, quam — defendet Fr. G. Schneidewin. 8. Gotting. 1832.

<sup>8)</sup> Ist snfang 1856 als rector in Nordheim verstorben.
9) Der sohn des oben erwähnten kreiseinnehmers, später durch seine politische thätigkeit und als historiker bekannt geworden.

pflichten aber, welche diese mannichfaltigen stellungen auferlegten kam Schneidewin auf das eifrigste nach : sein unterricht war frisch und lebendig, sein benehmen schlicht und im besten sinne des worts ungezwungen: er erwarb sich leicht die achtung und liebe der schüler und nie hat er nöthig gebabt zur erhaltung der disciplin die autorität des direktor in anspruch zu nehmen. Wo er tüchtigkeit bei schülern fand, zeichnete er sie aus: so bei zwei quartanern Baumgarten, söhnen des predigers in Köchingen: da diese zu hause viel von dem sie so fördernden freundlichen lehrer erzählten, lud bei einer passenden gelegenheit der prediger ihn ein: er nahm die einladung an und fühlte sich so behaglich in der familie, dass er öfter sie aufsuchte, allmählig auch augezogen von der jüngsten tochter des hauses Auguste, mit der er sich denn am 26 mai 1834 verlobte. Nie aber liess er sein ziel bei allen diesen zerstreuungen aus den augen, erschöpfende kenntniss des classischen alterthums zu erlangen. Unmittelbar nach dem erscheinen des Ibykos hielt er diesen für ein treffliches buch: fühlte er auch, dass noch manches fehle, er war doch, meinte er, auf dem rechten wege, auch auf diesem weit vorgeschritten. In diese seine selbstgefällige stimmung fiel auf einmal wie ein donnerschlag aus heiterm himmel G. Hermanns recension 11): er war darüber sebr erbosst und behauptete, aur unrecht sei ihm geschehen. Dass er bald anfing anders zu artheilen, dass trotz der ungerechtigkeit er das wahre darin fühlte und zu schätzen lernte, verdankte er einem freundespaar, das für seine entwickelung von grösater wichtigkeit zu werden bestimmt war. Es liebte nämlich Schneidewin sehr mit freunden gemeinschaftlich zu studiren: so wie sein bleiben in Braunschweig entschieden, dachte er auch daran, dies zu erreichen. Schütte mit Emperius, Professor am Carolinum, bekannt geworden, kam ihnen, die sie alle in Göttingen, wenn auch zu verschiedenen zeiten, mitglieder der societät gewesen, der gedanke 12), in Braunschweig eine societas philologica zu bilden: michaelis 1833 gesellte sich der an das Catharineum versetzte Bamberger zu ibnen. Diese vier, nach Schütte's bald erfolgtem abgange die übrigen drei, lasen nun classiker zusammen: dabei bildete sich unter ihnen die innigste freundschaft aus. Gaben Emperius und Bamberger nun auch zu, das Ibykos, der in der literatur-geschichte bis dahin wie ein verlorner posten dagestanden, jetzt seine stelle angewiesen erhalten, dass auch im einzelnen vieles jetzt erst richtig bestimmt sei, immer kamen sie und namentlich Emperius, darauf zurück, dass in G. Hermanns recension doch der richtige weg geseigt sei und brachten den dagegen immer schwächer ankämpfenden eudlich zu dem entschlusse, durch gelungenere ar-

<sup>11)</sup> In Jahn's jehrb. f. phil, u. pād. 1833, bd. VIII hū 3.

<sup>12)</sup> Schneidewin erinnerungen an Ad. Emperius p. 15. Krueger in Bamberg. Opusc. praef. p. XIII sq.

beiten ein besseres' urtheil über sich von G. Hermann zu erswingen. Es ward also der treffliche, von G. Hermann ganz besonders geschätzte Emperius das für Schneidewin, was er bei seinem aufenthalt in Göttingen (1828) manchem commiti-tonen ohne es in seiner anspruchslosigkeit zu ahnen, geworden war: er führte von G. Hermann und Lachmann gebildet in die in Göttingen damals weniger beachtete streng kritische methode ein: die beweise dafür hinsichtlich Schneidewins liegen in dem 1835 edirten Simonides klar vor: man vergleiche nur die behandlung im Ibykos und im Simonides und man wird sie sehen. Bedenkt man, wie beide werke nur etwas mehr als zwei jahre auseinander liegen, bedenkt man, wie während derselben mancherlei sorge die 1834 besorgten ausgaben von Cicer. Oratt. selectae und Cicer. de Orat. veranlassten, bedenkt man endlich den mit zeitopfern verbundenen unterricht, so muss man den fleiss, die ausdauer, die kraft des jungen mannes bewundern, durch die eine solche umwandlung und durchbildung in so kurzer zeit möglich geworden: denn gerade in diezen jahren liegt die eigentliche ausbildung Schneidewins, in ihnen hat er den wichtigsten schritt zu den spätern wissenschaftlichen erfolgen gthan. Freilich tönt in der vorrede zu dem A. Böckh und K. O. Müller gewidmeten Simonides eine verstimmung gegen G. Hermann durch: aber sie ist leicht zu erklären und wohl sehr verzeihlich: was in ihr von Emperius und Bamberger gesagt, ist aber, wie man jetzt sieht, keine floskel, sondern lautere wahrheit. Natürlich ward das buch mit entschiedenem beifalle aufgenommen und viel 15) recensirt: mit ihm hatte sich sein verfasser unbestritten eine bedeutende stellung 14) unter den philologen gleichen alters erwor-ben. Wie eifrig er aber auf dem nun sichern wege fortschritt, zeigt das ein paar monate nach dem Simonides verfasste schulprogramm 15), über welches auch G. Hermann sich anerkennend aussprach 16), so dass Schneidewin durch eigne tüchtigkeit den trefflichen mann sich gewonnen hat: seit der zeit bis zu G. Hermann's tode ist er mit ihm in engstem verkehr geblieben und hat auch an sich erfahren, wie anregend, fördernd G. Hermann in andrer studien einzugreifen verstand.

War sonach das leben in Braunschweig in wissenschaftlicher hinsicht sehr befriedigend, so waren dagegen die aussichten auf weiteres fortkommen sehr bedenklich, auch die amtliche thä-

<sup>13)</sup> G. Schneidew. Delect. Poes. Lyr. p. 337. 376.
14) Bergk. ad Poett. Lyr. Gr. praef. p. V ed. 1ae: alii certatim novem qui vocantur lyricos illos poetas illustraverunt commentariis, ex quibus Schneidewiniana Simenidis Cei recensio facile primum sibi vindicat locum.

<sup>15)</sup> Exercitationum criticarum in poetas graceos minores capita quinque. 4. Brunsvig. 1836.

<sup>16)</sup> Zimmerm. zeitschr. f. alterth. 1835, nr. 66.

tigkeit den neigungen Schneidewins nicht recht entsprechend: mit freuden gab er daher, als das hannoversche universitätscuratorium auf K. O. Müller's antrieb ihm, wenn er als privat-docent in Göttingen auftreten wolle, eine seinem braunschweiger gehalte gleiche summe als remuneration jährlich auszusahlen, zusicherte, seine stellung auf: es war dies die letzte freude, welche er seiner geliebten mutter bereitet hat: sie starb am 30. märz 1886: am 7 april desselben jahrs verliess er Braunschweig, um sich in Göttingen zu babilitiren. So lebte auch unser verkehr, schon früher ein inniger, jetzt, war er auch durch briefwechsel 17) unterhalten gewesen, von neuem und lebhafter wieder auf. Die neue stellung erlaubte Schneidewin, alle seine kräfte dem von erster jugend an eratrebten ziele zu widmen: es geschah dies sunächst durch vorlesungen, deren er allmählig über Homer, Aristophanes, Platon, Plautus, Horaz, lateinische und griechische grammatik, encyclopädie und methodologie der philologie ausarbeitete: sie gefielen: eben so die art, wie er eine societät leitote. Daneben unterblieb nicht das achriftstellern: aufsätze erschienen im rheinischen museum, in Zimmermanns seitschrift, in Jahns jahrbüchern, den göttinger gelehrten anzeigen: er gab ferner die neuentdeckte Vita Pindari des Eustathius 18) und Ovids metamorphosen heraus. Seit er am 20. mai 1887 zum ausserordentlichen professor ernannt und am 12. october in folge von Dissen's tod zur leitung eines theils der übungen im philologischen seminar berufen war, schien das leben für ihn sich immer günstiger zu gestalten, als die politischen wirren des herbstes 1837 weitere fortschritte — Schneidewin gehörte zu den Sechs hemmten: verhandlungen mit Gotha, später mit Hildburghausen wegen übernahme des directorats der dortigen gymnasien gepflogen zerschlugen sich und wurden vom curatorium nicht be-Doch schlug ihn dies nicht nieder: denn am 18. rücksichtigt. april 1838 führte er den lang gehegten wunsch sich zu verhei-Da die vorlesungen schon nicht mehr so viel zu rathen aus. schaffen machten, ward nun um so eifriger geschriftstellert: es erachienen im anfang 1838 und 1839 kritische schriften 19) kleinern umfangs, vielfache aufsätze in zeitschriften, fast alle nur vorläufer des in denselben jahren edirten Delectus poesis Graecorum elegiacae, iambicae, melicae, in dem er die frucht seiner bis dahin auf dem felde der griechischen lyrik gemachten studien

17) Schneidew. ad Ibyc. Rell. praef. p. xxiv. Exercitt. crit. cap. quinq. p. 19.

18) Bustathii procemium carminum Pindaricorum. Ed. F. G. Schneidewin. Access. I. Supplementa corporis fragm. Pindaricorum Boeckhisni. II. Exercitationum critt. capita VI. VIII. VIII. IX. X. XI. 8. Gotting. 1837.

19) Fragmente griechischer dichter aus einem papyrus des königl. musei zu Paris. 8. Götting. 1838. — Coniectanea critica. 8. Gotting.

ausammenfasste: er hat durch dies buch grossen 20) nutzen gestiftet, indem eine reihe alter dichter durch selbiges asst resht in den kreis der philologischen studien eingeführt wurde. Es fand die arbeit überall die verdiente anerkennung: es sah Schneidewin sein ansehn steigen, seinen regen ehrgeiz mehr und mehr bofriedigt. Die wichtigern der bis jetzt gelieferten schriften standen in einem innern zusammenhaug: erforschung der alten griechischen lyrik ist ihre aufgabe: davon führte die noch 1839 in gemeinschaft mit mir vollendete bearbeitung der griechischen paromiographen nur scheinbar ab, da grade das älteste und beste in ihnen mit richtungen der hellenischen poesie zusammenbängt: doch hat sich Schneidewin weniger als ich hoffte dabei betheiligt, dagegen die herausgabe mehr als ich wünschte beschleunigt. Mitten in dies eifrige schaffen fiel der tod K. O. Müllers, 1. August 1840, an dem er, wie jeder mit Schneidewins schriften vertrante weiss, auf das innigste hing; auch war Müller unwandelbar derselbe gegen Schneidewin geblieben. Es folgte in dem winter desaelben jahrs eine schwere krankheit und brachte sie ihn dem tode nahe: ganz hat er sich von ihr nie erholt; eine angemeine reizbarkeit blieb vielmehr, welche auch nicht Drieburg, Pyrmont, Norderney zu beseitigen vermochten. Freilich war von nun an sein leben auch mehr denn je von arbeiten und sorgen voll: es häuften sich unmittelbar nach Müller's tod die vorlesungen: auch waren programme 21) zu schreiben: dabei trieb es ihn gewaltig, die schon lange vorbereitete ausgabe Martials abzuachliessen, indem er durch sie grade bei der vacanz eine des anwachsens seiner familie wegen doppelt wünschenswerthe verbesserung seiner stellung herbeizuführen hoffte. Eine nur kurze unterbrechung in dieser arbeit führte die bearbeitung des eben entdeckten incertus auctor de figuris 1841 herbei: denn im juli desselben jahrs schloss er mit dem Martial ab. Schon als student war er zufällig zu genauerer beschäftigung mit diesem dichter gekommen und lange mit ihm vertraut: aber auch se muss, wer unbefangen diese leistung betrachtet, die thätigkeit anstaunen, mit welcher aus allen ecken und enden Buropa's das erstauplich massenhafte, reichbaltige material zusammengebracht worden, muss bewundern die vortreffliche zusammenstellung des reichen, auf das genaueste durchforschten apparats, die vorsichtige, sanbre

<sup>20)</sup> Vgl. meinen grundriss d. metrik vorr. p. vi. — Recensionen des Delectus sind: O. Schneider in Zimm. ztsch. 1838, n. 115: G. Hermann in Jahns jahrb. 1839, bd. 27, 1, p. 26. N. Back ebender. 1840, bd. I, p. 36: Frans in Münch. gelehrt. anz. 1840, nr. 11 sqq.: Bergk in Zimm. ztsch. 1841, nr 71 sqq.

<sup>21)</sup> Er schrieb: Flavii Sosipatri Charisii de versu Saturnio commentariolus. 4. 1841. — Emendatt. Aeschyleae. 18<sup>42</sup>/<sub>42</sub>. — De Pittheo Troezenio commentatio. 1842. — De Laso Hermionensi commentatio. 18<sup>42</sup>/<sub>45</sub>.

mit sicherer methode und mit eben so viel geschmack als gelehramkeit durchgeführte verwendung desselben : es ist diese amegabe die erste, wirklich kritische und daher epoche machende dieses so lange vernachlässigten dichters, die sicherste grundlage für weitere forschungen: ihr werth ward ohne widerrede anerkannt: mit ihr hatte sich Schneidewin unter den nach K. Lachmann's vorgang die kritik der lateinischen dichter übenden philologen einen ausgezeichneten platz erzungen. Aber noch während er diese wirklich grossartige kritische arbeit vollendete, war er schon auf einen grade bei Martial so nothwendigen commentar bedacht: auch hierfür war noch durch K. O. Müllers nie ermüdende freundschaft eine bedeutende erleichterung dadurch verschafft, dass Schneidewin von den erben des weiland rector Schmieder in Brieg dessen vollständig ausgearbeiteten commentar erhalten hatte: ausserdem hoffte er auf zum theil aus Böttiger's nachlasse stammende beiträge Weicherts, denen er dann eigenes beizufügen dachte. Doch legte er diese arbeit zurtick, aber nur um sich eine kurze erholung auf die aufreibende kritische mühwaltung zu gönnen, deren er um so mehr bedurfte, als während der letzten jahre beitre stimmung ihm seltner geworden war: er verfolgte gespannt die auf besetzung von Müller's stelle zielenden schritte der behörde, die ihn für sich nichts gutes abuen liessen. Das erste was geschab war errichtung eines pädegogischen seminars unter alleiniger leitung des zum ordentlichen professor ernannten bisherigen director des hiesigen gymnasium F. Ranke: für Schneidewin geschah nichts: dies führte ihn bei seiner reizbarkeit zum bruche mit dem bis dahin befreundeten Ranke, obschon dieser sich nicht des geringsten vergehens gegen Schneidewin schuldig gemacht hatte. Ranke siedelte aber bald darauf nach Berlin über: nun ward K. F. Hermann berufen, ohne dass Schneidewin verbessert ward: wie sonst gut unterrichtete sagen, hatte er sich des oberschulrath Kohlrausch ungunat zugezogen. Schneidewin war mit Hermann damals wenig bekannt: die art, wie dieser das alterthum behandelte, zog ihn nicht an: ich dagegen hatte vielfach mit Hermann verkehrt and seit 1832 war selten ein jahr vergangen, wo wir uns nicht gesehen und namentlich über unsere vorlesungen, die mehrfach denselben stoff betrafen, verhandelt hätten: ich kannte seine vielen vortrefflichen seiten und hoffte auf ein einmüthiges zusammenwirken unter nus dreien. Doch verstimmte - taktvolle werden das verstehen -, dass Hermann zur bedingung seines herkommens unter andrem unsre ernennung zu ordinarien ge-macht hatte: Schneidewin hat ihm offen erklärt, dass dafür er nicht dankbar sein könne: es verstimmte, dass bei der ersten verbandlung über, die vorlesungen als Hermanns ansicht hervortrat. dass das, was er nicht läse, so gut als gar nicht gelesen werde. Es erschien daher die von einem freunde uns zugehende

nachricht, dass in Ayranches eine alte vollständige handschrift des Cicero de Oratore sich finde, als eine glückliche fügung: wir beschlossen diesen fund auszubeuten und hofften, nach der rückkehr was Göttingen uns bringen würde mit leichterm blute hinnehmen zu können. Das curatorium bewilligte einen zuschuss zu den reisekosten und so eilten wir im herbst 1842 in die Nermandie, wo die gefälligkeit des bibliothekars, Mr. Motet, den schatz uns völlig frei benutzen liess; allein - die handschrift war unvollständig: die erste stunde ergab, dass sie zwar die quelle der bis jetzt bekannten unvollständigen, dass aber das bei weiten meiste dessen, was sie bot, auch in Ellendt's apparat und im Erlang. 2 enthalten sei. Wir haben dennoch den codex auf das genaueste verglichen und nur der zufall hat die bekanntmachung des wichtigsten aus der handschrift verzögert: sie soll nächstens erfolgen. Der hauptzweck der reise war also verfehlt: dafür suchten wir uns auf der rückreise in Patis und Brüssel au entschädigen und durch Hase's wohlwollen und Dübner's freundschaft gelang es uns, reichlichen nutzen aus dem nur kursen aufenthalt zu ziehen. Ein besuch bei den freunden in Bonn wirkte auch helebend und so kehrte Schneidewin mit grösserer frische und neuem muthe zurück. Doch bald waren verstimmungen wieder da : es beleidigte und brachte namentlich Schneidewin auf, dass Hermann in seiner antrittsrede (wenigstens doch unvorsichtig) aussprach, er sei gerufen, um die hier gesunkene philologie zu heben: war doch die zahl der bier studirenden philologen seit Müllers tode nicht gesunken: das schlimmste war, es schien zu klar, dass nicht anerkennung irgend einer tüchtigkeit seiner neuen collegen ihn die bedingung rücksichtlich des ordinariats hatte stellen lassen. Doch ich will diese dinge nicht weiter verfolgen: um gerecht zu sein, muss man festhalten, dass eine vielleicht noch grössere reizbarkeit als bei Schneidewin auch bei Hermann vorhauden war: sie batte sich seiner bemächtigt, weil ibm - man muss sich die damals berrschende stimmung vergegenwärtigen - mündlich wie schriftlich hierher zu gehen abgerathen war: er meinte nun auch hier mit ungunst angesehen zu werden, während jeder ihn vom gegentheil zu überzeugen sich bemühte: er meinte, sich hier eine stellung erobern zu müssen 23), während sie ihm niemand bestritt. Es war also zwischen Hermann und Schneidewin eine kluft, die weder mehrfache gefälligkeiten des erstern noch die zeit ganz ausgeglichen hat; es fühlte sich Schneidewin zu sehr in seinem wirken, in seiner ganzen stellung durch jenen gedrückt, und jedes semester, das die leicht sanguinischen hoffnungen des erregten in hinsicht auf zahörersahl nicht befriedigte, gab dem unbehagen neue nahrung. In solcher lage kam an ihu die aufforderung, eine nöthig gewer-

<sup>22)</sup> Vergl. hannoversche zeitung 1856. nr. 35, p. 105.

dene neue auflage des Dissenschen Pinder zu besorgen; er ging darauf ein und schon 1843 erschien der erste band; Dissen hatte die kritische seite so gut wie übergangen: jetzt war in grösster kürze die geschichte des textes gegeben, auch eine brevis disputatio de vita et scriptis Pindari beigefügt, welche ohne zweifel zu den gelungensten arbeiten Schneidewins gehört. Als bald darauf Bergk die Poetae Igrici Graeci veröffentlichte, schrieb Schneidewin sofort eine umfassende recension <sup>25</sup>): sie ward die veranlassung zu einem streit mit dem früher so befreundeten. Ueber diese fehde weiss ich nur das, was gedruckt vorliegt, da Schneidewin nie näheres mir mitgetheilt: nur das kann ich sagen, dass als 1852 hier die philologen tagten, Bergk wünschte mit seinem gegner zu sprechen und den streit beizulegen. Schneidewin ging auf meine desfalsige mittheilung bereitwillig darauf ein, beide sprachen sich und ich freute mich innig, zu einer annährung beider beigetragen zu haben: aber es dauerte nicht lange und die stimmung Schneidewins gegen Bergk war feindlicher denn je. Erfreulicheres brachte das jahr 1844: einmal die redaction der zweiten auflage von K. O. Müllers geschichten hellenischer stämme und städte: dann Babrios: wie denn immer irgendwelche die kenntniss der alten griechischen poesie erweiternde entdeckung bei Schneidewin die freudigste erregung hervorrief: die liebe, die begeisterung für seine wissenschaft war eher stärker als schwächer geworden: in diesem falle bewies er dies durch mehre 24) mit allgemeiner theilnahme aufgenommene abhandlungen. viel mehr als der fabulist beschäftigte ihn die gründung einer neuen philologischen zeitschrift: nachdem er die einleitungen getroffen erschien gegen ende 1846 das erste heft des dem gedächtnisse K. D. Müllers geweihten Philologus, einer zeitschrift, die bald eine der ersten stellen unter den gelehrten zeitschriften einnahm. Es hat ihm dieser Philologus unsägliche arbeit, mühe und noth gemacht und nur wer selbst einem unternehmen der art vorgestanden weiss, welche thätigkeit dabei zu entwickeln, welche schwierigkeiten zu überwinden und welcher - dank zu ärndten ist: Schneidewin aber hat nicht allein dies ertragen, er stand auch nicht an, überzeugt der philologie einen dienst zuerweisen, ihr ein opfer zu bringen: denn da er 600 rthl. gehalt hatte, war er auf litterarischen verdienst gewiesen, den der Philologus aber so gut wie gar nicht brachte: liebe zur wissenschaft ist bei Schneidewin keine redensart gewesen. Trots. der durch die redaktien auferlegten arbeiten hat er in die ersten bände eine reihe der gediegensten abhandlungen geliefert: dann gab er 1847 die Opusula des 1844 uns entrissenen Emperius

24) Götting, gelehrte ans. 1845. st. 1, 2, 136.

<sup>23)</sup> Jahrb. f. wissensch. kritik. 1844. nr. 63 sqq.: besonders abgedruckt Götting. 8. 1844, nit zusätzen.

beraus, we die verrede wie auch ein besonders abgedruckter 26} anfacts zengaiss ablegt von der treue und liebe Schneidewine gregen seine freunde: ferner Heraklides Politien, das erste best des Dissenschen commentars zum Pindar, woran 1848 die für die Göttinger studien verfasste abhandlung über die Homerischen hymnen auf Apollon sich reihte, eine probe der mit besondrer vorliebe getriebenen studien über die Homerischen hymnen. Wenn aber 1848 die thätigkeit nachzulassen scheint, so scheint das nur so: er schrieb nur aufsätze, weil er für die Haupt-Sauppesche sammlung die bearbeitung des Sophokles übernommen, word er sich auf das sorgsamste vorbereitete: die aussererdentlichen ereignisse des jahrs 1848 fesselten ihn nicht, da ihm alles pelitische treiben gründlich verhasst war : er batte allmählig eingeseben, dass zu seinem politischen versuche 1837 ihn nur sein herz geleitet und er deshalb zum politiker nicht tauge: er hatte die opfer, die ihm jener versuch gebracht - manche vocation hatte er nicht erhalten: seine biesige stellung war so beschränkt - gern und willig in dem wahn getragen, nur um so treuere fresude sich erworben zu haben: als ihn aber Dahlmann, dem der Delectus gewidmet war, auf der Lübecker germanisten versammung 1847 so kalt, so abstossend, als habe er ihn nie gekannt, lehandelte, sich also jener wahn wirklich als wahn erwiesen, gab er für immer die politik - und wer möchte ihn tadeln! - auf, zog sich von allem irgend damit zusammenbängendem, somit auch von den universitäts-angelegenheiten, zurück: er glaubte, es sei viel, viel besser, die zeit seinen lieben alten zu Widmen, bei denen er sich heimisch fühlte und die die ihnen gehaltene treue mit gegenliebe, nicht mit kälte vergalten, indem sie ihren verehrer immer dahin brachten, die differenzen den varianten und sonstige unebenheit in überlieferung wie in auffassung zu harmonie aufzulösen - als in die parteikämpfe med in das meer der intriguen und hässlichsten leidenschaften sich einzulassen, welche die politik oder unpolitik der über nacht zu politikern gewordenen egoistischen und kleinlich gesinnten weltverbesserer hervorgerufen. So konnte denn schon 1849 das erste bändchen des Sophokles erscheinen, 1854 das letzte: dazwischen liegen neue auflagen einzelner bändchen, ja 1855 ist die dritte auflage des ersten bändchens ausgegeben: wie umfassende studien er dabei gemacht zeigen sowohl die abhandlungen in der Göttinger societät der wissenschaften 26), als auch asser anderm die Sophokleischen studien im Philologus. Die rasch auf einander

<sup>25)</sup> Erinnerungen an Ad. Emperius von prof. Fr. W. Schneidewin: im braunschweig. magazin 1844. st. 40 fg.: auch besonders abgedruckt, 4. Braunschw. 1844.

<sup>26)</sup> Die sage von Oedipus. 1852: de Aypothesibus tragoedierum Graecarum Aristophani Byzantio vindicandis Comment. 1853: über die Trachinierinnen des Sophokles. 1854.

Folgenden auflagen, die häufigen, stets günstigen recensionen 27), des euch anderwärte öffentlich ausgesprechene leb documen. tirten die im publicum für die ausgabe günstige stimmung: während man also glauben musste, der verfasser arbeite aur immer fröhlicher fort, verlor er die lust zur arbeit: denn da dem verleger vielfache klagen, die er meinte nicht überhören zu dürfen, ilber die in der ausgabe befolgte methode zukamen, verhandelte dieser darüber schriftlich wie mündlich mit Schneidewin und verlangte änderungen: so sehr sich Schneidewin im anfang auch den wünschen des von ihm hochgeachteten mannes entgegenstemmte, er gab zuletzt doch nach und die im ersten bande der dritten auflage eingehaltne form ist die frucht dieses nachgebens: aber seit der zeit war die lust für die ausgabe verschwunden: .. noch einmal will ich sie umformen, dann nicht wieder". witt auch hier Schneidewins temperament hervor; er musste sick ja sagen, dass bei schulausgaben verzugsweise unmöglich ist, es allen recht zu machen: während dem einen zu viel erkläst ist, geschieht nach einem andern zu wenig: während der eine einen lesbaren text und conjecturen in ihm will, klagt der andre über interpolation oder über den in verschiedenen auflagen nicht gleichen text: er musste also festhalten, dass wenn ein schulmann eine ganz zusagende ausgabe haben will, er sie sich selbst zu machen babe, und musste unbekümmert um die urtheile entweder rubig den für richtig erkannten weg gehen oder — die ausgabe aufgeben. Allein seine weichheit brachte ihn zam schwanken und dadurch ward ihm die arbeit lästig; um so lästiger, da manches andre noch zu erledigen war: das zweite hest des Dissenschen commentar zu Pindar 1850, eine textesrevision desselben dichters bei Teubner in demselben jahre, die schon 1855 eine zweite auflage erheischte, beschäftigten nicht lange: die im september 1852 abgeschlossene, mir dedicirte ausgabe des Martial zeigte zwar, wie er diesen dichter nicht aus den augen gelassen, hatte aber eine grössere anstreugung nicht erfordert, was such wold von den 1853 edirten Babrios und Hyperides gelten darf: dagegen drängte es ihn die von Miller aufgefundenen, ihm schon länger 28) bekannten bücher des St. Hippolytus vereint mit seinem collegen Duncker gründlich revidirt mit lateinischer übersetzung, die er wohl als das schwerste,

Digitized by Google

<sup>27)</sup> Was ich von recensionen grade genau angeben kann ist folgendes: Thiersch in Münch, gel. anz. 1850 nr. 9: G. Wolff in Mützel's zeitsch. f. d. gymnasialwesen Decemb. 1852, daselbst 1854, p. 59 und p. 221: von demselben in Caesar's ztsch. f. alterthumswiss.1853 hft. 4.: A. Nauek in Jahn's jahrb. 1852 bd. 65. p. 233, sqq.: Kayser in Jahn's jahrb. 1852, LXV, p. 6, 1854 LXIX, 5, p. 492 sqq., LXXI, p. 228: Schenkel ztsch. f. Oestereich. gymn. 1855 p. 458 ff.: Bonitz ebendas. 1856, p. 633 ff.: Kennedy on Schneidewins edit. of the Oed. Tyr., Journal of Philol. I, p. 232 ff. 28) Vgl. Philol. I, p. 421.

was er je gemacht, bezeichnete, zu ende zu führen, um so hald als möglich dem Aeschylos seine gauze kraft ungetheilt zuwenden und eine vorläufige ausgabe der griechischen authologie, als deren vorläufer das 1855 zum wechsel des prorectorats geschriebene programm 29) zu betrachten ist, vollenden zu können. Und das erste heft des Hippolytos war ende 1855 fertig, von Acschylos liess er im november desselben jahrs den druck beginnen: den Aeschylos batte er seit seinen universitätsjahren wiederholt auf das angestrengteste studirt; schon in seinen zur promotion aufgestellten thesen sind emendationen zu ihm: mit Ahrens, Bamberger, Emperius verhandelte er grade über diesen dichter oft und gern: an Bamberger's ausgabe der choepheren (1840) hatte er viel antheil: als K. O. Müller gestorben, las Schneidewin sofort über den Agamemnon: die vorrede sum indez lectionum 1841/42 enthält Emendationes Aeschylese: so wie Prans die didaskalie zu den Septem c. Th. gefunden, commentirte Schneidewin 50) sie vortrefflich: so glaubte er endlich so weit gekommen zu sein, seinen geliebten dichter mit einem commentar ausstatten zu können: der Agamemnon war druckfertig und wie gesugt der druck begonnen, als der unerbittliche ted den inmitten der ausführung von lieblingsplänen beschäftigten mann aus seiner ihm so lieben thätigkeit herausriss: es erlag Schneidewin am 11ten januar 1856 einem nervösen fieber.

Es bedarf nicht der bemerkung, wie ein leben voll der angestrengtesten arbeit so eben vorgeführt worden: nimmt man aber, wie man doch muss, noch hinzu, mit welcher sorgsamkeit die vorlesungen, zu denen später noch Aeschylos, Tacitus, die griechischen dialekte sich gesellten, aus - und umgearbeitet wurden, bedenkt man, wie bereitwillig den studenten zeit gespendet, welch ausgedehnter briefwechsel besonders seit gründung des Philologus geführt ward, wie endlich gar manche jüngre philologen, die hier nicht studiert, aber entweder durch den Philologus oder auf andre weise verbindung mit ihm angeknüpft hatten, von ihm in ihren studien auf das freundlichste unterstützt wurden, se muss man seine arbeitskraft wahrhaft anstaunen. Diese unausgesetzte thätigkeit verhalf ihm natürlich zu einer grossen gelehrsamkeit, die ihn dann wieder zum lehrer besonders befähigte: sie zeigte sich auch in allen immer mit gleicher liebe behandelten vorlesungen; in ihnen suchte er zu richtiger methode anzuleiten, sie ferner so lehrreich als möglich zu machen, worin er nach verständiger und tüchtiger zuhörer zeugniss 51) durch die klarheit und besonnenheit seines fliessenden vortrags, namentlich auch dadurch unterstützt wurde, dass er nach K. O. Müller's

<sup>29)</sup> Schneidewini Progymnasmata in Anthol. Graecam. 4. Gotting. 1855.
30) Philol. III, p. 348.

<sup>31)</sup> Vgl. hannov. zeitung 1856, p. 123.

muster die texte der alten meisterhaft zu recitiren verstand, Recht eigentlich concentrirte er aber die kraft seiner ausgezeichneten lehrgabe auf das philologische seminar, in dem er Homerische hymnen, Aristoteles rhetorik und poetik, Horazens Ars postica und Lucrez behandeln zu lassen pflegte: er imponirte bier durch seine ausgedehnte, jeden augenblick ihm gegenwärtige belesenheit, durch seine schärfe in behandlung jeder einzelnheit, seine immer gleiche, feste methode, durch seine gewandte, von aller manier und floskeluder geziertheit freie und dabei doch gelehrte behandlung der lateinischen sprache in freiem vortrag. Freilich war er nicht allen seminaristen 52) bequem und recht: wenn es nicht ging, wie er erwartet, ward er leicht heftig und bitter, sprach rücksichtslos herben tadel aus: diese unzufriedenheit äusserte sich, das ist wahr, in den letzten jahren öfter: aber sie war weniger die folge von kränklichkeit, als von der auch von K. F. Hermann und mir gemachten erfahrung, dass die philologische jugend nicht mehr den wissensdurst, den eifer, die hingebung kundgebe wie früher. Die gründe dieser erscheinung: die vielfach für die philologie ungenügende vorbildung auf schulen - das zurückziehen der besseren köpfe von der philologie: sie ist allmälig auch zu einer gewöhnlichen brodtwissenschaft geworden und macht man in ihr eine carriere - Strömungen der zeit - die durch vorschriften von oben herbeigeführte sersplitterung der kräfte - die gründe dieser erscheinung konnten wir niebt heben und war somit geduld zu üben: das vermochte nun Schneidewin kaum, da ihm das lehren kein blosses amt, kein blesses geschäft oder kalte pflicht war, sondern eine sache des herzens, etwas, was ja gar selten erkannt und geschätzt wird. Hatte ein seminarist gut interpretirt oder eine gute abhandlung geschrieben, so war die freude gross und ein spaziergang um den ganzen wall - auf dem trafen wir nos namentlich im winter fast regelmässig und pflegten da die seminars-erlebnisse zu verhandeln - ward in lebhafter unterhaltung darüber hingebracht: war das gegentheil der fall gewesen, war auf eine an alle gerichtete leichtere frage keine antwort erfolgt, so konnte sich Schneidewins eine völlige niedergeschlagenheit bemächtigen und ihn zu beruhigen kostete mühe. Wahrhaft liehevoll nahm er sich aber der strebsamen an: es leben überall jängere und ältere männer, die dankbar bezeugen können, wie den dank, den nach altem brauch am schlusse des semesters der docent den zuhörern für ihren fleiss auszusprechen pflegt, früher oder später den zuhörern durch die that zu beweisen er nicht leicht die gelegenheit vorübergehen liess: wie manchem hat er, der so oft mit arbeit überladne, die mittel zu wissenschaftlichen arbeiten durch herbeischaffung von büchern, von collationen,

<sup>32)</sup> Vgl. illustrirte seitung 1856, mai, nr. 674.

durch mittheilung eigner sammlungen und ausführungen, durch rath und anleitung gegeben! Am nächsten stellte er sich aber zu denen, welche in die von ihm geleitete philologische societät eintraten: dankbar haben dies Stoll, Baumeister, Wölfflin, andre öffentlich anerkannt. Treu also und eifrig sehen wir ihn coine pflicht als lehrer üben: auf dieselbe weise verfuhr er als schriftsteller; denn er war der ansicht, als academischer lehrer sei er zum schriftstellern verpflichtet: daher hat er es von aufang an mit seinen büchern ernst und genau genommen: eher liess er sich in aufsätzen und anzeigen geben, die er plänklern gleich auszuschicken liebte, um andrer urtheife bervorzuholen: wie viel des anregenden, des neuen und tiefen in ihnen enthalten, wird erst, wenn sie von Fleckeisen gesammelt vorliegen, recht auer-kannt werden. Vorzugsweise hatte er aber der poesie seine stadien zugewandt: mit recht: denn er war für die erklärung der dichter wie geboren: er war begabt mit phantasie - sie machte es ihm mëglich leicht und sicher sich in die gedankenkreise andror zu versetzen; hatte er doch im aufspüren und errathen des zusammenhangs uns zusammenhangslos überlieferter fragmente alter diehter es zu einer wahren virtuosität gebracht: er war ferner begabt mit durchdringendem scharfsinn und feiner beobachtungsgabe - das finden der fehler in der überlieferung der texte, der mittel zu ihrer beilung gelang ihm vermittelst überraschender combination gar oft vortrefflich: dazu kam ein bewundrungswürdiges gedächtniss --- er hat dies sein ganzes leben hindurch zu schärfen und sieh zu erhalten gesucht: er hatte die meisten bücher Homer's vollkommen inne, wo man anfing, fubr er auf der stelle fort: Pindar, Sophokles, den grössten theil des Aeschylos wusste er auswendig und zwar so, dass wo irgend die überlieferung unsicher, er die lesarten der handschriften im kopfe hatte: er wusste das auch im Martial, wo doch der apparat so umfangereich; endlich ein auf liebe und bewunderung der alten basirter eiserner fleiss - in diesem that er nur sich selbst nie genüge: durch ihn erreichte er seine umfassende lecture, seine völlige vertrautheit mit dem character, der denkweise des alterthums, die ausgezeichnet genaue und tiefe kenntniss der beiden claseischen sprachen: er war grammatiker im vollsten sinne des worts: wie viel er sich mit den feinsten gesetzen dieser sprachen beschäftigt, wie er bis in das kleinste eingedrungen. davon legt sein Sophokles, legt der Agamemnon, von dem viel zu wenig gesagt ist, sagt man, er habe in der erklärung seine vergünger übertroffen, das beredteste zeugniss ab: nur eins fehlte ihm, tiefere philosophische studien, zu denen er seiner ganzen natur nach nicht hinzuneigen schien. Da alle seine gröseern arbeiten diese eigenschaften in vollstem maasse zeigten, so war der beifall, mit dem sie aufgenommen wurden, ein allgemeiner und völlig verdienter: gern übersah men einzelne über-

eitungen, welche sich aus der hast erklären, mit welcher der immer fester bei ihm sich einnistende gedanke an frähen tod ibn von einer arbeit zur andern trieb: er hatte ja noch so vieles zu vollenden! In jedem der nächsten jahre sollte ein band Aeschyles erscheinen: eine ausgabe der Homerischen hymnen, ein Corpus Lyricorum Graecorum, eine grosse kritische ausgabe des Sophokles, ein erklärender commentar zu Lucreties wurden auf das emsignte verbereitet: vor allem war aber sein streben auf die abfassung einer lateinisch geschriebenen Historia Poeseos Gracoac, von der man als probe die Vita Pindari betrachten kann, gerichtet: deshalb else eilte er: er war sich dessen auch wohl bewusst: daher denn der eifer, in nachträgen und abhandlungen als verfehlt erkanntes durch besseres zu ersetzen, eine seite, die der biedre freund des entschlafenen, Fr. Hause 35) so liebevoll geschildert liat. Während sonach Schneidewin's verdienste auf das bereitwilligste von dem philologischen publicum anerkannt wurden, war das bei seinen vorgesetzten weniger der fall: erst im letaten iahre seines lebens kam er zu einem gehalte, der ihn der sorge enthob: auszeichnungen sind ihm, wenn man die bestätigung der wahl zum mitgliede der hiesigen societät der wissenschaften abrechnet, nicht zu theil geworden: sie hätten ihm das leben sehr verschönert: denn wie empfänglich er für dergleichen gewesen, hat mir noch die freude offenbart, welche er über die ihm bei der philologen-versammlung in Hamburg 1855 sowohl von frühern zuhörern gewordene als auch von andern seiten ber erwiesene ehre und auszeichnung empfand. Bei alle diesem zu streben, seinen pflichten in jeglisher weise nachaukommen, war nur bei einer nittlichen, wahrhaft christlichen grundlage möglich: sie sich zu erwerben, ist Schneidewin wohl bedacht gewesen und je älter, je reifer er ward, desto geduldiger, ergebener, demüthiger ward er, desto häufiger unterwarf er sein thun der strengsten prüfung, bei welcher er unter heissen thränen - άγαθοί δ' άριδάκουες άνδρες - alles, was er geleistet,

<sup>33)</sup> Ind. lectt. univers. Vratislav. p. hiem. a. 1856 babend. p. 11: claudit denique tristem funerum acerbissimorum ordinem Fr. Schneide-winus, amicus iucundissimus et integerrimus, qui florente aetate abre-ptus cum aliis multis nominibus luctuosum desiderium reliquit, tum bo-narum litterarum nomine illud maxime dolendum, quad praeclara operamulta, quae inchoeverat vel mente conceperat, aut quae perfecta iam iterum iterumque retractare ac perpolire cupiebat, destituere omnia fato coactus est: erat enim rara in eo animi alacritas et sedulitas, ut cum plura plerumque ac diversa studia aut continuaret aut etiam simul agistaret, inter plurima praeclare administrata essent etiam quae emendaturus si licuisset erat; nam et ipse animo candidissimo iterabat priora erroresque indagabat, et eorundem studiorum socios consulebet, momentes auteigaret et alios doceret: cuius curae cum in aliis rebus saepe testes fuimus, tum esepius repetitis Sophoeleis etudiis manifestum fecit emnibus.

als nichtig verwerfen, sein leben als ein verfehltes anschen und der verzweiflung nehe kommen konnte: dass er mir das vertranen geschenkt, ihm in solchen lagen nahe treten und beisteben zu dürfen, dass ich ihn mit meiner geringen kraft babe zu der einzigen quelle, aus der wir innern frieden schöpfen, mithinleiten dürfen, ist mir die schönste erinnerung aus dem leben mit ihm. Wenn er aber doch vielfach klagte, oft seinen missmuth herbe äusserte, mit bitterkeit und schärfe die gegenwart verurtheilte, so war dies mehr eine augenblickliche, auch durch kerperliches unbehagen bervorgerufene aufwallung, auch eine art äusserer form, als seine eigentliche innere überzeugung: milde war überhanpt ein grundzug seines characters und musste er seiner ansicht nach von ihr abweichen und ein hartes urtheil fällen, es schmerzte ihn und kostete ihm überwindung. Dagegen erkaunte er das gute bei andern auf das bereitwilligste an. vor allen bei seinen freunden: denn das verhältniss zu diesem war ihm ein gegenstand der reinsten freude und sorge. Verlangte ein freund bei einer arbeit einen dienst und er war im stande ihn zu leisten, wie gern that er es, wie oft ist dank dafür ihm öffentlich ausgesprochen! Hatte ein freund eine schrift edirt, welche freude gewährte es ihm, der erste zu sein, der das grössere publicum von dem geleisteten trefflichen in kenntaisa setzte: freunde zu haben sah er als sein grösstes gläck an und daher liebte er es, von seinen freundschaften öffentlich ein denkmal aufzustellen: daher die widmungen seiner bücher, aus denen man den freundeskreis leicht erkennen kann: noch das letzte von ibm selbst dem druck vollendet übergebne buch, die zweite auflage des Teubnerschen Pindar, ist dem mit ihm se eng verbundenen 54) Ritschl gewidmet! Es verletzte ihn auch nicht,

34) Ein schönes denkmal hat seinem freunde Ritschl gesetzt im ind. lectt. univers. Bonn. p. aest. 1856 hab. p. III: quod (Dordalus in Pl. Persa) cum nos potnisse DORPALVS esse dubitanter coniecissemus, de PORDALO potius festive cogitabat, quicum de his nugis nuper sermo incidehat per commorationis Gastunensis opportunitatem longe amoenissimam, R. G. Schneidevisus noster fide suauitatem aequans, humanitate fidem, litteris humanitatem: quem quo minus praesagiehat animus mox et familiaribus atque amicis et optimis studiis tam immaturo fato ereptum iri, eo nuno acerbiore luctu carissimum caput prosequimur.—
Regreifend sind die worte von Bernhardy im ind. leett. univ. Halene. p. aest. 1856 hab. p. xvII: Talibus in studiis dum consenescit (Meierus) . . . nuncius propemodum improvisus affertur Meierus vita decessiage: vixdum tamen reputantes quantam litterae iacturam feciasent, qui damnis reperandis sufficere possent, novis rumoribus percellimur et obstupuimus ad continuas philologiae clades. Adeo fidem et captum excedere videbatur, quod iamiam oredidimus, viros in aetatis flore constitutos C. Rermannum et Schneidevinum, qui disciplinam antiquitatis et Georgiam Augustam suam praeclaris meritis et institutionibus ornassent, fato repentino exstinctos fuisse; multumque valuit ut funesti casus minus aequo animo perferrentur, quod constabat paucos superesse pauciores-

wenn freunde von seinen ansichten abwichen: er ging sogar gern zu ihnen über: auf meinem letzten spaziergang mit ihm um den wall habe ich mit ihm lebhaft gestritten: ich hatte am morgen des tags im seminar eine disputation über Pind. Ol. H gehabt und dabei eine neue erklärung von vas. 56 sqq. versucht: als ich nachmittags sie ihm mittheilte, billigte er sie anfänglich: als ich aber zu vs. 62 gelangte und namentlich allor Syores xtl. von ihm abweichend fasste, fuhr er auf: "wie kannst du das sagen: das ist matt": und: "ich habe, als ich meine erklärung schrieb, alles so genau überlegt: es ist, wie ich gesagt, entschieden richtig". Ich blieb bei meiner meinung und wir stritten lebhaft, als ein gemeinsamer freund uns unterbrach: ich sprach mit diesem von anderem: Schneidewin ging theilnamslos und still neben uns her. Als ich die freunde verlassen wollte, bat Schneidewin "geh noch einen wall mit": als ich es abschlug, sagte er: "geh noch mit: du sollst auch mit άλιον έχοντες recht haben": es ist dies das letzte philologische wort, was ich von ihm gehört. Da er so gern sich mit freunden über wissenschaftliches besprach, genügte ihm der briefliche verkehr mit ihnen nicht: daher seine reisen, sein besuch der philologen versammlungen: er musste mit seinen lieben das erlebte und erlernte besprechen: Ahrens, Döderlein, Eckstein, Fleckeisen, Göttling, Fr. Haase, Nauck, den er auch selbst zum fortsetzer seines Sophokles sich gewünscht hat, Ritschl, Rost, Sauppe, M. Schmidt in Oels, Otto Schneider, Sintenis, Welcker und viele andre wissen, dass ich die wahrheit sage. Daher denn auch der tiefe schmerz, wenn einer seiner freunde durch den tod ihm entrissen ward! Der letzte, den er verloren, ist Bamberger gewesen: als die trauerkunde hierher kam ward ich gebeten, sie ihm mitzutheilen: wie sein schmerz gewesen, brauche ich nicht zu sagen, da briefe 55) von ihm ihn jetzt bezeugen. Aber auch in allen andern verhältnissen des lebens war sein edles gemüth zu erkennen: welche liebe hat er stets seinen lehrern bewahrt! Von Schedel ist dies schon erwähnt: noch 1844, wo beide bier sich trafen und sie sich zum letzten male gesehen, zeigte Schneidewin, wie er was er jenem schulde treu bewahrt habe: nie ferner hat er K. O. Müller's vergessen! einen schönen nachruf 56) schrieb er unmittelbar nach der todesbotschaft: 1846 widmete er seinem gedächtnisse diesen Philologus. Und hat er doch schon als jüngling, dann als eben angehender staatsdiener seiner von ihm so geliebten mutter eine stütze zu sein gesucht! Welche aufopfernde treue hat er ferner ohne unterbrechung seinen beiden schwestern bewiesen! Als 1851 die jüngere schwester schwer

que fore, qui tot et tanta munera philologiae sustinere possent et in academiis salubriter tueri.
35) Krueger in Bamberg. Opusc. praef. p. 1v.

erkrankte und ihre heilung grossen aufwand erforderte, bat er ihn mit grösster anstrengung - niemand lebt, der dies so weiss, als ich - bestritten: wohl schlich ab und an eine leise klage über seine lippen: aber was er zu thun hatte, darüber war er keinen augenblick zweifelhaft. Während er so für andere willig sorgte, kostete es ihm mühe, für sich etwas zu thun: wie lange war er 1852 unschlüssig, ob er ein haus kaufen solle oder nicht: er wähnte, dahei nur für sich zu sorgen. Wie er an frau und kindern hing, wie seine ehe eine überaus glückliche war, weiss jeder seiner bekannten; sein hauptsächlichstes streben war, die seinigen zufrieden und vergnügt zu wissen: sie haben ihm dafür auch das leben erleichtert, erheitert, kurz seine liebe, wie sie konnten, zu vergelten gesucht! Als des ununterbrochene studiren und die nie abbrechenden correcturen seine augen so geschwächt hatten, dass er abends zu lesen kaum wagen durfte, lernte seine gattin griechisch lesen, um ibm abends, Aeschylos, Sophokles vorlesen zu können: er bat grade dabei ein gut theil dieser dichter auswendig gelernt. Dies schöne familienleben fesselte ihn denn auch an das leben: als er von Hamburg so eben zurückgekehrt in langer unterredung mit mir sass, klagte er viel über körperliches leiden, das die reise nicht beseitigt und nun ihm das leben, was sich ja freundlicher zu gestalten aufange, so schwer mache: als er ein paar tage darauf mit seinen kinders spazieren ging, hat er unter bittern thränen gesagt: "nun werde ich auch bald unter dem grünen rasen ruhen müssen". Seine ahndung täuschte ihn diesmal nicht: nicht lange, und er ward krank: erregte die krankheit den freunden auch keine sorge, er sagte: "aufstehen werde ich nicht wieder". Und in der that, plotzlich am 24. december, ward die krankbeit gefährlich: er fühlte es und um sich zu dem letzten gange zu stärken, nahm er das beilige abendmahl: doch gott hatte es gnädig mit ihm beschlossen: von todeskampf blieb er frei: phantasien umfingen seinen geist, aus denen er nicht wieder zu sich kam: sanft und ruhig schlummerte er in jenes bessre leben binüber. Have pia atous candida anima: sit tibi terra levis.

Ernst von Leutsch.

## Verbesserungen

#### zu den:

bemerkungen zum siebenten buch der Nikomachischen ethik.

- Pag. 202 zeile 9 statt; elow èrégresas ist zu lesen: elow érégresas.
- p. 203 z. 12 statt: βίον κ. τ. λ. Die völlige ist zu lesen: βίον κ. τ. λ., die völlige.
- p. 204 z. 44 statt: eine interpunction: ist z. l.: eine interpretation.
- p. 207 z. 9 statt; auch ist z. l.: auf.
- p. 209 z. 15 statt: im XI b. der N. ist z. l.: im X b. d. N.
- p. 209 z. 22 statt: vermuthlich ist z. l.: vermeintlich.
- p. 264 z. 2 statt: ich ist z. l.: sich.
  - z. 7 statt: der vorausgehenden ist z. l.: den vorausgehenden.
  - z. 14 statt: begabten ist z. l.: begabter.
- p. 266 z. 26 statt: weite ist z. l.: weise.
- z. 27 statt: 635 ist z. l.: b. 35.
- p. 267 z. 40 statt: studium ist z. l.: stadium.
- p. 268 fehlt vor der ersten zeile das zeichen II.
- p. 268 z. 38 statt: im 1st. b. der N. ist z. l.: im 1st. c. des 2t b. der N. ethik.
- p. 269 z. 7 von unten statt: accipirten ist z. l.: anticipirten.
- p. 270 z. 17 v. unten statt: τρυφής ist z. l.: τροφής.
- p. 270 z. 13 v. unten statt: capitels ist z. l.: citats.
- p. 272 z. 8. v. unten statt: (cf. supr. pag. 12) ist z. l.: (cf. supr. p. 270).
- p. 274 z. 14. 15 v. oben statt: artificis quoddam ist zu lesen: artificio quodam.
- p. 274 unterste zeile statt: anmerkung 2 supr. p. 17. ist z. l.: anmerkung 20.
- p. 277 fehlen in der untersten anmerkung nach den letzten worten: den beiden ersten stellen. Die worte: wo die sache besprochen wird EE II. 1. 1220 b 34 und EE II. 2. 1220. a 37 an die ihr so geläufigen und beliebten formen des adjectivs im neutrum λυπηρά; später tritt auch hier freilich sunseilen der gebrauch der substantiva ein.
- p. 276 fehlt nach der 8ten zeile die überschrift: III. artikel.
- p. 279 z. 13 von unten statt: zweideutiger klarbeit ist z. l.: unzweideutiger klarbeit.
- p. 281 z. 19 statt: erklärt ist z. l.: verklärt.
- p. 283 z. 16 von unten statt: auch ist z. l.: auf.
- p. 287 z. 28 statt : freuden ist z. l.: freunden.
- p. 289 z. 6 statt: p. 267 ist z. l.: p. 283.
- p. 290 z. 27 statt: 45) ist z. l.: 46).
  - z. 32 fehlt zu anfang der reihe die zahl 45.
  - z. 36 statt: 45) ist z. l.: 46).

# Nachtrag zu den kritischen bemerkungen zu Euripides X, 3, pag. 391 ff.

Nachdem mir der Druck vorliegt bemerke ich, dass die p. 395 zu Phön. 1362 gemachte vermuthung κάδελφώ γ' ἀντηρέτα gegen das metrum des v. verstossen würde. An dem gegensatze aber, den sie ihrem sinne nach zu δισσώ στρατηγώ einführt, scheint mir festzuhalten. Derselbe würde auch der form nach durch συζύγω τ' ἀντηρέτα hergestellt sein. Herford. Schöne.

 $\mathsf{Digitized} \ \mathsf{by} \ Google$ 

# Index auctorum.

| Achmet. Oneirocr. init. p. 340                                                                                                                             | Aristoph. fr. inc. 65 Bergk. p. 243                              |
|------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|------------------------------------------------------------------|
| Act. Apostolic. 26, 12 - 23;                                                                                                                               | Aristot, Eth. ad Nicom. VII,                                     |
| Aelian, Hist, Anim, II, 11, III, 37 — 299                                                                                                                  | 12 sag. — 200                                                    |
| - - 1X, 4, 8, 19, 21, 49, 64 - 34                                                                                                                          | 12 sqq. — 200<br>— 860. aremor atl. p. 973 a, 5 — 229            |
| X. 22 $- 34$                                                                                                                                               | Ascon, ad Cic. or, p. Milon.                                     |
| $  \times$ $1,12. \times 111,11. \times 1V,27 - 340$                                                                                                       | S. 23 – 133                                                      |
| - Var. Hist. 1, 30 - 343                                                                                                                                   | Athen. IV, 150 B - 414                                           |
| 11, 41, 11 $-228$                                                                                                                                          | i — 1X. 370 B — 707                                              |
| — ap. Suid. s. тромецос — 299                                                                                                                              | - 406 F - 704                                                    |
| Aeschyl. Eumen. 44 - 390                                                                                                                                   | XIII, 578 E - 708                                                |
| - Pers. 765 sqq 181                                                                                                                                        | v. Aleman. Lycophr.                                              |
| - Prom. Vinct. 494 - 385                                                                                                                                   | Babr. fab. 123, 1 - 551                                          |
| Alciphr. Epist. J. 1, 4, 2, 3, 3, 2 - 134                                                                                                                  | Callin, fr. 1, 12 — 359                                          |
| $-\frac{1}{1}$ , 8 $-299$                                                                                                                                  | Carm. Priap. 52, 13 - 575                                        |
| 1, 8, 2. 25. 38, 4. II,                                                                                                                                    | Catuli. c. 11, 6 — 742                                           |
| 2, 3, 4, 7 — 13                                                                                                                                            | - c. III - 735                                                   |
| - - 8. 3. 10. 11. 14. 16. 4. 4 - 130                                                                                                                       | Cels, de Medic, p. 166 — 230                                     |
| 4, 20, 4, 2, 4, 111, 6, 2 - 13'<br>11, 3, 12, 1, 19, 3 - 138                                                                                               | Censorin. de Metr. c. 10 — 170                                   |
| 11, 3. 12, 1. 19, 3 $-138$                                                                                                                                 | Chronic. Paschal. p. 253 C — 229                                 |
| 111, 21 $-$ 299                                                                                                                                            | Cicer, Epist. ad Attic. IV, 2 lin. — 239                         |
| — — III. 22. 3. 29. 2. — 139                                                                                                                               | — — ad Famil. VII. 16 — 238                                      |
| - - 30, 3, 43, 1, 51, 3 - 140                                                                                                                              | X,71.16,7.X,8,2                                                  |
| — — III, 51, 4. 54, 3. <b>5</b> 9, 3                                                                                                                       | XI, 22, 2. 26. XII, 23 — 239<br>—— ad Quint. Fr. II, 11, 4 — 362 |
| 03, 1 — 14                                                                                                                                                 | ad Quint. Fr. II, 11, 4 - 302                                    |
| - - 111, 64, 3. 65. 67. 69 - 143                                                                                                                           | 2 — or. pro Milon. 10, 28 — 168                                  |
| — — III, 70, 1. 4. 73. 74. — 145                                                                                                                           | 3 7, 16 - 191                                                    |
| — — fr. 6 — 14                                                                                                                                             | 14, 37. 39 - 633                                                 |
| Alcm. fr. 26 Bergk. (Athen. XI, 498 F.) 34                                                                                                                 | <b>—</b> — — 15, 40 — 192                                        |
| 498 F.)                                                                                                                                                    | 9   17, 53.55 - 634                                              |
| Ammian Marcell XXII Q 24 22                                                                                                                                | Rl or   Dhilipp   4 15                                           |
| Anonym. negi µirowr — 34 Anotym. Geryst. Hist. mir. c. 130. — 17 Apollod. Bibl. Ill, 6, 7 — 17 Apollod. Bibl. Ill, 6, 7 — 17 Apollod. Bibl. Ill, 6, 7 — 17 | <b>S</b> . 21 $-633$                                             |
| Antig. Coryat. Hist. mir. c. 130 17                                                                                                                        | 1 11. <b>S. 3.</b> 29. 50 - 631                                  |
| Apollin. Sidon. c. XV — 73                                                                                                                                 | 1  , S. 55 - 628                                                 |
| Apollod. Bibl. Ill, 6, 7 — 17                                                                                                                              |                                                                  |
| Apostei. Provv. A. 03 Gott, 10                                                                                                                             | J — — II, 3. 04 — 020                                            |
| Appian. B. Civ. 1, 27. 29 - 24                                                                                                                             | 1 11, <b>S</b> . 68 - 627. <b>6</b> 29                           |
| — B. Mithr. 5. 22. 27. 57. 92.                                                                                                                             | $11, \S. 72$                                                     |
| — B. Mithr. 5. 22. 27. 57. 92. 103. 117. 120 — 24 — B. Hisp. 66. 73. 76. 87. 98 — 24                                                                       | 1  , §. 74 - 629                                                 |
| — B. Hisp. 66. 73. 76. 87. 98 — 24                                                                                                                         | $1 11, \S. 85 - 628$                                             |
| Archil. fr. 58 (Stob. Flor. CV, 24) — 23                                                                                                                   | S  = 11, S. 90 = 632                                             |
| Aristoph. Ran. 1364 — 11                                                                                                                                   | 5 - Parad. procem. S. 2. 3. 5 117                                |

|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   | - 0 1 / 0 112 101 11                                                       |
|---------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|----------------------------------------------------------------------------|
| Cicer. Parad. 1, 6. 7 p. 1                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        | 17 Galen. T. VI, p. 481, 45 p. 346                                         |
| - - II, 9. 10. 12. 14. 15 $-$ 1                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   | 18 Heracl. Alleg. Hom. 21. 26. 43.                                         |
| - - II, 16. 18. III, 20. 21 - 1                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   | 19 53. 62 $-343$                                                           |
| - II, 16. 18. III, 20. 21 - 1 - III, 24. IV, 1 - 15 - IV, 29 - 17 - IV, 31 - 17 - V, 34. 36 - 15 - V, 40. 41. VI, 43. 44 - 15 - VI, 49. 51 - 15 Demosth. pro coron. §. 130 - 3 Dexipp ap. Phot. Bibl. c. 82 - 1 Didym - 7 Dion. Class. Hist. Rom. XLVIII, 26 - 2 Diog. Laert. procem. §. 11 - 6 - I, 72 - 6 Diogenian. Provv. IV, 55 - 3 Di Perieg. 355 - 7 - 734. 736 Empedocl. ap. Hippol. algro. ελ 3 Epicharm. ap. Stob. Ecl. Eth. L - 3 Epicharm. ap. Stob. Ecl. Eth. L - 3 Et. m. M. 150. 9 | 00 00 00 00                                                                |
| 111, 24.17, 1 -11                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 | 20 Herod. I, 7 — 667                                                       |
| IV, 29 - 1                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        | 21  - 1, 27 - 330                                                          |
| 1V. 31 $-1$                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       | 22 - 1.57 - 339                                                            |
| V 24 20                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           | 23 — II. 75 — 660                                                          |
| V, 34, 30 1                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       | 23 — 11, 10 — 000                                                          |
| — — V, 40. 41. VI, 43. 44 — 1                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     | 24 - 11, 96 - 344                                                          |
| - - VI. 49. 51 - 1                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | 25  -  1 , 108 - 330                                                       |
| Demosth pro coron & 130 - 3                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       | 34  -  1 , 133 - 674                                                       |
| Demosti, pro coron. 3. 100 — 0                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    | CO 11 440 670                                                              |
| Dexipp ap. Phot. Bibl. c. 82 - 1                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  | 69 — II, 140 — 678                                                         |
| Didym — 7                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         | (31   — II, 142 — 664                                                      |
| Dion Cass. Hist. Rom. XLVIII.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     | — III, 14 — 565                                                            |
| 26                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | 29 - 111, 97 - 225                                                         |
| _ 20 2                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            | - ZZJ - 111, 91 - ZZJ                                                      |
| Diog. Laert. procem. S. 11 — 6                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    | 97 — III, 102 — 226                                                        |
| - $-$ 1. 72 $-$ 6                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 | 686 - 1V, 11 $-709$                                                        |
| Diocenien Prove IV 55 - 3                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         | 39  - 1V, 119. 33 $- 710$                                                  |
| Diotement Liott, 11, 00 — 0                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       | 100 17 49 95                                                               |
| Di Perieg. 355 — 7                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | 02  - V, 43 - 357                                                          |
| - - 734. 736 - 2                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  | 32 - V. 52 - 666                                                           |
| Rennedock an Hinnol airea, 12 3                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   | 62  - V, 69 - 710                                                          |
| Reinbarr on State Ral Pate I 2                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    | 39 — VIII, 43 — 667                                                        |
| Epicharm. ap. Stob. Ect. Eta. L - 3                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               | 109 — VIII, 40 — 001                                                       |
| Et; nr. M. 150, 9 — 7                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             | 32 Hesych. s. v. Alyúnths — 571                                            |
| Bun v. Bacch. 1170 — 70                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           | 02 — 8. ráh — 732                                                          |
| Med 30 3                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          | 68 — Γλαυκοφόρβιδες — 365                                                  |
| OED 725 OAK 4544                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  | 20 424 607                                                                 |
| — — 039. 133. 843. 1311 — 3                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       | 38 — — ματά πρωτήρας — 431. 607                                            |
| — Orest. 1361 — 7                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 | /03  — — Kéanos — 227                                                      |
| - Phoenias, 370 -                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 | 82 — Miores — 227                                                          |
| — 734. 736 — 2  Rmpedocl, sp. Hippol. αίψεσ, ελ. — 3  Epicharm. sp. Stob. Ecl. Eth. L — 3  Et; m. M. 150, 9 — 7  Eu. p. Bacch. 1170 — 7  — Med. 39 — 3  — 659. 735. 845. 1511 — 3  — Orest. 1361 — 7  — Phoeniss. 370 — 3  — 397. 408 sq. — 436                                                                                                                                                                                                                                                   | 93                                                                         |
| 381. 400 sq                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       | 00 - 100                                                                   |
| <b>— — 436</b>                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    | 84   Homer. Hymn. 26, 1 — 225                                              |
| 504 - 3                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           | 85 - 11. A. 566 - 356                                                      |
| 5A7 566 577                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       | 86 4 91 356                                                                |
| = - 041, 000, 011 == 1                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            | 07 27 220 212                                                              |
| 390. 017. 030 - 1                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 | 87 - m, 273 - 330 - 313                                                    |
| <b>— — 642. 649</b>                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               | 88   - M, 334 - 470 - 375                                                  |
| <b>— —</b> 697, 721                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               | $89 - \Sigma 427$ , Y. 316 - 149                                           |
| 749 790 —                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         | 00 - 27 200 - 148                                                          |
| 140. 108 -                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        | 50 — T, 200 — 120                                                          |
| <b>— — 792</b>                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    | 92 Horat, Carm. 11, 17 — 018                                               |
| 825.847                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           | 95 - Epist. I, 16 - 543                                                    |
| 040                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               | $06 _{-} - 11 \cdot 3 \cdot 42 - 361$                                      |
| 000                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               | 04 11 2 050 - 222                                                          |
| <del> </del>                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      | 191 — II, 3, 300 — 200                                                     |
| 1113 $-3$                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         | 192 — Sermon. II, 1, 11 — 361                                              |
| <b>— — 1153. 1340</b> — 3                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         | 93 Hygin, fabb. 2. 7. 15 — 308                                             |
| 1362, 1394 2                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      | 105 - 17 18 19 - 309                                                       |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   | 168                                                                        |
| — — 1400 — 5°                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     | 96 inscripit. Graec. 172. 175. 295.                                        |
| - - 1485 $-$ 3                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    | 197   <b>3</b> 00 — 3 <b>65</b>                                            |
| 1581 sqq 4                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        | 104   — Latin. — 352                                                       |
| 1710                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              | 05 — Messapic. — 371                                                       |
| 1110 or ook par age - 4                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           | Messapic.                                                                  |
| - Rhes. 16. 25. 204. 235. 236.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    | leocr. Panegyr. S. 106 - 245                                               |
| 250 - 300 675 - 693 - 3                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           | 36 lul. Caes. Bell. Gallic. IV, 17 — 732<br>Liben. Oratt. I, p. 3 R. — 611 |
| 371. 429. 675 sq. 683.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            | Liben Oratt I n 3 R - 611                                                  |
| 704 700                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           | Liben. Oratt. 1, p. 3 R. — 011<br>— — 6. 7. — 614<br>— — 8. — 616          |
| 704. 722                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          | D(  0. ( 0.14                                                              |
| - 778. 826. 827. 882. 910.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        | 8. $-616$                                                                  |
| 912. 932 — 3                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      | 38  - 11 - 615                                                             |
| - Supplie, 887 - 2                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |                                                                            |
| Each Dreen Ryang In (4 D                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          | $\frac{12}{130} = \frac{12}{13} = \frac{15}{13}$                           |
| Edseb, Pracp. Evang. 1, P. 11 D - 2                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               | 501 — 15 — 015                                                             |
| — 778. 826. 827. 882. 910.  912. 932 — 3 — Supplie. 887 — 2 Euseb. Preep. Evang. I, p. 11 D — 2 Entrop. VII, 13 — 2                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               | 30  -  16  -  610                                                          |
| Pront au Maic. Cata I. I. D.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      | 18 $-613.615$                                                              |
| 78 N. — 3                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         | $ \begin{array}{cccccccccccccccccccccccccccccccccccc$                      |
| - 0.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              | - 010                                                                      |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   |                                                                            |

| Liben.  | Oratt. I, p. 25.     | 40 p.            | 614          | Lycoph. ap. Athen. XV, 9 Lysias Oratt. I, S. 1 — I, S. 4 — I, S. 7 — XIX, 31 Malal. Chronic. X Martial. Ep. III, 58 — 93 — VIII, 44. X, 5 Memnon. ap. Phot. B. c. 224                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       | p.         | 235         |
|---------|----------------------|------------------|--------------|-----------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|------------|-------------|
|         | 40                   | _                | 616          | Lysias Oratt. I, S. 1                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       | _          | 186         |
|         | 46                   |                  | 614          | 1, S. 4                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     | _          | 198         |
|         | 55                   | _                | 615          | - 1, <b>S</b> . 7                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           | _          | 133         |
|         | 67                   | _                | 609          | $  \times 1$ X, 31                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          | _          | 125         |
|         | 78                   | _                | 616          | Malal. Chronic. X                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           | -          | 229         |
|         | 97                   |                  | 613          | Martial. Ep. III, 58                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        | _          | 574         |
|         | 402                  | 646              | 615          | — — 93<br>VIII 44 V 5                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       | _          | 573         |
|         | 103                  | - 010            | 600          | VIII, 44. A, 3                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              | _          | 33U         |
|         | 114, 3. 9            | _                | 613          | Memnon, ap. Phot. B. c.224                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  | `_         | 200         |
|         | 115, 0. 0            |                  | 012          | Menand. sp. Stob. Ecl. Phys. 1, 9 ———— Eth. L Mimnerm. fr. 9 Musaeus de Her. et Leand procem. Mythogr. Vatic, II, 198 ————————————————————————————————————                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  | , <u> </u> | 340         |
|         | 110                  | -                | 611          | Mimnerm fr 0                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | _          | 340         |
|         | 110                  | -                | 610          | Musaeus de Her, et Leand                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    |            | •••         |
|         | 124                  | _                | 612          | procem.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |            | 563         |
|         | 125                  | _                | 600<br>. 019 | Mythogr. Vatic. II. 198                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     | _          | 322         |
|         | 131 sg.              |                  | . R16        | - - 111, 3, 4                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               | _          | 322         |
|         | 137. 158             |                  | 613          | Nonn. Dionys. XI, 222                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       | _          | 240         |
|         | 164                  | -                | 611          | Ovid. Metam. IX, 645                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        | _          | 230         |
|         | 176                  | - 409            | . 615        | Pausan. VI, 13, 3                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           | _          | 228         |
|         | 194                  |                  | 590          | Pers. Sat. II, 52 - 1                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       | 90.        | 366         |
|         | 203                  | _                | 590          | Petron. Satyr. 5, 3                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         | _          | 574         |
|         | 206                  | _                | 626          | Phot. Bibl.: v. Dexipp., Memn.   Lexic. s. Δήμειος   Physiogn. p. 197 Fr.   Platon. Alcib. II, 147   Critias p. 108 B. E. 111 E.   113 C. 117 B. 121 A.   Euthybb. 7 E.   Euthybb. 7 E.   Euthybb. 7 E.   Euthybb. 9 E. E.   208 F. 208 F.   208 F.   208 F.   208 F.   208 F.   208 F.   208 F.   208 F.   208 F.   208 F.   208 F.   208 F.   208 F.   208 F.   208 F.   208 F.   208 F.   208 F.   208 F.   208 F.   208 F.   208 F.   208 F.   208 F.   208 F.   208 F.   208 F.   208 F.   208 F.   208 F.   208 F.   208 F.   208 F.   208 F.   208 F.   208 F.   208 F.   208 F.   208 F.   208 F.   208 F.   208 F.   208 F.   208 F.   208 F.   208 F.   208 F.   208 F.   208 F.   208 F.   208 F.   208 F.   208 F.   208 F.   208 F.   208 F.   208 F.   208 F.   208 F.   208 F.   208 F.   208 F.   208 F.   208 F.   208 F.   208 F.   208 F.   208 F.   208 F.   208 F.   208 F.   208 F.   208 F.   208 F.   208 F.   208 F.   208 F.   208 F.   208 F.   208 F.   208 F.   208 F.   208 F.   208 F.   208 F.   208 F.   208 F.   208 F.   208 F.   208 F.   208 F.   208 F.   208 F.   208 F.   208 F.   208 F.   208 F.   208 F.   208 F.   208 F.   208 F.   208 F.   208 F.   208 F.   208 F.   208 F.   208 F.   208 F.   208 F.   208 F.   208 F.   208 F.   208 F.   208 F.   208 F.   208 F.   208 F.   208 F.   208 F.   208 F.   208 F.   208 F.   208 F.   208 F.   208 F.   208 F.   208 F.   208 F.   208 F.   208 F.   208 F.   208 F.   208 F.   208 F.   208 F.   208 F.   208 F.   208 F.   208 F.   208 F.   208 F.   208 F.   208 F.   208 F.   208 F.   208 F.   208 F.   208 F.   208 F.   208 F.   208 F.   208 F.   208 F.   208 F.   208 F.   208 F.   208 F.   208 F.   208 F.   208 F.   208 F.   208 F.   208 F.   208 F.   208 F.   208 F.   208 F.   208 F.   208 F.   208 F.   208 F.   208 F.   208 F.   208 F.   208 F.   208 F.   208 F.   208 F.   208 F.   208 F.   208 F.   208 F.   208 F.   208 F.   208 F.   208 F.   208 F.   208 F.   208 F.   208 F.   208 F.   208 F.   208 F.   208 F.   208 F.   208 F.   208 F.   208 F.   208 F.   208 F.   208 F.   208 F. | •          |             |
|         | 226                  | _                | 590          | Lexic. S. Anuvior                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           | _          | 171         |
|         | <b>227. 255. 308</b> | _                | 635          | Physiogn. p. 197 Fr.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        | _          | 336         |
|         | II, 11. 20           | _                | 730          | Platon. Alcib. II, 147                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      | _          | 339         |
|         | 4, 13                | -                | 615          | — Critias p. 108 B. B. 111 B                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | •          | 240         |
|         | 21. 17               | _                | 731          | 113 C. 117 B. 121 A.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        | _          | 349         |
|         | IV, 21               |                  | 626          | Public not P not D                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          | , —        | 100         |
|         | IV, 30               | _                | 626          | - Eumyd. 265 E. 260 B. E                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    | ۵.         | 790         |
|         | IV, 117              | _                | - 614        | Core 490 A 492 D                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            | _          | 720         |
|         | IV, 120              |                  | - 616        | 402 R 407 A 500 R                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           | _          | 730         |
|         | IV, 123              | _                | 612          | - Minos p. 314 D. 317 D                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     | _          | 340         |
|         | IV, 126              | _                | 616          | — Philab. 4. 8. 11                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          | _          | 341         |
|         | IV, 856              | -                | 613          | 15, 16, 26, A1, 56                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          | _          | 339         |
|         | 1V, 861              | _                | 616          | 19. 83.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |            | 342         |
|         | 1V, 804              | _                | 610          | 21 A. 26 B. 48 R. 54 B                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      |            |             |
| Linima  | 1 V , 505            | -                | 614          | 58 C. 66                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    | _          | 728         |
| LIVIUS  | A, 2, 3<br>71 90 7   | _                | 125          | - Polit. 285                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |            | 339         |
| - A     | 11, 30, 1<br>[1V 2 2 | -                | 210          | - Reip. loc. plurim                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         | 347        | <b>8</b> 4. |
| - X     | XIV, 3, 3.           | -                | 210          | - Sophist. 251                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |            | 339         |
| _ XX    | CIV 7 A              | _                | . 211<br>450 | - Theaetet. 152 B.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          | _          | 729         |
| — A1    | 7 8                  | _                | 911          | <b>— 165</b>                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |            | 339         |
| V       | VVIII 44 45          | 90 —             | . %11        | — 171 D. 172 B. 173 D. 177 E                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |            |             |
| ~ A     | 1V 20 0              | 9 <del>9</del> — | 231          | 190 E. 209 D.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               | _          | 729         |
| _ AL    | V 27 9               | -                | 144          | — Timaeus loc, plur.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        | _          | 349         |
| _ AL    | 29, 31, Z            | _                | 211          | Plin. Epist. 1, 3, 1                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        | _          | 99          |
|         | 39 8                 | _                | . 713        | Platon. Alcib. II, 147 — Critias p. 108 B.E. 111 B. 113 C. 117 B. 121 A. — Buthyph. 7 B. — Euthyd. 285 E. 286 B. F. 290 R. — Gorg. 490 A. 492 D. — 493 B. 497 A. 500 E. — Minos p. 314 D. 317 D. — Phileb. 4. 8. 11 — 15. 16. 26. 41. 56 — 19. 83. — 21 A. 26 B. 48 E. 54 B. 58 C. 66 — Polit. 285 — Reip. loc. plurim. — Sophist. 251 — Theaetet. 152 B. — 165 — 171 D. 172 B. 173 D. 177 F. 190 E. 209 D. — Timaeus loc, plur. Plin. Epist. 1, 3, 1 — II. 17, 18 Plutarch. Amator. p. 1. 3. 12. 13. — p. 13. 19. 22 — p. 28. 61. 65. 68 — Parall. min. 38 — Vit. Lycurg. c. 21 — Niciae c. 18 — ap. Stob. Flor. 3, 49 Polyb. XVI, 11                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      | _          | 38          |
|         | 41. 5                |                  | . 211        | Plutarch. Amator. p. 1. 3. 12. 13.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          | .—         | 331         |
| Lucier  | advers Indoct C      | . 13 — 24        | 614<br>617   | — p. 13. 19. 22                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |            | 332         |
| - Asi   | in. <b>C</b> . 25    |                  | 342          | — — p. 28. 61. 65. 68                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       | _          | 333         |
| - G     | 11. 8. 1             |                  | 200          | Parall, min. 38                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             | _          | 713         |
| - lca   | rom. C. 4. Muscan    | Enc. 4 -         | 349          | Nicios - 49                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 | _          | <b>5</b> ]  |
| N-      | erom & 7 DL:         |                  | 200          | - Niciae C. 15                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              | _          | 1(0         |
| Lucret  | 1 38                 | her 2. 1 —       | 283          | Dolah VVI 14                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | _          | 227         |
| Taci Cl | 00                   | _                | 302          | EUIJU. ATI, II                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |            | LLY         |

| D 1 1 TTH 4 2 4                                                 |      | 0. 1 5                              |                       |
|-----------------------------------------------------------------|------|-------------------------------------|-----------------------|
| Polyb. AXII, 17, 11 p.                                          | 231  | Steph. Byz. s. Moneugis             | p. 69 <b>3</b>        |
| Polyb. XXII, 17, 11 p. Porphyr. V. Pyth. 24                     | 299  | Stob. Flor. C. 22. sq. Cll, 9       | <b>— 5</b> 69         |
| Quintil. I. Or. II, 17, 5. III, 7, 12 — Quint. Smyrn. VI, 173 — | 355  | — — CXVI. 44                        | - 570                 |
| Ouint, Smyrn, VI, 173 -                                         | 234  | v. Archil. Callin. Epicharm         | ١.                    |
| Sallust, Catil. c. 2 -                                          | 734  | Mimnerm. Plutarch. Simoni           | Ä                     |
| Scholl. ad Aesch. Agamem. 67—                                   | 358  | Menend                              | •                     |
| — — Apoll. Rhod. IV, 1492 —                                     | 174  | Steel III (40                       | <b>— 725</b>          |
| — — Apoll. Mnod. 1V, 1492 —                                     | 164  | Strap. 111, 140                     |                       |
| — Lucian. Lexiph. S. 3 —                                        | 101  | — III, 147                          | <b> 350</b>           |
| — — Pind. Olymp. VI —                                           | 171  | - VII, 227. 319. 320. 325. 331      | <b>— 726</b>          |
|                                                                 |      | — VIII, 363                         | <b>— 726</b>          |
| — — Theorr. VII, 57 —                                           | 171  | — IX, 427                           | <b>— 170</b>          |
| Scylax Car. 3. 14. 16 —                                         | 723  | — XII, 543. 576 sq.                 | <b>— 727</b>          |
| <b>— 25. 26. 31. 32</b> —                                       | 724  | — XIV, 637                          | - 727                 |
|                                                                 |      | - XIV, 676                          | - 227                 |
| Scymn, Ch. 47. 106 —                                            | 241  | - XVI, 764. 782. XVII, 836          |                       |
|                                                                 |      | Sueton. Iul. Caes. 9                | - 230                 |
|                                                                 |      | — de illust. gramm. 19              | <b>— 230</b>          |
| 511. 000 —                                                      | 575  | Cold of Britance                    | <b>— 230 — 228</b>    |
| Senec. Thyest. 233                                              | 313  | Suid. s. Nέστως<br>— s. Χάρων       |                       |
|                                                                 | 100  | — 8. Xágwy                          | <b>— 523</b>          |
|                                                                 |      | v. Aelian.                          |                       |
|                                                                 | 237  | Tacit. Hist. IV, 6                  | <b>— 321</b>          |
| Sophoel, Aiac. 961 —                                            | 367  | Thucyd. II, c. 35—46                | <b>— 432</b>          |
| — Oedip. Col. 230. 688. 1047.                                   |      | — IV. 120                           | <b>— 243</b>          |
| 1673 —                                                          | 339  | Tyrt. fr. 11, 7                     | - 312                 |
| — Oedip. R. 601 —                                               | 337  | — fr. 12. 23                        | - 360                 |
|                                                                 | 709  | Virg Georg IV. 345                  | <b>— 744</b>          |
| — — — 668. 692. 1382. 1526 — — Trachin. 113                     | 339  | Vit Asson n 43 W.                   | <b>— 354</b>          |
| - Trachin 113                                                   | 333  | Xenoph Anah I 2 10                  | <b>— 228</b>          |
| — Trachin. 113 — — — — — — — — — — — — — — — — — —              | 334  | 1 2 14                              | -229                  |
| Stanban Des a 'Adams                                            | 330  | — — I, 2, 14<br>— Hellen. III, 3, 3 | — <i>223</i><br>— 567 |
| Stephan. Byz. s. 'A0 ŋvas — 690.                                | 220  | - Helled. III, 3, 3                 |                       |
| 8. HONOTUMBLE - 590.                                            | OHH, | 111. 4. 2U. V. 4. 33                | <b>— 568</b>          |

Uebersicht über die wichtigern ausgaben und erklärungsschriften der griechischen und lateinischen schriftsteller, so wie der wichtigern diese betreffenden recensionen.

Vorerinnerung. Eine übersicht in der art der folgenden wird von nun an jedem bande des Philologus beigegeben werden: sie sind von hrn dr. G. Schmidt in gemeinschaft mit dem unterzeichneten verfasst und haben zunächst den zweck, den herren mitarbeitern, welche jahresberichte übernommen haben, einen bequemen anhaltspunkt zu schaffen: daher sind nur die anzeigen und recensionen, welche etwas eigenes enthalten aufgenommen: eben so nur die wissenschaftlich wichtigern ausgaben und schriften, zumal da durch desselben hrn dr. Schmidt Bibliothecs Philologics für das bibliographische bedürfniss gesorgt ist. In der folge werden die englischen und französischen zeitschriften noch vollständiger benutzt werden: bei diesem ersten versuch liess sich noch nicht alles erreichen: eben so dürften in der folge wohl auch andre zweige der philologischen literatur in derselben weise behandelt hinzugenommen werden. Schliesslich die bemerkung, dass die im Philologus enthaltenen abhandlungen nicht angeführt sind. Ernst von Leutsch.

Abkürsungen: J. J. = Jahns Jahrb. - Z. G. = Mützells Zeitschr. f. Gymn. W. - J. Ph. = Journal of sacred and classical philology. - Rh. M. = Rhein. Museum. - Z. A. = Zeitschr. f. d. Alterth. Wiss. - Mn. = Mnemosyne. - O. Z. = Zeitschr. f. östr. Gymn. - M. G. A. = Münch. gelehrte Anz. Philos. - philol. Classe. - P. R. = Paedag. Revue. - H. J. = Heidelberger Jahrbücher.

## A. Griechische Schriftsteller.

Aclian.

Hercher, Interpolationen bei Aelian. J. J. 73—74. S. 177—182.

Aeschylus. Agamemnon. Recensuit, emendavit, annotationem et commentarium criticum adjecit S. Karsten. Trajecti ad Rhenum, Keminck. XIII u. 336 S. gr. 8. 3 fl. 60 cts. Rec. von M. Schmidt Z. G. X, S. 338—346.

- Aeschylus. Agamemuon. Erklärt von F. W. Schneidewir. Berlin, Weidmann. LV u. 260 S. gr. 8.
- Choephorae. Cum interpretatione latina et annotatione ed. A. de Jongh. Trajecti ad Rhenum, Keminck. 192 S. gr. 8.
  - 1 fl. 80 cts.

     Agamemuon v. Enger, rec. v. M. Schmidt, Z. G. X., S.
    332-337.
  - Donaldson, notes on the Agamemnon of Aeschylus. J. Ph. VIII, 8, 193-222.
  - Bager, Aesch. Choeph. v. 770—822. J. J. 73—74. S. 441—445.

  - Schwerdt, F. J., Quaestiones Aeschylene criticae. Diss. phil.
    Monasterii, Wundermann. 53 S. gr. 8.

    n. 1.49.
  - Schömann, emend. Agam. Aesch., rec. v. Thiersch, M. G. A. 1856. N. 8.

#### Alkiphron.

Hermann, K. Fr., kritische Achrenlese zu Alkiphrons Briefen. Rh. M. XI, S. 58-89.

#### Alkman.

Schmidt, M., zu Alkman, Hipponax, Hesychius. Z. A. XIV N. 16. Anaximenes.

Usener, H., quaestiones Anaximeneae. Gottingae, Dieterich.

IV et 64 S. gr. 8.

n. \frac{1}{2} \psi^2.

Apollonius.

Argon. ed. Merkel. Rec. v. M. Schmidt. Z. A. XIV, N. 19-21.

- Aristophanes, die Frösche. Griechisch und Deutsch mit Einleitung und Commentar von Dr. H. Pernice. Leipzig, Barth. XI u. 212 S. Lex. 8.
  - Rec. v. Enger. J. J. 73-74. S. 281-294.
- - Ritter v. Born. Rec. v. Enger. J. J. 73—74. S. 281—294.

    Blanchet, F., de Aristophane Euripidis censore. Strasbourg
    64 S. 8.
    - Hamaker, aanteekeningen op eenige plaatsen v. Arist. Wesp., Vog., Lys. Mn. V, S. 1-26.
    - \_ \_ v. Ar. Vrede. Ebd. S. 140—158.
    - Maller, Dr. A., die scenische Einrichtung in Arist. Acharnera. Gymn. Pr. Lüneburg. 10 S. 4.
    - Schriften v. Kock, Hennicke, Rohdowald, Wilms, rec. v. Enger. J. J. 73-74. S. 337-355.
- Aristoteles. Bthics, with Buglish notes by W. E. Jelf. Loudon, Parker. 480 S. 8.
- Politics, from the text of Imm. Bekker; with English netes, by J. R. T. Eaton. London, Longman. 424 S. S. 101 sh.

Aristoteles. Politics, with English notes. By R. Congress.

London, Parker. 524 S. 8.

Geier, R., Alexander und Aristoteles in ihren gegenseitigen
Beziehungen. Halle, Buchh. des Waisenhauses. VI und
240 S. gr. 8.

Arrian's Anabasis. Für Schüler sum öffentlichen und Privatgebrauch brsg. v. Dr. G. Hartmann. 1. Bdchn.: 1—3. Buch. Jena, Mauke. VIII und 181 S. gr. 8. 12 Syr.

Bruti epistolae graecae ex recensione A. Westermanni. Lipsiae,
Dürr. 27 S. gr. 4. 9 Syr.

Bucolicorum graecorum Theocriti Bionis Moschi reliquiae accedentibus incertorum idylliis. Recensuit H. L. Ahrens. Bd. II. Lipsiae, Teubner. VIII u. 142 S. S. & S. Velinp. 9 Syr. Gebauer, G. A., de poetarum graec. bucolicorum inprimis Theocriti carminibus in eclogis a Vergilio adumbratis. Part. I. Lipsiae, Fritzsche. VI u. 96 S. gr. S. n. 16 Syr. Callimachus.

Thionville, B., de arte Callimachi poetae. Paris, Durand. 100 S. 8. 1½ fr.

Demosthenes' Werke. Griechisch und Deutsch mit kritischen und erklärenden Anmerkungen. 4. Thl.: die halonnesische, vierte philippische und gegen Philipps Manifest gerichtete Rede nebst diesem Manifeste. Leipzig, Engelmann. 150 S. gr. 12.

- von Westermann. (Weidmann). I. II. Rec. v. A. Momm-

sen. J. J. 73-74. S. 48 57.

Schaefer, A., Demosthenes und seine Zeit. In 3 Bdn. 2. Bd. Leipzig, Teubner. XI u. 534 S. gr. 8. n. 23 \$.

Dionysius Halic. s. u. Polybius.

Euripides' sämmtliche Tragödien. Metrisch übersetzt von Frans Fritse. Berlin, Schindler. 1. Lfg.: Hekabe. 2. Lfg. Andromache. XXIV u. 128 S. gr. 8.

— ed. Kirchhoff. 1. II. Rec. v. Schenkl. O. Z. VII, S. 433—439.

- Medea v. Schöne. Rec. v. Nauck. Z. G. X, S. 494-510.

Geographi graeci minores.

— ed. C. Müller. Rec. v. Osann. Z. A. XIV, 9—11. 21—23.

Mephaestionis Alexandrini enchiridion iterum edidit Th. Gaisford. Accedunt Terentianus Maurus de syllabis et metris, et Procli chrestomathia grammatica. Il Tomi. Oxonii, Parker. XI u. 1138 S. gr. 8. n. 8\frac{1}{2} \cdot \mathfrak{P}.

Merodotos erklärt v. Heinr. Stein. 1. Bd.: Buch I u. II. Mit 2 Karten von Kiepert und mehreren eingedr. Holsschnitten. Berlin, Weidmann. XLIV u. 344 S. gr. 8.

Rec. v. Ameis. P. R. 1856. Aug. S. 152-158.

Meredotes mit erklärenden Anmerkungen von K. W. Krüger.
2. u. 3. Heft. Berlin, Krüger. IV u. 278 S. gr. 8. à n. 16 Gyr.

Mehler, in aliquot Herodoti locos commentariolus. Mn. V,
S. 63—79.

Runge, Herodots Verhältniss zum griech. Volksglauben. Gymu. Pr. Hildesheim. 22 S. 4.

Mosychius.

Nauck, zum Lexicon des Hesychius. Z. A. XIV, N. 1. 2. s. unter Alkman.

Eippocrates.

Chaucet, E., Cous Hippocrates qualis fuerit inter philosophos. Caen, Hardel. 56 S. 8.

Mipponax s. u. Alkman.

Tomeri carmina ad optimorum librorum fidem expressa curante G. Dindorfio. Vol. II. Odyssea. Il partes Editio IV. Lipsiae, Teubner XIV u. 471 S. 8. geb. 124 fgr.

— Praemittitur M. Sengebuschii Homerica dissertatio duplex. Vol. II. Odyssea. Ed. IV. Ibid. 119. XIV u. 471 S. gr. 8.
18 Syr. (Schreibp. 1½ \*\frac{1}{2}.)

- Odyssea. Mit erklärenden Anmerkungen von G. Chr. Crusius.
4. Heft: 13-16. Gesang. 3. Ausg. Hannover, Hahn. 118 S.
gr. 8.

- Ilian. v. Faesi. Rec. v. Ameis. J. J. 73-74. S. 201-228.

— — — Rec. v. Bnger. Z. G. X, S. — übers. v. Minckwits. 1, 1. 319—331.

Friedreich J. B., die Realien in der Iliade und Odyssee. 2. Aufl. 3. Heft. Erlangen, Enke. IV S. u. S. 545-789. 8.

à n. 22 Syr.

Hoffmann, B., Homeros und die Homeriden-Sage von Chios. Wien, Gerold. IV u. 106 S. gr. 8. n. ½ φ. Schmidt, M., Aristarchisch-homerische Excurse. III. Aorist u. Imperfectum und das Schema der καταλληλότης. J. J. 73—74. S. 83—100.

Rec. v. Schneidewin, hom. II. auf Apollon u. Anm. z. Hymn. auf Hermes, v. J. C. Schmitt. J. J. 73-74. S. 143-161.

**Losephi** opera omnia ab *Imm. Bekkero* recognita. Vol. III—VI. Lipsiae, Teubner. XIX u. 1410 S. 8. à 18 fgr. (Velinp. à 27 fgr.) **LSOKRATOS.** 

— ed. Benseler — v. Rauchenstein Rec. v. Kayser. J. J. 73—74. S. 356—377.

Iulian.

Cauer, B., über die Caesares des Kaisers Julianus Apostata.

Breslau, Trewend u. Granier. 48 S. gr. 4. n. ½ \$.

Lyrici gracci.

- ed. Bergk. Rec. v. Kiehl. Mn. V, S. 27-62.

Nicelaus Damasc. s. u. Polybius.

Platonis opera ex recensione R. B. Hirschigii. Graece et latine.

Vol. I. Cum indicibus. [Bibl. script. gr. Vol. XLIV.] Parisis, Didot. XXVI u. 757 S. gr. Lex. - 8. n. 4 4.

Alberti, Ed., Zur Dialektik des Platon. Vom Theaetet bis zum Parmenides. Leipzig, Teubner. 60 S. gr. S. ½ \$. Suckow, Form d. platon. Schr., rec. v. Deuschle. Z. G. X, S. 386—414.

Plutarch, ausgewählte Biographien. Erklärt von C. Sintenis.

3: Bdchn. Themistokles und Perikles. 2. Aufl. Berlin, Weidmann. 137 S. gr. 8.

Volckmann, zu Plutarch de musica. P. R. 1856. März. S. 197-207 u. Juli. S. 19-36.

Polybius. Excerpta e Polybio, Diodoro, Dionysio Halicarnassensi et Nicolao Damasceno, e magno imperatoris Constantini Porphyrogeniti digestorum opere libri περὶ ἐπιβουλῶν inscripti reliquiae. E cod. Escourialensi ed. C. A. L. Feder. Pars III. Darmstadii, Leske. VIII S. u. S. 125—250. gr. 8.

n. 1 .\$. 124 Hyr. (cplt. n. 24 .\$.)

Porphyrii de philosophia ex oraculis haurienda librorum reliquiae. Ed. G. Wolff. Berolini, Springer. III u. 2538. gr. 8.
n. 1 4. 26 %-

Rec. v. M. Schmidt. Z. G. X, S. 554-557.

Procli Platonici de conscribendis epistolis libellus. Denuo recens. ed. A. Westermann. Lipsine, Dürr. 22 S. gr. 4. 4½ Syr. Ptolemacus Chennus.

Hercher, Rud., über die Glaubwürdigkeit der neuen Geschichte des Ptolemaeus Chennus. Leipzig, Teubner. 27 S. gr. 8. 1.4.

Scriptores erotici. Parthenius, Achilles Tatius, Longus, Xenophon Ephesius, Heliodorus, Chariton, Antonius Diogenes, Iamblichus, ex nova recensione G. Adr. Hirschig, Eumathius ex rec. Phil. Le Bas. Apollonii Tyrii historia ex cod. Paris. edita a I. Lapaume. Nicetas Eugenianus ex nova rec. I. P. Boissonadii. Graece et latine cum indice historioo. [Bibl. scr. gr. Vol. XLV.] Parisiis, Didot. XXXVIII u. 713 S. gr. Lex.-8.

Sophoclis tragoedine. Recensuit et explanavit Ed. Wunderus. Vol. I. Sect. IV. Antigona. [Bibl. graeca Iacobsii et Rostii. A. Poetarum vol. IX. sect. IV. Ed. IV.] Gothac, Hennings. 148 S. gr. 8.

- erklärt von F. W. Schneidewin. 4. Bdchn.: Antigone. 3. Aufl. Berlin, Weidmann. 160 S. gr. 8.
- drei schönste Tragödien für gebildete Leser übersetzt und mit einer Einleitung über das griech. Drama und Erläuterungen versehen von Dr. Ed. Byth. Heidelberg, Winter. XXXVII u. 238 S. 32.
  - Oed. Tyr. v. Schneidswin. Rec. v. Bonits. O. Z. VII, S. 633—662.
  - übers. v. Thudichum, Rec. v. Zimmermann. J. J. 73—74. S. 274—281.
  - Bonits, H., Beiträge zur Erklärung des Sophokles. Wien, Braumüller. 88 S. Lex.-8.

    Rec. v. Thiersch. M. G. A. 1856, N. 7.
  - Buchhols, B., Emendationum Sophoclearum specimina duo. Clausthaliae, Grosse. 40 S. gr. 4. n. \frac{1}{4} a\disp.
  - Hamacher, Studien zu Sophokles. 2. u. 3. Bd. [Antigone.

     Trachinieriunen.] Griechisch u. Deutsch mit kritischexeget. Anmerkgn. Regensburg, Manz. VIII u. 440 S.
    8.
  - Piderit, K. W., Sophokleische Studien. I. Hanau, König. 33 S. gr. 4.

  - ziegler, über die Antigone des Sophokles. Tübingen, Fues.
    49 S. gr. 4.
    n. 12\frac{1}{4} \mathcal{G}yr.
  - Rec. v. Lübker, Soph. Theolog. u. Ethik II. v. Enger. Z. G. X., S. 189—195.
- Strabe, translated from the greek, with copious notes, by W. Falconer and H. C. Hamilton. Vol. II. London, Bohn. 410 S. 8.

#### Suidas.

- ed. Bernhardy. Rec. v. Grysar. O. Z. VII, S. 345—355.

  Thukydides. Für den Schulgebrauch erklärt von G. Boehme.
  - 1. Bd. Buch 1-IV. Leipzig, Teubner. XXIV u. 402 S. gr. 8. 24 Syr.
    - Dietsch, R., Versuch über Thukydides. Leipzig, Teubner. 67 S. gr. 8. 12 Syr. Rec. v. Kayser (?) M. G. A. 1856 N. 23 ff.
    - Kergel, Thuc. II, 49. Tac. A. XIV, 58. Sall. J. 100, 1. J. J. 73-74. S. 445-451.
- Tragicorum graecorum fragmenta recensuit Aug. Nauck. Lipsiae, Teubner. XVI u. 784 S. gr. 8. n. 53 sp. Nauck, de tragg. fragmm. (1855), rec. v. Kayser. J. J. 73—74. S. 228—236.
- Xenophontis Anabasis, liber I., grammaticaal behandeld door J. Noordevier. Assen, v. Houten. 91 S. gr. 8. 1 fl. 80 cts.

Vollbrecht, zu Xen. Anabasis (λόχος δρθιος). J. J. 73-74. 11, S. 250-254.

## B. Lateinische Schriftsteller.

#### Caecilius Balbus.

Wölfflin, Entgegnung in Beziehung auf Caec. B. J. J. 73-74. S. 188-199.

#### Caesar.

— de bello civ. ed. Doberens. Rec. v. Kerbel. O. Z. VII, S. 124—137.

Fischer, M. A., Gergovia. Zur Erläuterung von Caes. B. G. VII, 35—51. Leipzig, Teubner. 32 S. gr. 8. 12 fgr. Lattmann, die gallischen Mauern. (B. G. VII, 23). J. J. 73—74. S. 252—263.

#### Cate.

Jordan, zu den Bruchstücken des Cato. J. J. 73-74. S. 384-391.

Cicero's ausgewählte Reden. Erklärt von Halm. 3. Bdchn.: gegen L. Sergius Catilina, für P. Corn. Sulla und für den Dichter Archias. 3. Aufl. 208 S.— 4. Bdchn.: für P. Sestius. 2. Aufl. 132 S.— 6. Bdchn.: 1. u. 2. Philippische Rede. 127 S. Berlin, Weidmann. gr. 8.

III. 12 *Ggr.* IV. 1 . 9. VI. 1 . 9.

— edd. Baiter et Halm. Vol. II, 1. Rec. v. Kayser. M. G. A. 1856 n. 10 ff.

Jeep, zu Cicero. J. J. 73-74. S. 294-298.

Madoig, Epistola critica ad Car. Halmium. J. J. 73-74. S. 117-128.

Pluygers, W. G., Specimen emendationum in Cic. Verrinae actionis libros II et III. Lugduni-Bat., Brill. 28 S. gr. 4.

n. 1 4.

Schneither, Cicero pro Archia? Mn. V, S. 118—128.

Wunder s. u. Sophokles.

Cornelius Nepos. Erklärt von Karl Nipperdey. Kleinere Ausg. 2. verb. Aufl. Berlin, Weidmann. 164 S. gr. 8. u. 1 ag. Moratius, cum novo commentario ad modum J. Bond. Parisiis, Didot. XLVI u. 299 S. m. Lith. u. Holzschn. 16.

n.n. 3½ 49. (Prachtausg. n.n. 4½ 49.)

- Oden und Epoden. Für den Schulgebrauch erklärt von Dr. Th. Obbarius. Hersg. von Dr. L. S. Obbarius. Jena, Mauke. VIII u. 264 S. gr. 8.

- Episteln. I. Buch. Lateinisch und deutsch mit Erläuterungen von Dr. Ludie. Doederlein. Leipzig, Teubner. XLIV u. 162 S. gr. 8. u. 1½ 49.

— ed. Kirchner. Rec. v. Grysar. O. Z. VII, S. 439—449. Freudenmann, J., Andeutungen über Veranlassung und Zweck

Tübingen,

12 Syr.

Noel des Vergers, A., Etude biographique sur Horace. Paris, Didot. 24 B. 12. Justinus. ı, - v. Hartoig. Rec. v. Lothhols. J. J. 73-74. S. 242-247. Javenal. Häckermann, A., der Pithöanische Codex Juvenals. 1. Thl. à. Kritisch-exegetische Abhandlung. Greifswald, Koch. 40 S. gr. 4. n. 🗼 🦈. Livius. Taine, H., Essai sur Tite-Live. Paris, Hachette. 10 B. 34 fr. Weissenborn, W., ad Car. Wexium de locis aliquot Livii epistola. Gymn. Pr. Eisenach. 14 S. 4. Phaedrus. - ed. Siebelis.) Rec. v. Ebers. J. J. 73-74. II. S. 26-42. - v. Raschig. \ - v. Nauck. Rec. v. Bbers. Ebd. 11. S. 283-290. Plauti Trinummus, ad recentiores editiones exegit, animadversionibus auxit et scholasticis praelectionibus accomodavit Dr. Th. Vallauriss. Aug. Taurin. (Monachii, Franz.) 133 S. Lex. 8. n.o. 21 *Syr*. Plinii naturalis historiae libri XXXVII. Recognovit atque indicibus instruxit Lud. Ianus. Vol. II. Libb. VII-XV. Lipsiae, Teubner. XXXIX u. 302 S. 8. 18 Apr. (Velinp. 27 Apr.) - natural history. Translated, with copious notes, by J. Bostock and H. T. Riley. London, Bohn. Vol. IV. 523 S. 8. 5 sh. — ed. Sillig. VI. Rec. v. Urlichs. J. J. 73-74. S. 65-72. v. Jan. M. G. A. 1856 N. 5 ff. - v. Strack. Rec. v. Urlichs. Ebd. S. 298-302. Quintilianus. Meister, zu Quintilian. Z. A. XIV, N. 16. Sallusti Crispi Catilina et Iugurtha. Ed. Fr. D. Gerlach. Ed. Lipsiae, Tauchnitz. 96 S. gr. 8. - operum reliquiae. Ed. Fr. D. Gerlack. Ed. stereot. Ebd. XLIII u. 236 S. ł •\$. 16. Kergel. s. u. Thucydides. Symmachus.

Müller, C. F. W., Symmachus. J. J. 73—74. S. 324—334. Taciti Germania, Agricola, dialogus de oratoribus. Ed. Fr. Haase. Ed. stereot. Lipsiae, Tauchnitz. 80 S. gr. 8. 3\frac{3}{4} \frac{1}{3} \frac

gr. 8.

der are poetica des Horaz und über einige von ihm in'

derselben aufgestellten poetischen Principien.

Fues. 47 S. gr. 4.

11.

4 fl.

- Annal. I-VI ed. Otto. Rec. v. Gruser. O. Z. VII., S. 549--554.

Kergel. s. u. Thucydides.

Leonhard, über den Bericht des Tacitus über die Juden (Hist. V, 2-6). Tübingen, Fues. 27 S. gr. 4. n. 81 Jar Vergil's Gedichte. Erklärt von Th. Ladewig. 3. Bdchn.: Aeneide Bugh VII-XII. Mit Karte v. Kiepert. 2. Aufl. Berlin, Weidmann. 253 S. gr. 8. 1 .\$. (1—3: 1 .\$ 12 Mgr) - the georgics, with marginal references and copious English notes. By J. B. Sheridan. London, Machen. 240 S. 8. 61 sh. Breier, de Vergilio epico poeta recte aestimando disputationes tres. Gymn. Pr. Lübeck. 15 S. 4.

Hassler, C. D., Collatio codicis Vergiliani Minoraugiensis. Tübingen, Fues. 10 S. gr. 4. Henry, zu Vergilius. J. J. 73-74. S. 452-459.

Rec. v. Butler, cod. Verg. Bodlei. u. Ribbeck, lectt. Vergill., v. Ladewig. J. J. 73-74. S. 459-468.



